
EINÜBUNG     UND   WEISUNG 

»Wir haben seine Herrlichkeit gesehen« 

Betrachtung über das Weihnachtsgeheimnis 

Von den Betrachtungsmethoden, die der hl. Ignatius in seinem Exerzitienbuch vorlegt, 
ist keine so oft mißverstanden worden wie die sog. •Anwendung der Sinne", die appli- 
catio sensuum. Man hat sie als einfaches Phantasie spiel aufgefaßt oder gar als künstliche 
Forcierung der Einbildungskraft. In Wirklichkeit aber stellt sie eine der geistigsten und 
innerlichsten Formen betrachtenden Betens dar. Das Heilsgeheimnis bildet in dieser Me- 
thode nicht mehr bloß den Gegenstand, über den nachgedacht wird und der 
zu Entschlüssen und Affekten anregt, sondern es geht darum, i n diesem Geheimnis zu 
leben, die Distanz zu ihm aufzuheben, in es eingeformt zu werden. Deshalb wird der Beter 
zum Sehen, Hören, Betasten, ja sogar zum Schmecken und Verkosten der Wahrheiten auf- 
gefordert, weil die Sinneserkenntnis dem Menschen stets noch als der unmittelbarste Zu- 
gang zur Welt erscheint. Gemeint ist hier freilich jene Nähe zum Heilsgeschehen, in die 
der Erlöste durch Glaube, Hoffnung und Liebe gelangt. Gott hat ja sein unsichtbares 
Geheimnis in Christus zu sichtbarer Darstellung gebracht, so daß jeder, der sich glaubend, 
hoffend, liebend in dieses Sichtbare versenkt, in die Tiefen des göttlichen Lebens durcli- 
zustoßen vermag. Der hl. Johannes verweist uns in seinem ersten Briefe (1,1•3) auf 
diese Betrachtungsart: •Was von Anfang an war, was wir gehört und mit unseren Augen 
gesehen, was wir geschaut und mit unseren Händen berührt haben vom Worte des Lebens 
• ... das verkünden wir euch, damit auch ihr Gemeinschaft habt... mit dem Vater 
und seinem Sohne Jesus Christus!" 

I. 

Wer wollte es wagen, das Geheimnis der Heiligen Nacht mit armseligen Menschenworten 
zu zerreden! Da der himmlische Vater selber sein eigenes Wort, das Wort, das ewig bei ihm 
war und bleibt, in die Welt hineinspricht, haben Himmel und Erde zu verstummen, zu 
schweigen und ehrfürchtig zu lauschen. Nur als ganz neue Menschen sind wir fähig, 
die Größe des Geschenkes zu begreifen, das der Vater im Himmel uns an diesem Tag ge- 
macht hat. Ein neues Herz und einen neuen Geist und einen neuen Sinn brauchen wir, wenn 
wir vor der Krippe des göttlichen Kindes knien. Wir dürfen nicht bei dem stehen bleiben, 
was wir da mit den irdischen Augen sehen, mit den leibhaftigen Ohren hören, mit den kör- 
perhaften Händen betasten. Es waltet hier vielmehr ein tieferes Geheimnis, das Gregor von 
Nyssa in seiner Erklärung des Hohen Liedes also beschreibt: •Wir lernen aber,... daß es 
eine doppelte Sinnlichkeit in uns gibt: die eine leiblich, die andere gottverwandter, wie das 
Wort der Sprichwörter es irgendwo sagt: ,Einen göttlichen Sinn wirst du finden.' Beim Kuß 
tasten sich die Lippen einander an; es gibt aber auch ein Tasten der Seele, womit sie an das 
WORT tastet, mit einem unkörperlichen und geistigen Tastsinn, wie der ihn meinte, der 
sprach: ,Unsere Hände betasten das WORT des Lebens.' Gleicherweise ist der Duft der 
göttlichen Wohlgerüche nicht ein durch die Nase erfahrbarer Duft, sondern ein gewisses gei- 
stig-unstoffliches Vermögen, das mit dem Ansaugen des Geistes zugleich den Wohlgerucii 
Christi einzieht" (Zitiert bei H. U. v. Balthasar, Der versiegelte Quell, S. 54). 



468 Einübung und Weisung 

Sehen müssen wir also mit den vom Glauben erleuchteten Augen unsers Geistes jene •Ge- 
heimnisse des Lichtes auf Erden", von denen die Oration der ersten Weihnachtsmesse spricht: 
in der mitternächtlichen Finsternis Bethlehems, in dem spärlichen Dämmerschein der Stall- 
höhle den ewigen Lichtaufgang Gottes, die unendliche Lichtigkeit des Logos und der Weis- 
heit des Vaters, den •Abglanz seiner Herrlichkeit" (Hebr. 1, 3), das •Licht der Welt" (Joh 
8, 12), das •wahre Licht, das jeden Menschen erleuchtet, der in diese Welt kommt" (Joh 1, 9). 
Wo irdischer Sinn nur blind ins Dunkel starrt, wird es dem gläubigen Sinn beglückend gewiß, 
die Offenbarung jenes Lichtüberschwanges zu erleben, der Gott selber ist in seinem Sohn 
Jesus Christus: •Unser Gott ist Licht, und keinerlei Finsternis ist in ihm" (1 Joh 1, 5). 

Hören müssen wir ebenso mit den durch den Glauben geöffneten Ohren unseres Geistes in 
dem leeren Schweigen der Nacht, in dem hilflosen Wimmern des Neugeborenen das Uner- 
hörte und Urgewaltige des Wortes Gottes, durch das alles geschaffen ist (vgl. Joh 1, 3) und in 
dem das All Bestand hat (vgl. Hebr 1, 3). Der Glaube läßt uns inne werden, wie die ohn- 
mächtige Stille, die die Geburt des Herrn umschweigt, in Wahrheit ein Gleichnis bedeutet 
für die erhabene Gottes-Stille, in der sich der ewige Ausgang des Sohnes vom Vater voll- 
zieht. • Hören müssen wir, wie in der •Stillen Nacht" das göttliche Wort, das der Vater in 
ewigem Stillschweigen zu sich spricht und in dem er sein ganzes Wesen ausspricht, geheim- 
nisvoll in diese Welt hineingesagt wird, damit es nun immer das Große Wort der Mensch- 
heit und der Geschichte sei. 

Verkosten sollen wir auch mit dem inneren Gespür, das die von Gott verliehene Hoffnung 
in uns wach werden ließ, durch die herbe Bitterkeit der Armut des Stalles hindurch die un- 
endliche Milde und Süßigkeit der Gottheit, die Köstlichkeiten und Wonnen und Seligkeiten, 
die der hier verborgene Gott besitzt und mit denen er Myriaden von Engeln bis an den Rand 
mit Freude füllt. Das Weihnachtsereignis ist ein Ruf, eine Einladung Gottes an uns Men- 
schen: •Kostet und seht, wie wundersam gut der Herr ist!" (Ps 33, 8). Wir sollen verspüren, 
daß •das Reich Gottes sich uns genaht hat" (Lk 10, 9), daß die unendliche Güte Gottes vor 
der Türe unseres Herzens steht und Einlaß begehrt, daß wir •in Christus mit allem geist- 
lichen Segen aus Himmelshöhen gesegnet worden sind" (Eph 1, 3). Denn mit dem Kommen 
des Herrn in der Nacht von Bethlehem sind uns alle jene Heilsgüter gegenwärtig und zu- 
gänglich geworden, deren voller Genuß unseres Herzens Sehnen einmal auf ewig stillen 
wird. 

Berühren und im Geiste der Liebe umfangen dürfen wir endlich in dem Kindlein, das 
seine winzigen Hände nach uns ausstreckt, die unermeßliche Lebensfülle Gottes, die offenbar 
wird und sich verschenken will. Wenn auch bloßer Menschensinn nur die Armseligkeit eben 
geborenen Lebens wahrnimmt: wahrer ist es dennoch, in den Jubelruf des hl. Johannes ein- 
zustimmen: •Das Leben ist erschienen,... das ewige Leben, das beim Vater war" (1 Joh 1, 2)! 
Von engem Raum umschlossen (denn was hat schon ein Kindlein mehr an Platz nötig als 
einige Handbreit?), in einem genau begrenzten Abschnitt der Geschichte, zu einer ganz be- 
stimmten, meß- und zählbaren Stunde, • so tut sich uns das Leben dessen kund, der keine 
Grenzen kennt, den Himmel und Erden nicht fassen, der alles durchdringt und erfüllt und 
doch über alles hinausragt, der aus dem Vater geboren wurde, ehe die Welt ward, der der 
Erste und der Letzte ist, der da war und ist und sein wird von Anbeginn bis in alle Ewigkeit. 
Diese ganze unendliche Lebendigkeit ist uns in dem Kinde von Bethlehem zum Tasten nahe, 
mehr noch: sie bietet sich uns an, auf daß wir das Leben haben und es in überreicher Fülle 
haben. 

II. 

Damit stehen wir bereits beim Zweiten, das uns im Betrachten, Hören, Verkosten und Be- 
rühren des Kindes in der Krippe aufgeht: Das Geheimnis von Bethlehem gilt uns persönlidi. 
Was einst geschah, soll nicht ein einmaliges Schauspiel bleiben, das nur noch den Gegenstand 



Einübung und Weisung ,    469 

frommer Erinnerung bildet. Es geschah uns zugute. Es soll sich in uns ereignen und in allen, 
die guten Willens sind. Das geschieht in der Gnade. Im Sichtbaren, Hörbaren, Greifbaren 
unseres eigenen Lebens und unter dem Schleier desselben vollzieht sich die Fortsetzung des 
Geheimnisses von Bethlehem: Christus, der Sohn Gottes, wird in uns geboren. Seine Gnade 
ist am Werk, daß wachsend und wachsend an uns das Wort des hl. Paulus wahr werde: 
•Nicht mehr ich lebe, Christus lebt in mir" (Gal 2, 20)! 

Sehen dürfen und sollen wir, wie wir durch Christi Ankunft im Geschenk des Glaubens 
•Licht im Herrn" (Eph 5, 8) geworden sind, obwohl wir noch weiter in der Nacht dieser 
Weltzeit ausharren müssen. Das Dunkel um uns und in uns erscheint zwar nicht aufgehoben, 
aber wir fühlen uns nicht mehr als seine hoffnungslosen Gefangenen. Wir wissen: die Fin- 
sternis ist innerlich licht geworden, das Licht leuchtet auch und gerade inmitten der Fin- 
sternis. Wir haben die Verheißung, daß das Lichtwunder der Heiligen Nacht die Nächte un- 
seres Erdendaseins wunderbar erhellen wird, ja schon erhellt, wenn wir nur von ganzem 
Herzen glauben. Denn •Gott, der da sprach: ,Aus der Finsternis strahlt das Licht hervor!' • 
er selbst ist in unsern Herzen aufgeleuchtet zum Lichtgestrahl der Erkenntnis der Herrlich- 
keit Gottes im Angesicht Jesu Christi" (2 Kor 4, 6). 

Hören dürfen und sollen wir mit der •Hellhörigkeit", die dem Glaubensgehorsam eigen 
ist, das •Wort des Lebens" (1 Joh 1, 1), das der Vater machtvoll in unser ohnmächtig ver- 
sagendes Leben hineinspricht. Gottes Wort besitzt umgestaltende, die Seele formende 
Kraft. Es ist ja das Wort, durch das Himmel und Erde geschaffen wurden, durch das der 
Neue Bund, die Neue Schöpfung, ward. Ein solches Wort verlangt aber, im tiefen Schweigen 
der Seele aufgenommen zu werden, • in einem Schweigen, das stärkste innere Beteiligung 
und Anspannung ausdrückt. Es verlangt ehrfürchtig schweigendes Hören, mit dem wir unser 
eigenes Nichts eingestehen und den Gott bekennen, der •das Nicht-Seiende ruft" (Rom 4,17). 
Weihnachten erinnert, nein, verbürgt uns, daß wir teilhaftig wurden (und es immer mehr 
werden können) des •Rufes von oben, Gottes in Christus Jesus" (Phil 3,14). 

Verkosten dürfen und sollen wir mit dem geistlichen Sinn der Hoffnung in der Trauer 
dieses Tales der Tränen die Tröstung, die uns in Christo von dem •Vater der Erbarmungen 
und Gott allen Trostes" (2 Kor 1,3) kommt, so daß wir selbst in der Trübsal zu frohlocken 
vermögen; in unseren Schmerzen die Zärtlichkeit der göttlichen Liebe, die die Seele lindernd 
erquickt; in den bitteren Enttäuschungen und Entmutigungen des gegenwärtigen Lebens den 
Vorgeschmack der •himmlischen Gabe und des köstlichen Gotteswortes und der Kräfte der 
zukünftigen Welt" (Hebr 6, 4•5); in der Unruhe und Unrast dieser Zeitlichkeit den •Frie- 
den Gottes, der alles Begreifen übersteigt" (Phil 4, 7); in unseren Einsamkeiten seliges Ge- 
borgensein. Denn der Herr ist in unser Leben eingetreten, er ist darin gegenwärtig • wenn 
audr in der Verborgenheit der Gnade. Durch ihn sendet das Geheimnis des Himmels an uns 
ein erstes Grüßen, das uns ahnen läßt, was Gott denen bereitet hat, die ihn lieben. 

Berühren und liebend umfangen halten dürfen wir darum endlich bei all unserer Armut 
und Dürftigkeit den Reichtum der göttlichen Kindschaft, der uns durch die Selbstentäußerung 
des ewig herrlichen Gottessohnes zuteil ward. Mag diese Armut auch oft hart und drückend 
sein; mag sie unser Inneres zur Wüste und Einöde verwandeln • wir sollten nie vergessen, 
daß sie in Wahrheit nichts anderes ist als das äußere, verhüllende Zeichen der unsichtbar 
anwesenden Gnade: •erfüllt zu sein mit der ganzen Gottes-Fülle" (Eph 3, 19). Dank der 
Liebestat dessen, der seinen Reichtum abtat, um für uns arm zu werden, begreifen wir un- 

sere Arm-Seligkeit als Seligkeit der Armut. 

Wie einst das Dunkel der Nacht das heilige Geschehen umhüllte und verbarg, so vollzieht 
sich auch unsere Begegnung mit dem Worte Gottes im Dunkel der Welt, ja in den Dunkel- 
heiten der Seele. Aber dieses Dunkel ist voller Verheißungen; man ahnt das Aufdämmern 
der unverhüllten Herrlichkeit. Nur eine •kleine Weile" heißt es sich noch in Geduld fügen, 
bis •der Tag anbricht und der Morgenstern aufgeht in unseren Herzen" (2 Petr. 1, 19). 




