EINUBUNG UNDWETISTUNG

>Wir haben seine Herrlichkeit gesehen«

Betrachtung iiber das Weihnachtsgeheimnis

Von den Betrachtungsmethoden, die der hl. Ignatius in seinem Exerzitienbuch vorlegt,
ist keine so oft miffverstanden worden wie die sog. ,Anwendung der Sinne®, die appli-
catio sensuum. Man hat sie als einfaches Phantasiespiel aufgefafit oder gar als kiinstliche
Forcierung der Einbildungskraft. In Wirklichkeit aber stellt sie eine der geistigsten und
innerlichsten Formen betrachtenden Betens dar. Das Heilsgeheimnis bildet in dieser Me-
thode nicht mehr blofi den Gegenstand, iber den nachgedacht wird und der
2u Entschliissen und Affekten anregt, sondern es geht darum, i n diesem Geheimnis zu
leben, die Distanz zu thm aufzuheben, in es eingeformt zu werden. Deshalb wird der Beter
zum Sehen, Horen, Betasten, ja sogar zum Schmecken und Verkosten der Wahrheiten auf-
gefordert, weil die Sinneserkenntnis dem Menschen stets noch als der unmittelbarste Zu-
gang zur Welt erscheint. Gemeint ist hier freilich jene Nihe zum Heilsgeschehen, in dic
der Erloste durch Glaube, Hoffnung und Liebe gelangt. Gott hat ja sein unsichtbares
Geheimnis in Christus zu sichtbarer Darstellung gebracht, so daf jeder, der sich glaubeni,
hoffend, liebend in dieses Sichtbare versenkt, in die Tiefen des gottlichen Lebens durch-
zustoflen vermag. Der hl. Johannes verweist uns in seinem ersten Briefe (1, 1—3) anf
diese Betrachtungsart: ,Was von Anfang an war, was wir gehort und mit unseren Augen
gesehen, was wir geschaut und mit unseren Hinden beriihrt haben vom Worte des Lebens
— ... das verkiinden wir euch, damit auch ihr Gemeinschaft habt ... mit dem Vater
und seinem Sohne Jesus Christus!®

L

Wer wollte es wagen, das Geheimnis der Heiligen Nacht mit armseligen Menschenworten
zu zerreden! Da der himmlische Vater selber sein eigenes Wort, das Wort, das ewig bei ithm
war und bleibt, in die Welt hineinspricht, haben Himmel und Erde zu verstummen, zu
schweigen und ehrfiirchtig zu lauschen. Nur als ganz neue Menschen sind wir fihig,
die Grofle des Geschenkes zu begreifen, das der Vater im Himmel uns an diesem Tag ge-
macht hat. Ein neues Herz und einen neuen Geist und ¢inen neuen Sinn brauchen wir, wenn
wir vor der Krippe des géttlichen Kindes knien. Wir diirfen nicht bei dem stehen bleiben,
was wir da mit den irdischen Augen sehen, mit den leibhaftigen Ohren héren, mit den kor-
perhaften Hinden betasten. Es waltet hier vielmehr ein tieferes Geheimnis, das Gregor von
Nyssa in seiner Erklirung des Hohen Liedes also beschreibt: ,Wir lernen aber, ... dal} es
eine doppelte Sinnlichkeit in uns gibt: die eine leiblich, die andere gottverwandter, wie das
Wort der Sprichworter es irgendwo sagt: ,Finen géttlichen Sinn wirst du finden.* Beim Kuf§
tasten sich die Lippen einander an; es gibt aber auch ein Tasten der Seele, womit sie an das
WORT tastet, mit einem unkorperlichen und geistigen Tastsinn, wie der ihn meinte, der
sprach: ,Unsere Hinde betasten das WORT des Lebens.* Gleicherweise ist der Duft der
gottlichen Wohlgeriiche nicht ein durch die Nase erfahrbarer Duft, sondern ein gewisses gei-
stig-unstoffliches Vermégen, das mit dem Ansaugen des Geistes zugleich den Wohlgeruch
Christi einzieht (Zitiert bei H. U. v. Balthasar, Der versiegelte Quell, S. 54).



468 ' Einiibung und Weisung

Sehen miissen wir also mit den vom Glauben erleuchteten Aungen unsers Geistes jene ,Ge-
heimnisse des Lichtes auf Erden“, von denen die Oration der ersten Weihnachtsmesse spricht:
in der mitternichtlichen Finsternis Bethlehems, in dem spirlichen Ddmmerschein der Stall-
hohle den ewigen Lichtaufgang Gottes, die unendliche Lichtigkeit des Logos und der Weis-
heit des Vaters, den ,Abglanz seiner Herrlichkeit“ (Hebr. 1, 8), das ,Licht der Welt“ (Joh
8, 12), das ,wahre Licht, das jeden Menschen erleuchtet, der in diese Welt kommt“ (Joh 1, 9).
Wo irdischer Sinn nur blind ins Dunkel starrt, wird es dem gliubigen Sinn begliickend gewif,
die Offenbarung jenes Lichtiberschwanges zu erleben, der Gott selber ist in seinem Sohn
Jesus Christus: ,Unser Gott ist Licht, und keinerlei Finsternis ist in ihm“ (1 Joh 1, 5).

Héren miissen wir ebenso mit den durch den Glauben geéffneten Ohren unseres Geistes in
dem leeren Schweigen der Nacht, in dem hilflosen Wimmern des Neugeborenen das Uner-
hérte und Urgewaltige des Wortes Gottes, durch das alles geschaffen ist (vgl. Joh 1, 3) und in
dem das All Bestand hat (vgl. Hebr 1, 3). Der Glaube 138t uns inne werden, wie die ohn-
machtige Stille, die die Geburt des Herrn umschweigt, in Wahrheit ein Gleichnis bedeutet
fiir die erhabene Gottes-Stille, in der sich der ewige Ausgang des Sohnes vom Vater voll-
zieht. — Héren miissen wir, wie in der ,Stillen Nacht* das géttliche Wort, das der Vater in
ewigem Stillschweigen zu sich spricht und in dem er sein ganzes Wesen ausspricht, geheim-
pisvoll in diese Welt hineingesagt wird, damit es nun immer das Grofle Wort der Mensch-
heit und der Geschichte sei.

Verkosten sollen wir auch mit dem inneren Gespiir, das die von Gott verliehene Hoffnung
in nns wach werden lief, durch die herbe Bitterkeit der Armut des Stalles hindurch die un-
endliche Milde und Siifligkeit der Gottheit, die Kastlichkeiten und Wonnen und Seligkeiten,
die der hier verborgene Gott besitzt und mit denen er Myriaden von Engeln bis an den Rand
mit Freude fiillt. Das Weihnachtsereignis ist ein Ruf, eine Einladung Gottes an uns Men-
schen: ,Kostet und seht, wie wundersam gut der Herr ist!“ (Ps 33, 8). Wir sollen verspiiren,
dafl ,das Reich Gottes sich uns genaht hat* (Lk 10, 9), daf die unendliche Giite Gottes vor
der Tiire unseres Herzens steht und Einlaf begehrt, dafl wir ,in Christus mit allem geist-
lichen Segen aus Himmelshéhen gesegnet worden sind“ (Eph 1, 3). Denn mit dem Kommen
des Herrn in der Nacht von Bethlehem sind uns alle jene Heilsgiiter gegenwirtig und zu-
ginglich geworden, deren voller Genuf unseres Herzens Sehnen einmal auf ewig stillen
wird.

Beriihren und im Geiste der Liebe umfangen dirfen wir endlich in dem Kindlein, das
seine winzigen Hiinde nach uns ausstreckt, die unermefliche Lebensfiille Gottes, die offenbar
wird und sich verschenken will. Wenn auch blofler Menschensinn nur die Armseligkeit eben
geborenen Lebens wahrnimmt: wahrer ist es dennoch, in den Jubelruf des hl. Johannes ein-
zustimmen: ,Das Leben ist erschienen, . .. das ewige Leben, das beim Vater war® (1 Joh 1, 2)!'
Von engem Raum umschlossen (denn was hat schon ein Kindlein mehr an Platz nétig als
einige Handbreit?), in einem genan begrenzten Abschnitt der Geschichte, zu einer ganz be-
stimmten, mef- und zdhlbaren Stunde, — so tut sich uns das Leben dessen kund, der keine
Grenzen kennt, den Himmel und Erden nicht fassen, der alles durchdringt und erfiillt und
doch iiber alles hinausragt, der aus dem Vater geboren wurde, ehe die Welt ward, der der
Erste und der Letzte ist, der da war und ist und sein wird von Anbeginn bis in alle Ewigkeit.
Diese ganze unendliche Lebendigkeit ist uns in dem Kinde von Bethlehem zum Tasten nahe,
mehr noch: sie bietet sich uns an, auf dafl wir das Leben baben und es in itberreicher Fiille
haben. ‘

II.

Damit stehen wir bereits beim Zweiten, das uns im Betrachten, Horen, Verkosten und Be-
rithren des Kindes in der Krippe aufgeht: Das Geheimnis von Bethlehem gilt uns personlich.
Was einst geschah, soll nicht ein einmaliges Schauspiel bleiben, das nur noch den Gegenstand



Einiibung und Weisung . 469

frommer Erinnerung bildet. Es geschah uns zugute. Es soll sich in uns ereignen und in allen,
die guten Willens sind. Das geschieht in der Gnade. Im Sichtbaren, Hérbaren, Greifbaren
unseres cigenen Lebens und unter dem Schleier desselben vollzieht sich die Fortsetzung des
Geheimnisses von Bethlehem: Christus, der Sohn Gottes, wird in uns geboren. Seine Gnade
ist am Werk, dal wachsend und wachsend an uns das Wort des hl. Paulus wahr werde:
,Nicht mehr ich lebe, Christus lebt in mir* {Gal 2, 20)!

Sehen diirfen und sollen wir, wie wir durch Christi Ankunft im Geschenk des Glaubens
,Licht im Herrn“ (Eph 5, 8) geworden sind, obwohl wir noch weiter in der Nacht dieser
Weltzeit ausharren miissen. Das Dunkel um uns und in uns erscheint zwar nicht aufgehoben,
aber wir fiihlen uns nicht mehr als seine hoffnungslosen Gefangenen. Wir wissen: die Fin-
sternis ist innerlich licht geworden, das Licht leuchtet auch und gerade inmitten der Fin-
sternis. Wir haben die Verheilung, daf das Lichtwunder der Heiligen Nacht die Néachte un-
seres Erdendaseins wunderbar erhellen wird, ja schon erhellt, wenn wir nur von ganzem
Herzen glauben. Denn ,Gott, der da sprach: ,Aus der Finsternis strahlt das Licht hervor!* —
er selbst ist in unsern Herzen aufgcleuchtet zum Lichtgestrahl der Erkenntnis der Herrlich-
keit Gottes im Angesicht ]esuAChristi“ (2 Kor 4, 6).

Héren dirfen und sollen wir mit der ,Hellhorigkeit“, die dem Glaubensgehorsam eigen
ist, das ,Wort des Lebens“ (1 Joh 1, 1), das der Vater machtvoll in unser ohnmichtig ver-
sagendes Leben hineinspricht. Gottes Wort besitzt umgestaltende, die Seele formende
Kraft. Es ist ja das Wort, durch das Himmel und Erde geschaffen wurden, durch das der
Nene Bund, die Neue Schépfung, ward. Ein solches Wort verlangt aber, im tiefen Schweigen
der Seele aufgenommen zu werden, — in einem Schweigen, das stirkste innere Beteiligung
und Anspannung ausdriickt. Es verlangt ehrfiirchtig schweigendes Héren, mit dem wir unser
eigenes Nichts eingestehen und den Gott bekennen, der ,das Nicht-Seiende ruft* (Rém 4, 17).
Weihnachten erinnert, nein, verbiirgt uns, dal wir teilhaftig wurden (und es immer mehr
werden kénnen) des ,Rufes von oben, Gottes in Christus Jesus“ (Phil 3, 14).

Verkosten diirfen und sollen wir mit dem geistlichen Sinn der Hoffnung in der Trauer
dieses Tales der Trinen die Tréstung, die uns in Christo von dem , Vater der Erbarmungen
und Gott allen Trostes“ (2 Kor 1, 3) kommt, so dafl wir selbst in der Triibsal zu frohlocken
vermégen; in unseren Schmerzen die Zirtlichkeit der géttlichen Liebe, die die Seele lindernd
erquickt; in den bitteren Enttiuschungen und Entmutigungen des gegenwiartigen Lebens den
Vorgeschmack der ,himmlischen Gabe und des kdstlichen Gotteswortes und der Krifte der
zukiinftigen Welt“ (Hebr 6, 4—5); in der Unruhe und Unrast dieser Zeitlichkeit den ,Frie-
den Gottes, der alles Begreifen iibersteigt (Phil 4, 7); in unseren Einsamkeiten seliges Ge-
borgensein. Denn der Herr ist in unser Leben eingetreten, er ist darin gegenwartig — wenn
audr in der Verborgenheit der Gnade. Durch ihn sendet das Geheimnis des Himmels an uns
ein erstes Griiflen, das uns ahnen 138t, was Gott denen bereitet hat, die ihn lieben.

Beriihren und licbend umfangen halten diirfen wir darum endlich bei all unserer Armut
und Diirftigkeit den Reichtum der géttlichen Kindschaft, der uns durch die Selbstentauferung
des ewig herrlichen Gottessohnes zuteil ward. Mag diese Armut auch oft hart und driickend
sein; mag sie unser Inneres zur Wiiste und Einéde verwandeln — wir sollten nie vergessen,
daf sie in Wahrheit nichts anderes ist als das dulere, verhiillende Zeichen der unsichtbar
anwesenden Gnade: ,erfiillt zu sein mit der ganzen Gottes-Fiille“ (Eph 3, 19). Dank der
Liebestat dessen, der seinen Reichtum abtat, um fiir uns arm zu werden, begreifen wir un-
sere Arm-Seligkeit als Seligkeit der Armut.

Wie einst das Dunkel der Nacht das heilige Geschehen umbiillte und verbarg, so vollzielit
sich auch unsere Begegnung mit dem Worte Gottes im Dunkel der Welt, ja in den Dunkel-
heiten der Seele. Aber dieses Dunkel ist voller Verheilungen; man ahnt das Aufdimmern
der unverhiillten Herrlichkeit. Nur eine ,kleine Weile“ heifit es sich noch in Geduld fiigen,
bis ,der Tag anbricht und der Morgenstern aufgeht in unseren Herzen* (2 Petr. 1, 19).





