
LITERATUR    BERICHT 

Die mystische Beschallung 

Zu ihrer Wort- und Problemgeschichte 

Von Heinrich B1 e i e n s t e i n S. J., München 

Was den Christen zum Mystiker macht, ist 
die Art und Weise seines Gotterlebens. Wer 
sich über diese tiefste und lebendigste Form 
christlichen Gebets- und Glaubenslebens ge- 
schichtlich und theologisch unterrichten will, 
findet in der 13. und 14. Lieferung des •Dic- 
tionnaire de Spirituality" (Paris, Beauchesne 
1950/1952) einen Artikel von 416 Spalten, 
der ihm vorzügliche Dienste leisten wird. 
Nicht weniger als 21 Verfasser haben hier 
zusammengearbeitet und mit ihren Beiträgen 
ein Gesamtwerk geschaffen, wie es in dieser 
Form, Vollständigkeit und Objektivität bis- 
her noch nicht vorhanden war. Es zerfällt in 
drei Abschnitte: einen geschichtlichen, einen 
theologischen und einen die Ergebnisse der 
heutigen Forschung auswertenden. 

Im ersten werden Wort und Begriff con- 
templatio in allen verfügbaren Quellen un- 
tersucht, angefangen von den Schriften des 
Alten und Neuen Testaments bis zu den 
maßgebenden Werken der jüngsten Vergan- 
genheit. 

Im zweiten legen Karmeliter, Dominika- 
ner, Franziskaner, Jesuiten, Benediktiner, 
Sulpizianer u. a. objektiv dar, in welcher 
Weise die Hauptfragen des beschaulichen 
Betens von den durch sie vertretenen Schu- 
len gegenwärtig gestellt und beantwortet 
werden. 

Im dritten wird festzustellen versucht, was 
bis heute erreicht ist und als gesichertes Er- 
gebnis für die theologische Bestimmung des 
Wesens und der Wirkungen der Beschauung 
grundlegend verwertet werden kann. 

In diesen weitgesteckten architektonischen 
Rahmen wird so viel Stoff eingebaut, daß 
seine Fülle nur angedeutet und durch einige 
Hinweise beleuchtet werden kann. Da steht 
gleich an erster Stelle auf 71 Spalten •Die 
Kontemplation in der Bibel" mit Ausführun- 
gen über das Gotteserlebnis und die Messias- 
schau der Patriarchen und Propheten, der 
Beschauung im Leben und in der Lehre Jesu 
und seines Apostels Paulus, wie sie nur von 

einem Altmeister wie /. Lebreton geschrieben 
werden konnten. Auch für die Geschichte der 
platonischen und neuplatonischen Beschau- 
ungsphilosophie hätte nicht leicht ein besser 
vorbereiteter Autor als R. Arnou gefunden 
werden können. Der Kontemplation bei den 
Griechen und den anderen orientalischen 
Christen wird von vier Gelehrten eine Be- 
arbeitung zuteil, die einer Buchausgabe von 
75 Folioseiten entspricht und für die Zeit- 
spanne von Clemens von Alexandrien bis 
Nikolaus Cabasiläs und andern Vertretern 
der palamitischen Schule eine Wort- und 
Begriffsgeschichte der morgenländischen My- 
stik bietet, wie sie als zusammenfassendes 
Ergebnis der fortgeschrittenen orientalischen 
Studien erst seit kurzem möglich ist. 

Nach den gleichen methodischen Gesichts- 
punkten wird auch, von Jahrhundert zu Jahr- 
hundert fortschreitend, das beschauliche Den- 
ken und Leben im Abendland erforscht und 
in allen seinen Arten und Erscheinungsfor- 
men dargestellt. Besonders aufschlußreich 
sind dabei die Gesamtwürdigungen, die an 
der Spitze jedes Jahrhunderts stehen und 
den Fortschritt und historischen Standort der 
verschiedenen Schulen und Richtungen kurz 
und treffend herausarbeiten. Mit besonde- 
rem Interesse haben wir die Ausführungen 
über die sogenannte •Deutsche Mystik" ver- 
folgt und ohne Vorbehalt dem dort gefäll- 
ten Urteil zugestimmt. Wer sich über die 
kontemplative Geisteshaltung des hl. Igna- 
tius von Loyola, seiner ersten Genossen und 
der ersten repräsentativen Lehrer seines Or- 
dens (B. Alvarez, Gagliardi, Suarez) in 
Kürze orientieren will, findet aus der Feder 
von M. Olphe-Galliard eine Zusammenfas- 
sung, auf die er sich verlassen kann. Spätere 
Vertreter ignatianischer Beschaulichkeit wer- 
den von /. /. Laumonier charakterisiert und 
in die anderen kontemplativen Schulen des 
17., 18. und 19. Jahrhunderts eingereiht. 

Schaut man auf die zehn kontemplations- 
geschichtlichen  Kapitel  prüfend   zurück,   so 



Literaturbericht 471 

ergibt sich, daß die psychologische Beschrei- 
bung und theologische Deutung der mysti- 
schen Quellenschriften noch ganz in den An- 
fängen steht. Abgesehen von der großen 
Zahl der Studien über Theresia von Avila, 
Johannes vom Kreuz und die hl. Theresia 
von Lisieux sind es nur wenige Autoren, die 
bis heute eine wort- und begriffsgeschicht- 
liche Untersuchung erfahren haben. Um so 
dankbarer muß man daher den Gelehrten 
sein, die im •Dictionnaire de Spiritualite" 
nicht nur alle Vorarbeiten gesammelt, son- 
dern darüber hinaus auch den ersten Versuch 
einer wort- und begriffsgeschichtlichen Ge- 
samtdarstellung unternommen haben. Daß 
dabei die außerchristlichen und außerkirch- 
lichen Beschauungsfragen, sowie die außer- 
gewöhnlichen Begleiterscheinungen außer 
Betracht bleiben, ist im Interesse der Einheit 
und Geschlossenheit des Artikels zu begrü- 
ßen. 

Im zweiten theologischen Teil des Ge- 
samtartikels kommen die heutigen kontem- 
plativen Schulen zu Wort. Für die Karme- 
liter spricht der inzwischen verstorbene P. 
Gabriel von der hl. Maria Magdalena, für 
die Dominikaner R. Garrigou-Lagrange, für 
die Franziskaner E. Longpre, für die Jesui- 
ten M. Olphe-Galliard, für die Benediktiner 
G. Frenault, für die Sulpizianer P. Pourrat, 
für die Schule Waffelaerts' H. Mahieu, für 
die Schule Saudreaus der Urheber selbst. 

Die Fragen, auf die sie der Reihe nach 
Antwort geben, sind etwa folgende: 1. Was 
bedeutet das Wort contemplatio, eingegos- 
sene und erworbene Beschauung? 

2. Worin liegt das Wesen der eingegos- 
senen Beschauung? Welches sind ihre we- 
sentlichen Akte, unterscheidenden Merkmale 
und ihre verschiedenen Formen? 

3. Gibt es eine erworbene oder aktive Be- 
schauung? Wenn ja, was ist genau ihr We- 
sen und welches sind ihre verschiedenen For- 
men? 

4. Wieviel Grade hat die eingegossene Be- 
schauung? Wo beginnt der unterste und wel- 
ches ist der höchste? 

5. Ist die eingegossene Beschauung • de 
jure oder wenigstens de facto • untrennbar 
von der Vollkommenheit? von der hohen 
Heiligkeit? Welches sind ihre Wirkungen 
und ihre Veränderungen, die sie im geistli- 
chen Leben hervorbringt? 

6. Wie sind die Seelen zu leiten, die im 
Besitz der eingegossenen Beschauung sind? 

wie die andern, die vermuten oder glauben, 
bald dazu berufen zu werden? 

7. Ist das Verlangen nach der eingegosse- 
nen Beschauung berechtigt oder nützlich für 
alle Christen? oder nur für die besonders 
eifrigen? 

8. Was ist von der Lektüre der Bücher zu 
halten, die speziell von der eingegossenen 
Beschauung handeln? 

Die Methode, die verschiedenen Schulen 
selbst ihren Standpunkt, unabhängig und auf 
eigene Verantwortung hin, entwickeln zu las- 
sen, hat den Vorteil, daß man ihre Antwor- 
ten von ihren Voraussetzungen und Grund- 
sätzen her begreift und die zutage tretenden 
Abweichungen als daraus sich ergebende 
Folgerungen versteht. Außerdem trägt sie 
wesentlich dazu bei, daß die zugrunde lie- 
genden Begriffe weithin geklärt werden und 
die heillose Verwirrung in ihrer Verwen- 
dung allmählich aufhört. 

Wie sehr dieser terminologische Fort- 
schritt bereits der psychologischen Beschrei- 
bung und theologischen Begründung der my- 
stischen Gottschau zugute kommt, erkennt 
man deutlich an den diesbezüglichen Fol- 
gerungen, die K. Baumgartner im dritten 
Teil des Gesamtartikels aus den Ergebnis- 
sen der zwei vorausgehenden zu ziehen ver- 
sucht. Nach einem eingehenden Vergleich 
der heute herrschenden Theorien, stellt er 
fest, daß in drei wichtigen Kontroversen eine 
weitgehende Übereinstimmung erzielt wurde. 

Die erste Übereinstimmung besteht in der 
Definition der eingegossenen Beschauung, 
bei der die verschiedenen Vertreter in der 
Aufstellung der wesentlichen Elemente so 
einig gehen, daß, bei allen Verschiedenhei- 
ten der Erklärung, sogar ihr Artunterschied 
vom gewöhnlichen Christengebet nicht mehr 
geleugnet wird. 

Eine zweite Übereinstimmung wurde in- 
sofern erreicht, als heute niemand mehr be- 
zweifelt, daß es vor den völlig passiven Zu- 
ständen der unio mystica Gebetsformen gibt, 
die nur unvollkommen passiv, aber trotzdem 
im strengen Sinn des Wortes eingegossen, 
also mystisch sind. Der Sache nach unbestrit- 
ten ist auch die •erworbene" Beschauung, die 
früher vielen, 1949 noch von R. Dalbietz, so 
entschieden abgelehnt wurde. 

Die dritte Übereinstimmung betrifft den 
Zusammenhang zwischen eingegossener Be- 
schauung  und  christlicher Vollkommenheit: 



472 Buchbespredmngen 

de facto sind beide für gewöhnlich mitein- 
ander verbunden, aber ihre Zusammengehö- 
rigkeit de jure-kann nicht bewiesen werden; 
trotzdem wird sie von namhaften Theologen, 
wenigstens für die höchsten Grade christli- 
cher Heiligkeit, aus inneren Gründen auch 
heute noch gefordert. 

Allgemein anerkannt sind auch die dog- 
matischen und theologischen Grundlagen, 
auf denen die eingegossene Beschauung auf- 
ruht. Alle Theologen geben zu, daß sie die 
machtvollste Wirkung der theologischen Tu- 
genden, besonders der Liebe ist, die den 
Mystiker die Wirklichkeiten des Glaubens, 
die jeder Christ im Stande der Gnade in 
seinem Bewußtsein trägt, in einer spezifisch 
neuen Weise, in der Spitze seines Geistes, 
schauend erleben läßt. 

Daß dabei die Gaben des Heiligen Geistes, 
besonders die der Weisheit und Wissen- 
schaft, eine notwendige und sogar ausschlag- 
gebende Rolle spielen, wird ebenfalls von 
niemand mehr geleugnet, wie es auch allge- 
meine Lehre ist, daß die mystische Gott- 
erfahrung als solche niemals eine' unmittel- 
bare Schau des göttlichen Wesens ist. Sie 
bleibt auf allen ihren Stufen in der Reich- 
weite des christlichen Glaubens und hat in 

der Kirche Christi, was Baumgartner zum 
Schluß mit Recht andeutet, eine hohe apo- 
stolische Sendung. Das letzte Wort der christ- 
lidien Mystik ist nicht, wie der Pseudo-Areo- 
pagite meinte, der Eintritt in die dunkle 
Nacht der Gottheit, sondern das Sentire cum 
Ecclesia, das Beten, Arbeiten und Leiden 
mit der Kirche zur Erlösung der Welt. Nur 
in diesem Sinn kann unter Christen von 
Mystik in nutzbringender Weise die Rede 
sein. 

Das sollten sich besonders jene merken, 
die in unsern Tagen für weiteste Kreise über 
das beschauliche Leben zu schreiben und da- 
für zu werben pflegen. Wenn sie dabei im- 
mer noch voraussetzen, daß alle Christen 
zur mystischen Gottschau berufen seien, so 
verkennen sie, daß es unter Fachleuten längst 
schon ausgemachte Sache ist, daß die meisten 
Menschen ohne ihre Schuld in Lebensver- 
hältnissen stehen, in denen sich die Gaben 
des Heiligen Geistes unmöglich bis zur Form 
der eingegossenen Beschauung entfalten 
können. In diesem Sinne gibt selbst Garri- 
gou-Lagrange zu, daß trotz der allen Chri- 
sten gemeinsamen Gnadenausstattung nicht 
jeder Gläubige (in individuo) zur mystischen 
Gottschau berufen sei. 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Geistliche Texte 

Bernhard von Clairvaux, Die Bot- 
schaft der Freude. Texte über 
Askese, Gebet und Liebe, ausgewählt 
und eingeleitet von J. Leclercq OSB., 
Clervaux; ins Deutsche übertragen von 
Mönchen der Zisterzienserabtei Wettin- 
gen-Mehrerau (Sammlung: •Licht vom 
Licht", Heue Folge, Band3). Einsiedeln/ 
Zürich/Köln, Benziger Verlag (1953), 
280 S. Ln. DM 8.60. 

Die Textauswahl aus den Schriften des hl. 
Bernhard will dem Leser alles bieten, was 
aus der Botschaft des heiligen Kirchenlehrers 
überzeitlich, allgemein gültig und für jeden 
Christen, in welcher Lage er auch sei, er- 
reichbar ist. Die Gesichtspunkte, nach denen 
der Stoff gegliedert ist, sind dem hl. Bern- 
hard selbst entnommen: •Der ist ein voll- 
kommener Mann, der diese drei Dinge zu 

vereinen weiß: seufzen über sich selbst, sich 
in Gott erfreuen und dem Nächsten dienen." 
Darin liegt das ganze bernhardinische Le- 
bensprogramm, das einen Weg der Aszese, 
des Gebetes und der Liebe fordert. Unter 
diesen drei umfassenden Titeln werden die 
Texte zusammengereiht, die aus verschie- 
denen Werken des Heiligen, besonders aber 
aus seinen Briefen, Festpredigten und mit 
Vorzug den Ansprachen über das Hohelied 
entnommen sind. Was dem modernen Leser 
ihr Verständnis bisweilen erschwert, ist die 
allegorische mittelalterliche Sprechweise, an 
die man sich aber nur gewöhnen muß, um mit 
dem symbolhaften Sinn der Heiligen Schrif- 
ten, besonders des Alten Testaments, tief 
vertraut zu werden. Noch ein anderes, mit 
der Allegorie verbundenes Merkmal der 
mittelalterlichen Sprechweise ist ihre Weit- 
schweifigkeit, die aber in der vorliegenden, 




