472

de facto sind beide fiir gewohnlich mitein-
ander verbunden, aber thre Zusammengehé-
rigkeit de jure-kann nicht bewiesen werden;
trotzdem wird sie von namhaften Theologen,
wenigstens fiir die héchsten Grade christli-
cher Heiligkeit, ans inneren Griinden anch
heute noch gefordert.

Allgemein anerkannt sind anch die dog-
matischen und theologischen Grundlagen,
auf denen die eingegossene Beschauung auf-
ruht. Alle Theologen geben zu, dafl sie die
machtvollste Wirkang der theologischen Tu-
genden, besonders der Liebe ist, die den
Mystiker die Wirklichkeiten des Glaubens,
die jeder Christ im Stande der Gnade in
seinem Bewunftsein trigt, in einer spezifisch
neuen Weise, in der Spitze seines Geistes,
schavend erleben lafit.

Dafl dabei die Gaben des Heiligen Geistes,
besonders die der Weisheit und Wissen-
schaft, eine notwendige und sogar ausschlag-
gebende Rolle spielen, wird ebenfalls von
niemand mehr geleugnet, wie es auch allge-
meine Lehre ist, dafl die mystische Gott-
erfahrung als solche niemals einé unmittel-
bare Schan des gottlichen Wesens ist. Sie
bleibt auf allen ihren Stufen in der Reich-
weite des dhristlichen Glaubens nnd hat in

Buchbespredungen

der Kirche Christi, was Baumgartner zum
Schlufl mit Recht andeutet, eine hohe apo-
stolische Sendung. Das letzte Wort der christ-
lichen Mystik ist nicht, wie der Pseundo-Areo-
pagite meinte, der Eintritt in die dunkle
Nacht der Gottheit, sondern das Sentire cum
Ecclesia, das Beten, Arbeiten und Leiden
mit der Kirche zur Erlésung der Welt. Nur
in diesem Sinn kann unter Christen von
Mystik in nutzbringender Weise die Rede
sein.

Das sollten sich besonders jene merken,
die in unsern Tagen fiir weiteste Kreise iiber
das beschauliche Leben zu schreiben und da-
fiir zu werben pflegen. Wenn sie dabei im-
mer noch voraussetzen, daf alle Christen
zur mystischen Gottschan berufen seien, so
verkennen sie, dafl es unter Fachleuten lingst
schon ausgemachte Sache ist, dafl die meisten
Menschen ohne ihre Schuld in Lebensver-
héltnissen stehen, in denen sich die Gaben
des Heiligen Geistes unméglich bis zur Form
der eingegossenen Beschanung entfalten .
kénnen. In diesem Sinne gibt selbst Garri-
gou-Lagrange zu, daf trotz der allen Chri-
sten gemeinsamen Gnadenausstattung nicht
jeder Glaubige (in individuo) zur mystischen
Gottschan berufen sei.

B UCH BE SPREU CHUNGEN

Geistliche Texte

Bernhard von Clairvaux, Die Bot-
schaft der Freude. Texte iiber
Askese, Gebet und Liecbe, ausgewdihlt
und eingeleitet von J. Leclercq OSB.,
Clervaux; ins Deutsche iibertragen von
Ménchen der Zisterzienserabtei Wettin-
gen-Mehrerau (Sammlung: ,Licht vom
Licht”, Neue Folge, Band 3). Einsiedeln/
Ziirich/Kéoln, Benziger Uerlag (1953},
280 §. Ln. DM 8.60.

Die Textauswahl aus den Schriften des hl.
Bernhard will dem Leser alles bieten, was
aus der Botschaft des heiligen Kirchenlehrers
iiberzeitlich, allgemein giiltig und fiir jeden
Christen, in welcher Lage er auch sei, er-
reichbar ist. Die Gesichtspunkte, nach denen
der Stoff gegliedert ist, sind dem hl. Bern-
hard selbst entnommen: ,Der ist ein voll-
kommener Mann, der diese drei Dinge zu

vereinen weil}: senfzen iiber sich selbst, sich
in Gott erfreven und dem Nichsten dienen.®
Darin liegt das ganze bernhardinische Le-
bensprogramm, das einen Weg der Aszese,
des Gebetes und der Liebe fordert. Unter
diesen drei umfassenden Titeln werden die
Texte zusammengereiht, die aus verschie-
denen Werken des Heiligen, besonders aber
aus seinen Briefen, Festpredigten und mit
Vorzug den Ansprachen itber das Hohelied
entnommen sind. Was dem modernen Leser
ihr Verstandnis bisweilen erschwert, ist die
allegorische mittelalterliche Sprechweise, an
die man sich aber nur gewéhnen mufl, um mit
dem symbolhaften Sinn der Heiligen Schrif-
ten, besonders des Alten Testaments, tief
vertraut zu werden. Nech ein anderes, mit
der Allegorie verbundenes Merkmal der
mittelalterlichen Sprechweise ist ihre Weit-
schweifigkeit, die aber in der vorliegenden,



Budhbesprechungen

fiir heutige Menschen bestimmten Auswahl
so weit als méglich vermieden ist. Wer sich
daher an der zisterziensischen geistlichen
Lehre griindlich erbauen will, greife zum
vorliegenden Buch, das in der Einleitung
kurz und treffend sagt, was zum tieferen
Verstindnis des Lebens und der Schriften
des hl. Bernhard notwendig ist.
Heinrich Bleienstein S. J.

Gigo wvon Kastell. Tagebuch
eines Mdnches. Des Kartduser-
priors Gigo Meditationen aus dem La-
teinischen iibersetzt und eingefiihrt von
Paul Alfred Schliiter. Paderborn, Ferdi-
nand Schéningh (1952), 192 S., geb.
DM 6.80.

Es handelt sich hier um die erste deutsche
Ubertragung der unter dem Namen ,Medi-
tationes” iberlieferten aphorismenhaften Ge-
danken ind Erwigungen des Kartduserpriors
Gigo (lat.: Guigo) L. (gest. 1137) (ein jinge-
rer Gigo, gest. 1188, war ein gutes halbes
Jahrhundert spiter ebenfalls Generalprior
des Kartiuserordens). Sie beruht auf der
mustergiiltigen kritischen Ausgabe, mit der
Dom André Wilmart OSB (Paris 1936) den
Mauriner Text (Migne PL 153, 601 ff.) iber-
bolt hat; die von Wilmart beigefigte fran-
zosische Ubersetzung wurde ebenfalls zu
Rate gezogen. Die Eindeutschung verdient
volle Anerkennung. Sie ist das Ergebnis
einer sehr sorgféltigen philologischen Arbeit,
die den Eindruck des lateinischen Originals
mit seiner Plastizitit und Unmittelbarkeit,
seinen oft geschliffenen Sentenzen, oft auch
schwer verstandlichen, schnell hingeworfe-
nen Sitzen, moglichst getren wiederzugeben
sucht. Mit Recht bezeichnet der Ubersetzer
und Herausgeber, wie auch schon Wilmart,
die ,Meditationen* als ,Tagebuch®. Denn
der Kartidusermonch schrieb seine Gedanken
offensichtlich ohne schriftstellerische Absicht
und ohne Systematik auf; sie sind zunéchst
nur der Niederschlag seines persdnlichen re-
ligiosen Lebens. Eine gute Einfiithrung ver-
mittelt den geistigen Zugang zur Welt und
zom Werk Gigos, ein Nachwort gibt Rechen-
schaft iiber die Gesichtspunkte, die fiir die
Ubersetzung mafigebend waren. Ein detail-
liertes Sachwérterverzeichnis ist nicht nur
fiir den frommen Leser, sondern aunch fiir
den Frommigkeitshistoriker von Wert. Um
die Eigenart Gigos zu kennzeichnen, hat man
ihn mit Marc Aurel, mit Pascal oder auch

473

mit Thomas a Kempis verglichen. Mit dem
Kaiserphilosophen verbindet ihn die niich-
terne, stark vom Verstand bestimmte, fast
pessimistische Beurteilung von Welt und
Mensch, mit Pascal der hohe geistige und
religiése Flug, mit dem Biichlein von der
,Nachfolge Christi“ die immer wiederkeh-
rende radikale Scheidung des einen Notwen-
digen von der Verganglichkeit und Eitelkeit
dieser Welt. Wer sich der ganzen christlichen
Wabhrheit nackt und ohne Vorbehalt stellen
will, wird aus den Erwigungen Gigos einen
groen Gewinn ziehen.
Friedrich Wulf S. ].

Thomas a Kempis. Die Nach-
folge Christi. Neu iibertragen nach
dem herkommlichen lateinischen Urtext
mit den Anmerkungen von F. de La-
mennais. Einsiedeln/Ziirich/Kéln, Ben-
ziger Uerlag 1953. 319 S., geb. DM 8.60.

Wir haben wahrhaftig keinen Mangel an
deutschen Ausgaben der ,Nachfolge Christi®.
Jede neue Ubertragung sagt uns in ihrem
Vorwort dasselbe, dafl sie namlich einerseits
dem lateinischen Urtext samt ihrem Kolorit
méglichst nahezukommen gesucht, ander-
seits sich dem Sprachempfinden des heutigen
Menschen angepaflit habe. Tatsichlich ver-
mag wohl keine vollgiiltig dem angestrebten
Ideal zu entsprechen. (Wer darum seinen
»Thomas a Kempis“ lateinisch lesen kann,
soll es tun.) Aber von den nach dem Krieg
herausgekommenen Neuausgaben scheint uns
die vorliegende mit die beste zu sein. Hugo
Harder hat versucht, das Sentenzenhafte des
lateinischen Textes im Schriftbild (Stichen)
wie auch im Ausdruck moglichst wiederzu-
geben. Jedem Kapitel fiigt er die Anmerkun-
gen des geistgewaltigen, spéter leider so un-
gliicklichen Lamennais hinzu, die ibrigens
nicht, wie das Vorwort es nahelegt, zum
ersten Mal in deutscher Sprache erschienen
sind (vgl. die von M. Laros herausgegebene
Sammlung: Religiose Geister, Bd. 14: H. F.
de Lamennais, Gedanken zur Nachfolge
Christi, Mainz 1924, wo allerdings einiges
gekiirzt wiedergegeben wird). Die handliche
Form dieses neuen ,Thomas a Kempis“ wird
ihm viele Freunde gewinnen.

Friedrich Wulf S. ].

Obrascompletasde San Ig-
nacio de Loyola. Edicion manual.
Transcripcion, introducciones y notas



474

del P. Ignacio Iparraguirre S. J. Con la
Autobiografia de San Ignacio, editada y
anotada por el P. Candido de Dalmases
S. ]. (Biblioteca de Autores Cristianos,
Nr. 86) Madrid, La Editorial Catolica
1952, XV1 y 1180 pdgs. Ln. Pes. 85—
Leder Pes. 125.—.

Die ersten 60 Seiten dieses editionstech-
nisch ganz hervorragenden Werkes werden
ausgefiillt durch eine allgemeine Einfiihrung
in die Entwicklungsgeschichte der ignatiani-
schen Lebensbeschreibung. In ihr wird ge-
zeigt, wie verschieden im Lauf der Jahrhun-
derte, je nach dem Stand der Quellen und
der diec Autoren beherrschenden Tendenz,
die Gestalt des hl. Igunatius gesehen und ge-
zeichnet wurde; angefangen von den ersten
glorifizierenden Versuchen seiner Zeitgenos-
sen bis zu den modernen historisch-kritischen
Monographien, die seit dem Vorliegen sei-
nes grofien schriftlichen Nachlasses von Je-
suiten und Nicht-]Jesuiten, von Katholiken
uud Andersglaubigen, von Freunden und
Feinden veréffentlicht wurden.

Diese Geschichte der ignatianischen Ha-
giographie wird in wertvoller Weise er-
gauzt durch eine von P. Leturia erarbeitete
Chronologie, die allen kiinftigen Erforschern
des Lebens und der Schriften des Heiligen
von Loyola unentbehrliche Dienste leisten
wird; desgleichen die sich anschliefende all-
gemeine Bibliographie, in der die biogra-
phische und geistesgeschichtliche Ignatius-
literatur vom 16. Jahrhundert bis zur Gegen-
wart, teils chronologisch, teils systematisch,
in einer bisher unerreichten Vollstindigkeit
zusammengestellt ist, Dazu kommen noch
besondere Schriftenverzeichnisse und Einlei-
tungen, die den wichtigsten Textausgaben
beigegeben werden.

Ihre Reihe wird eréffnet durch die soge-
nannte Selbstbiographie des Heiligen, die
der gelehrte Direktor des Historischen Insti-
tuts der Gesellschaft Jesu in Rom, P. Can-
dido de Dalmases, textlich gestaltet, einge-
leitet und in Fufinoten kurz erliutert hat.
Es folgen, von P. Iparraguirre nach dersel-
ben Methode und mit der gleichen Sorgfalt
bearbeitet, die Exerzitien mit den zwei ilte-
sten Direktorien, der Bericht iiber die Wahl
zum General der Gesellschaft Jesu und die
erste Profefablegung der Gefihrten im
Friihjahr 1541, das Geistliche Tagebuch und
die Konstitutionen, sowie die von Ignatius

selbst geschriebenen Regeln fiir die Kolle-

Buchbesprechungen

gien, den Novizenmeister, den Krankenwir-
ter, die Scholastiker usw. Den Abschluf bil-
den 155 Briefe und geistliche Instruktionen,
die sich nicht, wie in den meisten der bishe-
rigen Sammlungen, auf das geistliche Leben
beschranken, sondern aus den fast 7000 er-
haltenen Nummern so ausgewahlt sind, dafl
sie die Personlichkeit und apostolische Ti-
tigkeit des Heiligen charakteristisch be-
leuchten.

Alle Schriften sind nach dem kritischen
Text der Monumenta Historica Societatis
Jesu wiedergegeben. Soviel wir sehen, ha-
ben die Herausgeber nichts ausgelassen, mit
Ausnahme des gréfiten Teiles der Riesen-
korrespondenz des Heiligen, der ,Delibera-
cion® der ersten Patres, d. h. des umfang-
reichen Protokolls iiber die Verhandlungen,
die im Frihjahr 1539 zur Griindung des
Ordens fithrten, und der bekannten Férmula
del Instituto, des ersten Entwurfes der Or-
densregel, den Ignatius am 3. September
1539 dem Papste vorlegen lie. So ist das
Material, das jahrhundertelang in alle
Winde zerstreut war und erst seit 1936 in
mehreren Binden der Monumenta Historiea
geschlossen vorliegt, in einem einzigen Band
zusammengefaflit und durch ein ausgezeichne-
tes, 114 Seiten starkes Personen- und Sach-
register fiir die weitere Ignatiusforschung
fruchtbar gemacht. Die neue Ausgabe ist der
86. Band der Biblioteca de Autores Cristia-
nos, einer Buchreihe, um die andere Natio-
nen die Spanier nur beneiden kiénnen. Be-
dauerlicherweise sind im Inhaltsverzeichnis
S. X bei der Aufzihlung ignatianischer
Schriften die ,Direetorios de Ejercicios®
durch ein Versehen ausgefallen.

Heinrich Bleienstein S. J.

Franz von Sales, Gnadeund Map.
Brieffragmente, ausgewihlt von einem
Benediktiner und einem Kartiuser, aus
dem Franzosischen iibertragen von Dr.
Eugen Weizel (Sammlung: ,Licht vom
Licht“. Neue Folge, Band I). Einsiedeln/
Ziirich/Kéln, Benziger Uerlag ( 1951).
XIV u. 223 §., geb. DM 8.60.

Alle, ob Priester, Laien oder Ordensleute.
die in der Schule des hl. Franz von Sales
christliche Lebensweisheit, aszetisches Maf3-
halten und innere religiése Ausgeglichen-
heit lernen wollen, finden in dem vorliegen-
den Buch eine sehr empfehlenswerte Anlei-
tung. Zwei Moénche haben in ihm zusammen-



Buchbesprechungen 475

gearbeitet nnd aus ihrer tiefen Vertrautheit
mit den salesianischen Schriften 465 Brief-
fragmente ansgewihlt und so geordnet, dafl
die Leser aus dem Mund des Heiligen selber
héren, wie sie zu einem geordneten, von al-
len Maflosigkeiten freien christlichen Leben
gelangen kénnen. Aber anch da, wo die
Autoren zur Verbindung der verschiedenen
Gedankenginge selber sprechen oder andere
zu Wort kommen lassen, ist alles so vom
Geiste des hl. Franz erfiillt, dafl wir seine
urspriingliche Seelenfiihrung vor uns haben.
Der gefeierte Theologe der Gottesliebe wird
so zum Lehrmeister des ,équilibre surnatn-
relle“, der gnadenvollen Kunst, das christ-
liche Leben in geregelte und ausgeglichene
Bahnen zn lenken.

Im ersten Kapitel wird gezeigt, wie das
tbernatiirliche Gleichgewicht seine Quelle
und Richtschnur in der Gottesliebe hat und
auf welche Weise wir nns anstrengen mils-
sen, sie zur alles beherrschenden Macht nn-
seres Daseins zu machen. Im zweiten Kapi-
tel werden die Hindernisse menschlicher
Selbstsucht behandelt, die in die Seele Un-
ordnung bringen wbnd notgedrungen die
Selbstverleugnong und  Entsagung  zur
Grundbedingung der iibernatiirlichen Ans-
geglichenheit machen. Um das Gleichgewicht
in der Liebe herzustellen und zn erhalten,
sind neben dem systematischen Kampf gegen
unsere Leidenschaften anch Tugenden nétig,
besonders Sanftmut, Nachstenliebe, Demut,
Geduld und Einfachheit, die Franz von Sales
mit einer gewissen Bevorzugung seine ,lie-
ben Tugenden® nennt. Im dritten Kapitel
werden darum die Texte angefiihrt, die diese
Tugenden niher beschreiben nnd far ihre
praktische Ubung den rechten Mittelweg
fordern, ohne den es keine echte Tugend gibt.
Hier wird ganz besonders dentlich, dafl die
Gabe der Unterscheidung nnd des Maflhal-
tens das kennzeichnende Merkmal der sale-
sianischen Aszese sind, und dafl er wirklich
wie er selber sagt, der Lehrer ist, dem Ex-
treme fremd sind. Die durch Entsagung ge-
reinigte und durch Tugenden gesicherte in-
nere Aunsgeglichenheit zeitigt, wie ans dem
vierten und letzten Kapitel hervorgeht, zwei
kostbare Friichte, einerseits jene sanfte nnd
ruhige Kraft, die Franz von Sales die sanfte
Starkmut nennt, und anderseits jenen gro-
flen und nnerschiitterlichen Seelenfrieden, der
in den Akten des Kanonisationsprozesses als
der charakteristische Zug des Heiligen be-
sonders hervorgehoben wird.

Dasselbe seelische Maflhalten wird auch
in den iibrigen Schriften des Heiligen ge-
fordert, aber nirgends hat er seine Lehre so
lebhaft und gedringt, so praktisch und so
psychologisch fein dargelegt wie in seinen
Briefen. Diese sind aber so zahlreich, dafl
sie in 11 dicken Binden gesammelt, nur von
ganz wenigen gelesen werden konnen. Dar-
um verdienen die Herausgeber des vorlie-
genden Buches unseren Dank, daB sie durch
ihre geschickte und gut iibersetzte Fragmen-
tenzusammenstellung eine der wichtigsten
Lehren salesianisch-ignatianischer Spiritna-
litdit der Allgemeinheit zugénglich gemacht
haben. Heinrich Bleienstein S. J.

Johann Michael Sailer. Brie f e, Her-
ausgegeben von Hubert Schiel. Regens-
burg, Uerlag Friedrich Pustet 1952. 719
S., Gln. DM 35.—.

Mit seinem nun abgeschlossenen zweibédn-
digen Quellenwerk ,Johann Michael Sailer.
Leben und Briefe“ (1. Band: Leben und Per-
sonlichkeit in Selbstzengnissen, Gesprachen
und Erinnerungen der Zeitgenossen, Re-
gensburg 1948) hat Hubert Schiel der Sai-
lerforschung und dariiber hinaus dem Kul-
tur- und Kirchenhistoriker des ausgehenden
18. nnd des beginnenden 19. Jahrhunderts
einen nnschitzbaren Dienst erwiesen. Das
hier ansgebreitete umfangreiche Material
148t nicht nur in absehbarer Zeit auf eine
allseitsbefriedigende Sailerbiographie hoffen,
auch anf die so anflerordentlich interessante
und vielgestaltige Wende von der Aufklarung
zur Romantik fallt neues Licht. Was insbe-
sondere die Briefe angeht, so gewdhren sie
nns wie kaum ein anderes Zeungnis Einblick
in die {iberaus empfindsame, licbebediirftige,
aber auch Liebe verschenkende Seele des gii-
tigen Menschenfreundes. Daf Sailer mit die-
ser Empfindsamkeit, die oft bis zur Weich-
heit geht, eine absolute Lauterkeit, Selbst-
losigkeit und Treue verband und eine Zart-
heit des Gewissens, die weder ein Abweichen
von der Wahrheit (z. B. des fiberlieferten
katholischen Glaunbens), noch irgendein Un-
recht duldete, macht seinen Seelenadel und
seine Grofe ans. Und noch eins scheinen uns
die Dokumente klar zu machen: So sehr uns
manches Anliegen mit Sailer und seiner Zeit
verbindet {die Notwendigkeit der Kontem-
plation, die Rettung des inneren Menschen,
die Aufgeschlossenheit nnd Weite), so sehr
ist doch auch wieder nnsere von seiner Zeit
und sind unsere Aufgaben von den seinigen



476

verschieden. Darom diirfte Sailer bei aller
Bereicherung, die wir von ihm erfahren kon-
nen, wohl kaum das grofle und aktuelle Vor-
bild fiir uns sein, so sehr manche Stimmen
das glauben machen méchten.
Hervorzuheben sind noch die verschiede-
nen kritischen Beilagen, die den Wert des
Briefbandes erhéhen, weil sie seine Answer-

Buchbesprechungen

tung erleichtern: die Anmerkungen zu den
Briefen, eine Ubersicht iiber Sailers Reisen,
ein Verzeichnis der Fundorte der Briefe,
ferner der Briefempfinger mit den Num-
mern der an sie gerichteten Briefe, eine um-
fassende Sailerbibliographie und ein Ge-
samtregister zum 1. und 2. Band.
Friedrich Wulf S. J.

Mystik

Bernhart, Joseph: Das Mystische.
Frankfurt a. M., Uerlag Josef Knecht.
Carolusdruckerei (1953). 47 S., geb. DM
3.20.

Die vier Abschnitte dieses literarisch wie
inhaltlich gleich wertvollen Essays lauten:
Die mystische Disposition der Menschenna-
tur, Das mystische Phinomen in der aufler-
biblischen Welt, Das Spannungsverhiltnis
zwischen Mystik und biblischer Offenbarung,
Das Mystische in der christlichen Wirklich-
keit. Eigentlich ermifit nur der Kenner der
Materie, wie iberlegen der Verfasser seinen
hohen und 4uferst schwierigen Gegenstand
meistert. Fir den Nichtkenner werden die
gedrangten Seiten mehr Fragen aufwerfen
als Antworten geben. Aber auch das ware
vielleicht ein nicht zu unterschitzender Ge-
winn, wo doch so viel Halbwissen auf dem
Gebiet der Mystik sich aufblaht. Das Haupt-
kennzeichen dieser tiefgriindigen Studie ist
ihr anthropologisches Anliegen. Bernhart
fragt nicht irgendwie nach dem mystischen
Phinomen in abstracto, sondern nach dem
wystischen Menschen. Damit stellt er die
Mystik in einen weiten Rahmen hinein,
zeigend, in wie vielfdltiger Weise sie mit
den Fragen unseres menschlichen Daseins
verkniipft ist. Bei der Auffillirung der ver-
schiedenen Typen dhristlicher Mystik ver-
missen wir, dal auch etwas tber die pro-
phetische Mystik und die Mystik des Dien-
stes gesagt wird, die doch gerade heute und
mit Recht in den Vordergrund des Inter-
esses geriickt sind. Friedrich Wulf S.].

Marie-Eugéne de L’Enfant-jésus O.
C.D.IchwillGottschauen. Die
geistliche Lehre der hl. Theresia von
Avila und des hl. Johannes vom Kreuz.
Aufstieg der Seele zu Gott. Basel, Tho-
mas-Morus-Uerlag 1953, 430 S.

Es handelt sich hier um den ersten Band
einer Einfihrung in das beschauliche Leben
an Hand der ,Seelenburg® der hl. Theresia
von Avila (Johannes vom Kreuz ist erst
an zweiter Stelle berlicksichtigt und wird
gleichsam nur zur Ergédnzung herangezogen).
Das Werk geht auf Vortrige zuriick, die der
Verfasser vor einem ausgewdhlten Laien-
kreis auf dessen Wunsch hin gehalten hat.—
Im ersten Teil ist nach einer Einfiihrong
in die ,Seelenburg” vom Ziel, von den all-
gemeinen Vorbedingungen, sowie den wich-
tigsten Vorkommnissen eines beschaulichen
Lebens die Rede: von der Gegenwart Got-
tes in der Seele des Christen, von der um-
gestaltenden Vereinigung, von der Selbster-
kenntnis, der Aszese, den Versuchungen, dem
Wirken Satans, dem theresianischen Geist
und dem geistlichen Wadhstum. Im zweiten
Teil werden dann die drei ersten , Wobnun-
gen® der ,Seelenburg® entfaltet, wobei ein-
zelne Fragen des geistlichen Lebens, so wie
sie sich aus dem Stoff jeweils ergeben, ge-
nauer und zusammenhingend behandelt wer-
den. So wird z.B. von den fiir den Anfinger
notwendigen Anlagen gesprochen, von den
verschiedenen Gebetsarten, insbesondere vom
Gebet der Sammlung, von der Bedeutung
der geistlichen Lesung, von Zerstrenungen
und Trockenheit und ihrer Uberwindung, von
geistlichen Freundschaften und von der See-
lenfithrung. — Das Werk bringt viel geist-
liche Erfahrung und ist eine gute Hilfe fiir
alle, die andere seelsorglich und religios
zu betreuen haben oder auch fiir ihr eigenes
Streben nach einem Fihrer suchen. Die Ent-
stehung des Buches bringt es mit sich, dafl
es allgemein verstindlich ist. Allerdings ha-
ben die Vortrige auch eine grofle Auflocke-
rung des Stoffes mit sich gebracht. Fir die
Lesung wire eine groflere Systematik im
Aufbau, sowie eine stirkere Straffung inner-
halb der cinzelnen Kapitel von Vorteil ge-



Buchbesprechungen

wesen; manches ist arg weit avseinanderge-
zogen und wirkt darum ermidend. Aber aufs
Ganze gesehen ist das Werk doch ein erfreu-
licher Versuch, die Lehre der beiden Klas-
siker des Karmelitenordens und des my-
stischen Schrifttums dberhaupt einem grofie-
ren Leserkreis zur Answertung im persénli-
chen Leben znginglich zu machen. Man er-
wartet darum mit Freude den Fortsetzungs-
band. — (Ein kleines Versehen ist noch an-
zumerken: Im Inbaltsverzeichnis S. IX ist
fiir S. 481 eine , Ausfiihrliche Inhaltsangabe
angekiindigt, die aber nirgends zu finden ist.)

Friedrick Wulf §.].

Berniéres-Louvigny, Das verbor -
gene Leben in Christus. Aus
dem Werk ,Der innere Christ”, ausge-
wéhlt, ibertragen und mit Erlduterun-
gen versehen von E. Specker. Stans, Uer-
lag Josef vorn Matt 1953. 276 S. Ln. sfr.
12.80.

Um zu diesem Buch das rechte Verhiltnis
zun gewinnen, mufl folgendes beachtet wer-
den:

1. Jean de Bernidres (1602—1659), ein my-
stisch begnadeter, um die von seiner norman-
nischen Heimat Caen ausgehende apostoli-
sche Erweckungsbewegung hochverdienter
Laie, hat keine einzige, fiir die Offentlich-
keit geschriebene Schrift geschrieben. Was
schon in seinem Todesjahr unter seinem Na-
men in den Buchhandel kam und bis 1677 in
fiinf verschiedenen Ausgaben in und aufler-
halb Frankreichs weit verbreitet wurde, sind
Ausziige aus seiner privaten Korrespondenz
und ausgewihlte Stellen ans seinen persén-
lichen geistlichen Notizen, die er auf Veran-
lassung seines Beichtvaters in seinen letzten
Lebensjahren niederschrieb oder diktierte.

2. Thre Veréffentlichung erfolgte ohne sein
Wissen in einer so subjektiv-systematisieren-
den und entstellenden Weise, daf} schon Zeit-
genossen, die de Berni¢res’ Manuskript kann-
ten, dagegen protestierten und vom Gedan-
kengut ihres Meisters nur wenig Origina-
les mehr zu finden erklarten. Dadurch wird
es verstindlich, dafl die am weitesten ver-
breitete Ausgabe des Kapuziners Louis-
Frangois d’Argentan unter dem Titel ,Le
Chrétien interieur...“ im Jahre 1689 als
des Quietismus verdidchtiz auf den Index
kam, obwoh!l de Berniéres’ wahre Lehre von
dieser Irrlehre weit entfernt ist.

477

3. Dieser ,Innerliche Christ® wurde im
vorliegenden Budh unter folgenden Veridn-
derungen ins Deutsche ibertragen: der Ti-
te] wurde durch einen anderen ersetzt, das
vierte und achte Buch der franzésischen Vor-
lage wurde nicht aufgenommen, in den an-
deren Biichern wurden einige Kapitel und
Abschnitte ausgelassen. Dadurch hat nun
der Subjektivismus in der Weitergabe der
geistlichen Gedanken de Bernidres’ seinen
Héhepunkt erreicht. Die Folge davon ist,
dafB die Substanz seiner objektiven aszetisch-
mystischen Lehre immer kleiner wird und
der Grundmangel aller bisherigen Ausgaben
— die unberechtigte Systematisiernong —
durch die vielen Wiederholungen immer
spiirbarer wird.

Von diesen methodisch-kritischen Beden-
ken abgesehen, kann das ,Verborgene Leben
in Christus“ allen empfohlen werden, die die
oft paradoxe Sprache der Mystiker richtig zu
lesen verstéhen. Einige gewagte Worte wer-
den in Anmerkungen in das Licht und den
Zusammenhang der katholischen Tradition
gestellt und damit gegen Mifiverstindnisse
geschiitzt. Das erste Buch handelt von der
Liebe zu den Verdemiitigungen und von der
Demut als der sicheren Grundlage der gan-
zen christlichen Vollkommenheit; das zweite
vom Wesen und der Erhabenheit des christ-
lichen Lebens; das dritte von Gottes Gegen-
wart in allen Dingen und von der Hingabe
an die Vorsehung; das vierte von der Kom-
munion und ihren Wirkungen; das fiinfte
von den Aufleren und inneren Kreuzen; das
sechste und letzte vom gewdhnlichen Gebet
und der Beschauung.

Die Ubertragung ins Deutsche liest sich im
ganzen gut, nur an einigen Stellen wider-
spricht sie unserem heutigen Sprachempfin-
den, z. B. S. 179, wo es heifit: damit die
Kreuze uns nicht als iibler Trank vorkom-
men, mufl man sie in verschiedenen Brithen
essen, oder S. 184: Unsere inneren und dufle-
ren Leiden sind Eindriicke der Heiligkeit
Gottes, oder S. 260, wo von der Seele im
Gebet der Rohe gesagt wird, dafl ihr Gott
die heilige Milch seiner gottlichen Briiste
gibt, oder S. 141, wo sich die Seele bei dem
Empfang der heiligen Kommunion frent, dafl
der Gestank und die Kleinheit ihres Kerkers
die Schénheiten und die Grofle des euchari-
stischen Christus nicht beeintrachtigen konnen.
— Dafl auch die Ubersetzung des Wortes
état in ,Stinde Christi und ,Stinde des
Christen® nicht fiberall gelungen ist, zeigt



478

unter anderem der Satz S. 191: Ich fing an,
aus meinem Stande, in welchem ich mehr als
- 5 Wochen gewesen war, auszugchen.

Heinrich Bleienstein S.].

Steinbiichel, Theodor: Menschund
Gott in Frommigkeit und
Ethos der deutschen Mystik.
Siebzehn Uorlesungen aus dem Nachlaf,
herausgegeben von Anton Steinbiichel.
Diisseldorf, Patmos-Uerlag (1952). 255
S., Gln. DM 13.80.

Der Titel dieser Vorlesungsreihe des allzu
frih Verstorbenen ist zu ungenau. Es ist
nur von Meister Eckehart die Rede und
auch hier wieder fast ausschlieBlich von sei-
ner spekulativen Mystik oder noch besser von
seiner Seinsspekulation, weniger von seiner
Ethik, die ausdricklich nur in den beiden
letzten Vorlesungen behandelt wird. Man-
che Vorlesungen sind so sehr hohe philoso-
phische Spekulation, dafl die Frommigkeit
dahinter stark zuriicktritt und man sich erst
wieder daran erinnern muff, dafl all diese
subtilen Dinge nicht vom ,Lesemeister® Ek-
kehart, sondern vom ,Lebemeister® ausge-
hen. Und wie in allen Schriften Stein-
biichels die geistesgeschichtliche Seite der Be-
trachtung einen groflen Raum einnimmt, so
wird auch hier das jeweilige Problem der
Eckehart’schen Lehre sowie der Meister in
seiner Gesamtgestalt in die grofle Linie der
abendlindischen Philosophie- und Geistesge-
schichte (weniger der Theologiegeschichte)
hineingestellt. Hier zeigt sich Steinbiichel als
ein Konner seines Fachs, der mit einer un-
glaublichen Belesenheit Verbindungslinien
heritber und hiniiberzieht, aber auch sauber
scheidet und die Eigenstandigkeit des christ-
lichen Denkers und Mystikers klar heraus-
stellt. Der gelehrte Verfasser sucht Eckehart
in all seinen gewagten Auflerungen zu ver-
stehen und seine Gedankenginge nachzu-
vollziehen, scheut sich aber auch nicht, die
Einseitigkeiten und Grenzen seines Denkens
und seiner Formulierungen zu betonen. Die
Vorlesungen wurden aus der Zeit heraus ge-
sprochen und fiir die Zeit (1944). Dieses Zei-
chen tragen sie deutlich an sich. Sie vertei-
digen den groflen Meister gegen eine allzu
simple und tendenzidse Verbiegung seiner
Lehre im Sinne der damaligen deutschbliti-
gen Zeitstromung, suchen aber auch dem in-
nerchristlichen Geistes- nnd Frommigkeitsle-
ben neue Impulse zu geben. Sie wurden dar-

Buchbesprechungen

um seinerzeit mit grofler Anteilnahme und
Dankbarkeit aufgenommen.

Friedrich Wulf S.].

Frangois de Sainte Marie O.C.D.,
Mystik des Karmel. Disseldorf,
Patmos-Uerlag (1953). 106 S., DM 6.80.

Der Titel des Buches ist ein wenig irre-
fihrend; derjenige der franzosischen Origi-
nalausgabe: ,Présence 4 Dieu et a soi-mé-
me* ist dem Inhalt entsprechender. Es han-
delt sich ndmlich um eine Anleitung zum
vollkommenen Leben im Geiste des Karmel.
Und da dieser das kontemplative Leben
zu seinem Hauptinhalt hat, ist fir ihn das
tagliche Streben nach Vollkommenheit selbst-
verstandlich zugleich eine Vorbereitung (so-
weit es auf die Mitarbeit des Menschen da-
bei ankommt) auf die mystische Beschauung.
Aber zunichst ist doch von all den Dingen
die Rede, die jedes ernste religiose Strehen
kennzeichnen: von der Wahrhaftigkeit und
dem Wandel in der Wahrheit, von den ver-
schiedenen Weisen und Praktiken der Ver-
gegenwirtigung Gottes, von der Gewissens-
erforschung und der reinen Absicht. Und
auch dort, wo vom Gebet gesprochen wird,
handelt es sich nicht ausschlieflich nm die
Mystik im engeren Sinne. Man kann darum
das Buch jedem empfehlen (nicht nur den
Kontemplativen), der, wo immer er auch
stehe, ein innerliches Lehen im Geiste
der Nachfolge Christi fiihren will. Denn
es spricht hier ein Meister der Seelen-
fithrung, der Wesentliches auf kurzem Raum
zusammengestellt hat. Wir meinen aller-
dings, daf} fiir den titigen Menschen in der
Welt manches anders gesagt werden miifite.
Fiir diesen geniigt nicht dieDevise desLaien-
bruders Lorenz von der Auferstehung (gest.
1691): ,Nachdem ich mich Gott ganz hinge-
geben habe, glaube ich fiir den Rest meiner
Tage einfach so leben zu miissen, als ob es
nichts als Gott und mich auf der Welt gibe®
(8.15).Denn seinProblem ist es gerade, Gott
und die Welt, Gottesdienst und Beruf, tig-
lich miteinander in Einklang zu bringen, und
das geschieht in mancher Hinsicht in anderer
Weise als in einem beschaulichen Kloster. So
sehr wir daher die reiche Literatur (zum
guten Teil Ubersetzungen) begriilen, die
heutzutage zu einem beschaulichen Leben an-
leitet, so scheint uns dennoch eine aus der Er-
fahrung stammende, lebendige Anleitung fiir
den tatigen Christen in der Welt noch not-
wendiger zu sein. — Das Bichlein ist iibri-



Buchbesprechungen

gens der bekannten Sammlung ,Vigne du
Carmel“ entnommen. Man héitte um seiner
weiteren Verbreitung willen gewiinscht, dafl
es genau so schlicht wie dort aufgemacht wor-
den wire, weil sich damit der Preis erheblich
gesenkt hatte. Friedrich Wulf S.].

Le Bec-Leuret, Die grofien Hei-
lungen von Lourdes in drzt-
lichem Urteil. Wiesbaden, Credo-
Uerlag 1953. Mit 21 Bildern, 210 S.

Das Buch, dessen Verfasser der ehemalige
Prasident des adrztlichen Konstatierbiiros in
Lourdes ist, wurde nach dem neuesten Stand
der Forschung bearbeitet und neu herausge-
geben von Dr. med Fr. Leuret, dem Pasiden-
ten des gleichen Biiros. Die deutsche Uber-
setzung ist von Rudolf von Wehd: Gewid-
met ist es ,allen Suchern der Wahrheit, ins-
besondere den forschenden Arzten“. Das
Werk hat zwei Teile: 1. Die Rolle der Me-

479

dizin bei der Feststellung eines Wunders
ond 2. Untersuchung einiger wunderbarer
Heilungen (Heilungen als Beweismittel). Das
Werk gibt einen guten Einblick in das, was
in Lourdes sich ereignet hat, und in Falle,
die als Wunder angesprochen werden, so dafl
man sich an Hand des dargebotenen Materials
und auch der Bilder selbst ¢in Bild machen
kann. Manche Darlegungen sind von ausge-
zeichneter Klarheit. Trotzdem merkt man
dem Werk an, dafl es vor 25 Jahren geschrie-
ben wurde,denn manche Beschreibungen oder
wissenschaftliche Formulierungen sind stehen
geblieben, die wir heute genauer oder auch
anders geben wiirden, so z.B. was iiber die
Embryonalzelle gesagt wird (S. 56/57) oder
iiber den Bau des Knochens (S. 70/71). Hier
hitte die Neubearbeitung noch tiefer-greifend
sein kénnen, denn den medizinisch geschulten
Leser st6ft es, wenn dadurch auch das Anlie-
gen des Buches selbst nicht berithrt wird.
Ad. Rodewyk S.].

Zum christlichen Menschenbild

Michel, Ernst, Rettung wund
Erneuerung des personalen
Lebens. Frankfurt a. M., Josef Knecht,
Carolusdruckerer 1951. 122 S., DM 4,50.

M. greift in dieser Schrift das wohl ent-
scheidendste Anliegen unserer Tage auf.
Er sicht ganz richtig, dafl in den vielen
anderen Néten die uns heute bedrdngen,
keine wirksame Hilfe méglich ist, wenn nicht
zuvor die Rettung und Erneuerung des per-
sonalenLebens des Menschen gelingt. In sechs
Abhandlungen wird diese Forderung am Bei-
spiel verschiedener Gegenwartsprobleme auf-
gezeigt und eine helfende Wegweisung ver-
sucht. Interesse wird vor allem der Beitrag
die ,Funktionalisierung des heutigen Men-
schen“ finden. Hier nimmt M. nochmals zu
dem heftig erdrterten Thema ,Situations-
ethik“ Stellung. (Vgl. in dieser Zeitschrift
22 [1949], S. 856—367). Die Thesen, auf die
es ankommt, sind sehr behutsam formuliert
und bieten selbst dem mifitravischen Kriti-
ker kaum Angriffspunkte. So wenn es heifit:
»Im Hinblick auf die wirkliche Existenz des
einzelnen und der Gemeinschaft gilt also,
daf sie nicht nur. .. auf die gegebene Schép-
fungsordnung hin zu verantworten ist. Viel-
mehr erstreckt sich diese Verantwortung auch
auf die Verheiffung, d. h. auf das unvorher-
sehbar Kommende der Heilsgeschichte hin®

(34). Damit kann der Theologe nur einver-
standen sein — falls nicht das Wértchen
sunvorhersehbar“ doch noch die Moglichkeit
einer Aufhebung der Schépfungsordnungen
andeuten soll. Doch besteht zu solcher Ver-
mutung kein Anlaf. Denn M. anerkennt
mit begriiBenswerter Klarheit das Fortbeste-
hen eines ,Gesetzes* in der Ordnung des
Heils, freilich nur als ,Notform® (39) und
bedingt durch den ,Stand des Abfalls“ (ebd.).
Diese (scheinbare) Paradoxie, dafl fiir den
Christen das Gesetz gilt und zugleich nicht
gilt, ist aber ein durchaus Paulinischer Ge-
danke: ,Wir wissen, dafl das Gesetz..

fiir einen Gerechten iiberhaupt nicht da 1st,
wohl aber fiir Gesetzlose und Unbotmiflige*
(1 Tim 1, 8—9). Mit Recht setzt sich darum
der Verfasser gegen das Mifiverstidndnis zur
Wehr, er versuche, ,das Reich Gottes schwir-
merisch vorwegzunehmen und dadurch den
Geist des Utopismus in das christliche Wirken
hineinzutragen“ (36). Man wird gut tun, in
kiinftigen Diskussionen {iber die Situations-
ethik zwar auf weitere Klarung zu dringen,
aber auch eine unnétige Erstarrung der Fron-
ten zu vermeiden. — Besondere Beachtung
verdient noch ein Aufsatz, der fiir die seel-
sorgliche Praxis wertvolle Anregungen ge-
ben kann: ,Tiefenpsychologie als Frage an
den Secelsorger®. Freilich diinkt uns das Ur-
teil des Verfassers iiber die ,durchschnittliche®



480

und ,revisionsbediirftige Beichtpraxis doch
etwas verallgemeinernd und darum ungerecht,
SchlieBlich ist (gottlob) nicht jedes Beichtkind
ein Psychopath. Und der Verfasser wird
es uns hoffentlich verzeihen, wenn wir seine
Ansicht iiber das Wesen der sakramentalen
Beicht theologisch ein wenig unterbelichtet
finden. Beherzigenswert bleibt aber seine
Warnung, der Seelsorger mége nicht nur
die Symptome des sittlichen Versagens be-
kimpfen, sondern auf ihren Quellort in der
Tiefe des personalenSelbst heilend einzuwir-
ken suchen. Hier wird in der Tat die Seel-
sorge den Erkenntnissen der Tiefenpsycho-
logie Aufmerksamkeit schenken miissen, um
sich, wie M. glicklich formauliert, ,mittels
threr aus ihrem christlidhen Quellgrund zu
erneuern® (111). G. Soballa S.].

Goetz, Diego Hanns, Das Inter-
esse Gottes Freiburg, Uerlag Her-
der 1950. 250 S.

Vom humanistischen Christen und pneu-
matischen Menschen handelt das Buch des
Wiener Dominikaners; eine Frucht seiner
reichen Predigt- und Vortragstitigkeit. In
cinleitenden Kapiteln wird der Mensch in
seinem Alltag aufgesucht; es wird so etwas
wie eine Phinomenologie des alltiglichen
Menschen entworfen. Diese Kapitel bieten
dem Leser eine gute psychologische Vorberei-
tung fiir die Fragen in den zwei Hauptteilen
des Buches. Hier geht es G. — im ersten
Teil — zunichst um den Menschen, der aus
christlich-humanistischen Grundsitzen sich
seine Welt gestaltet, vor allem aber sich
selbst gestaltet und darin nach hochstmog-
licher Vellendung strebt. In einem zweiten
Teil zeigt dann der Verfasser die Krifte
auf, die der Unvollendetheit menschlichen
Bemithens die Vollendung geben: das Le-
ben aus dem Geheimnis von oben her, die
zweite Bekehrung, die Geburtsstunde des
Heiligen, das Wirken des Menschen ,in“
aber nicht ,von“ dieser Welt. — Gewif},
eine geistige Leistung von hohem Rang.
Modern in seiner Gedankenfiihrung, blen-
dend durch seine Rhetorik, wird das Budh
viele ansprechen. Doch kann man sich, bei
aller Anerkennung, des Bedenkens nicht er-
wehren, dafl diese Art der Verkiindigung
die Schlichtheit der Frohbotschaft bisweilen
zu sehr iiberdeckt und darum iiberfremdet.

G. Soballa S.].

Buchbesprechungen

Bernanos, Georges, Das sanfte
Erbarmen. Briefe des Dichters. Ein-
siedeln, Johannes-Uerlag 1951. 129 S.,
DM 6,50.

Die Sammlung ,Christ heute® eréffnet
thre zweite Reihe mit einer Auswahl von
Briefen des Dichters G. Bernanos. Das Bind-
chen vermittelt einen ergreifenden Einblick
in das Lebensschicksal des Autors der viel-
gelesenen und (vielumstrittenen) Romane
»Sonne Satans“ und ,Tagebuch eines Land-
pfarrers®. Einer modernen Odyssee vergleich-
bar gibt es Kunde von den dufleren und in-
neren Irrfahrten dieses niemals zur Ruhe
gekommenen Geistes. Doch verhelfen die
Briefe dber das biographisch Interessante
hinaus zu einem gerechten und zutreffenden
Urteil dber das Werk des Dichters. Hier -ist
das Werk vom Leben nicht ablgsbar. ,Meine
Biicher und ich, wir bilden eine Einheit* (80).
VielesEinseitige und allzu Radikale in seinen
Schriften erklirt sich so als Niederschlag
personlicher Psoblematik und schwerer inne-
rer Kdmpfe. Vor allem enthiillen die Briefe
B's stetes Bemithen, mit einer tiefen Lebens-
angst, die ihn von frithester Jugend an
begleitet, fertig zu werden. Er sagt selber,
dafl jedes seiner Biicher ,eine iiberwundene
Verzweiflung“ darstellte. Dafl er wirklich
tiberwunden hat, dankt er allein seinem
»konkreten Sinn fiir die Gnade“ (89), seiner
kindlichen aber unerschiitterlichen Gliubig-
keit an das ,sanfte Erbarmen Gottes“.

G. Soballa S.].

Asmussen, Hans, DasGeheimnis
der Liebe. Stuttgart, Evangelisches
Uerlagswerk 1952. 61 S.

»Uber die Liebe kann eigentlich nur ein
Liebender reden® (7). Es ist wohl offenbar,
dafl in diesem Bindchen wirklich ein Lieben-
der seine Stimme erhebt. Eine klare, mutige
Stimme; eine Stimme, die aufhorchen 1ifit:
die wieder entdeckt, dafl ,die Schonheit der
Liebe an ihrer Heimlichkeit hangt®, — die
5o Feines zu sagen weifl ilber den Leib,
das Schamgefiihl, den Sinn der Kleidung,
vom Gesprich unter Liebenden und vom
Reifen in der Liebe, — die von der ehelichen
Liebe bekennt, dafl sie das ,Opfer der Hin-
gabe“ bedeotet, wie Christus sich seiner Kir-
che hingegeben hat und wie die Kirche sich
dem Einen, Christus, hingibt. — Ein schdnes
Geschenk fiir Braut- und Eheleate und fiir
alle, die in der Liebe reif werden wollen.

G. Soballa S.].





