»Mit Christus verborgen in Gottc«

Aufzeichnungen eines zeitgendssischen Mystikers

Die folgenden Aufzeichnungen stammen aus dem Nachla8 des 1947 verstorbenen
mystisch begnadeten Sulpizianers Awgustin Delage, der im Priesterseminar zu
Limoges Dogmatiklehrer gewesen war. Schon zu seinen Lebzeiten hatte er mit Er-
laubnis seines Bischofs unter dem Pseudonym Robert de Langeac seine mystischen
Erfahrungen in mehreren Schriften niedergelegt (,Uirgo fidelis“. Elevations sur le
Cantique des Cantiques, 18. Aufl., Paris, Lethielleux: ,Conseils aux dmes d’oraison™,
1. et 2. Série, Paris, Lethielleux: ,,La vie cachée en Dieu®, Collection: La vigne du
Carmel, Paris, Aux Editions du Seuil; von letzterem erschien eine deutsche Ubers.
»Geborgenheit in Gott“ bei Benziger, Einsiedeln/Ziirich/Kéln 1952). Aus dem
NachlaB des Verstorbenen wurde noch einmal ein Biichlein zusammengestellt (, Uous
... mes amis“. Elevations, précedées d’une notice biographique sur A. Delage
PS.S., Paris, P. Lethielleux), dem die hier wiedergegebenen Aufzeichnungen mit
freundlicher Erlaubnis des Verlages entnommen wurden.

Mit Christus

Von Jesus in Besitz genommen sein und Ihn besitzen, das ist eigentlich
dasselbe; die Wechselseitigkeit ist eine zwangsweise. Und doch kénnen wir
uns bald des einen mehr bewufit sein, bald des anderen, einmal mehr Ihm zu
gehoren und dann wieder mehr Ihn zu besitzen.

Nichts mége euch hindern, den Heiland in seiner Giite zu lieben, so nah wie
moglich bei Ihm zu leben und einzig fiir Thn. Wohl fiirchtet man immer zu
tibertreiben und die Worte zu verfilschen, doch seid bitte zu unserem Herrn
von unendlich zirtlicher Liebe. Wievigl Freude wiirdet ihr damit der Heili-
gen Jungfrau bereiten! ..

Mein Jesus, laf diese Seele begreifen, dafl Du sie liebst ... wenn sie das
verstanden haben wird, dann wird alles anders sein fiir sie, und auch in ihr
wird sich alles dndern.

Ihr bedient euch nicht genug des inneren Lebens- unseres Herrn. Aller
Glanz der Heiligsten Menschheit kommt aus dem WORT. Bringt doch Seine
Anbetung dar, Seinen Dank, Sein Gebet. Bittet Ihn, dafl Er in euch bete,
handle und leide.

Wenn ihr betet, vereinigt euch ganz demiitig mit unserem Herrn. Die voll-
kommenste Verehrung, die sich ersinnen 14fit, bietet Jesus in Seiner Mensch-
heit Seinem Vater dar. Er betet an, Er dankt, Er bittet, Er opfert sein Opfer
auf. Immer liebt Er. Er ist auch der Weg. Durch Ihn geht die Seele zum Vater.
Nach und nach formt Er die Seele in Sich selbst um, und sobald diese Um-
formung einen gewissen Grad erreicht hat, sieht die Heiligste Dreifaltigkeit
in gewisser Weise in der Seele nur noch Jesus, findet in ihr Ihr Entziicken und



2 Robert Langeac

gibt ihr das zu verstehen. Mut also und Vertrauen, und immer demiitig und
voller Frieden!

Nichts suchen aufler Jesus, den Gottmenschen, ihn den Menschen und
Gott, beides zugleich. Wenn ihr Ihn einmal liebt, verzichtet ihr ginzlich auf
euch selbst und findet in diesem Verzicht die tiefste und wahrste Freude.

Lebt aufs innigste mit Jesus. Er wird euch alles geben, was ihr braucht. Sagt
zu Ihm: ,Gib mir ein wenig Brot, ein wenig Licht, ein wenig Freude, ein
wenig Stirke und viel Liebe“. Er will aber, dafl ihr nur Ihn allein bittet. Er
ist eifersiichtig, alles zu geben, Er allein. Sucht nichts aufer Thm, verlafit Ihn
nicht, betriibt IThn nicht. Und habt ihr Ihn traurig gemacht, so kehrt zu IThm
zuriick und bittet Thn um Verzeihung. Nie moge etwas zwischen Jesus und
euch sein, kein Schatten, keine Unruhe, keine Traurigkeit.

Dafl doch Jesus selbst sich zu eurem ,inneren Lehrer mache. Wir sehen
nicht, solange nicht Er unsere Augen 6ffnet; wir wollen nicht wahrhaftig, so-
lange nicht Er unseren Willen festigt; wir lieben nicht, solange nicht Er unser
Herz weit macht. Er selbst mufl von innen her uns zeigen, wie wir uns ver-
halten miissen, um wie Er zu denken, zu wollen, zu lieben. Im Grunde ist Er
verpflichtet, uns zu lehren, wie man sich verliert, wie man sich umformt und
wie man sich in Thm wiederfindet. Was ich firr euch erlangen méchte, ist also
eine ganz besondere Gnade innerer Lenksamkeit. Erbittet sie auch von euch
aus.

Haltet euch wie auf einem Horchposten in der Sammlung und im Frieden.
Seid fiigsam allem gottlichen Wollen — Jesus wird sein Werk tun. Auch
~Seine Weise“ wird Er euch lehren, und ihr werdet alle Dinge in dieser
Weise des liebenswiirdigen Erlésers vollbringen.

Nichts Besonderes wiinsche ich euch, denn ich wiinsche euch alles, ich meine:
den giitigen Gott.

Durch Worte lassen sich iibernatiirliche Empfindungen schlecht ausdriicken,
man miifite schon die Sprache kennen, die die Heiligen im Himmel sprechen.
Sie allein konnte sagen, was gesagt werden muf . . . Dankbarkeit tiberstrome
eure Seele und zeige sich auf tausenderlei Art. Sie treibe euch, alle die gliick-
lich zu machen, die um euch sind, indem ihr ihnen ein Beispiel gebt, wie eine
Seele sich selbst ausloscht und vergifit, um besser allen alles zu sein . . .

Schweigen, horchen, lieben

Die Seele hat Stille geschaffen um sich und in sich. Die Gerédusche der Welt
dringen nicht bis an ihr Ohr, und wenn sie dorthin kommen, halten sie da ein;
sie macht sich nichts daraus. Sie hilt ihre Seelenkrifte in Schweigen und so-
bald sie bemerkt, daf} sie in Verwirrung und Aufregung sind, bringt sie sie
zur Vernunft — soweit die menschliche Schwiche das erlaubt.

Sie schweigt — wenn die Liebe es verlangt, spricht sie, wie es sich geziemt,



Mit Christus verborgen in Gott 3

sagt, was natig ist, aber nicht mehr. Im tiefsten Grunde schweigt sie, vor allem
in den inneren Gesprichen, bei denen der Anteil der Phantasie und der Tau-
schung mitunter so grof ist. Sie schweigt, weil sie in der Gegenwart Gottes
weilt, weil Gott sie lenkt, sie sieht, sie beurteilt, — weil sie ein tiefes, inniges
Empfinden fiir die Grofle Gottes, fiir seine Allmacht hat, — weil Er alles ist
und sie nichts. Die beste Weise, seine Grofle und unsere Winzigkeit offenbar
zu machen, ist zu schweigen.

Gliicklich die schweigenden Seclen, die keinen Larm machen. Sie gleichen
jenen kleinen stillen und friedlichen Landkirchen, in denen nur das ewige
Licht brennt. Nichts als Gott und sie selbst gibt es in diesen Seelen.

Schafft Stille. Lafit ab von den Erinnerungen der Vergangenheit, den Be-
unruhigungen der Zukunft. Bleibt in der Gegenwart; die Gegenwart ist voll
von Gott. Ohne Liarm, im Schweigen spricht die Seele zu Gott und Gott zu
ihr. Horcht: Gott spricht auf dem Grunde des Herzens, hier ist Er verborgen
und doch lebendig. Zuriickhaltend klopft Er an diese Pforte, ganz leise; Er
klopft auch starker, aber fur gewohnlich ist Seine Stimme kaum vernehm-
lich. Er spricht im Verborgenen.

Dort ist die Seele irgendwie an den Grenzen der Ewigkeit und lauscht.
Alles liegt darin, dafl man versteht, im Grunde des Herzens Jesus zuzuhéren.
Ich stelle mir das Haus in Bethanien vor: Martha ganz in Anspruch genom-
men von den Sorgen des Dienstes — und mit Recht. Maria, schweigsam, in
der Nihe der Tir, beim Dunkelwerden lauschend auf die Schritte des Mei-
sters, der gleich kommen wollte: ,Meister, wann kommst du? Meister, ich
warte auf dich, ich rufe nach dir, ich habe Sehnsucht nach dir®. Bei dem leise-
sten Zeichen der Nihe des Meisters ist sie voll Freude, und wenn Er da ist,
schweigt sie und ruht im Grunde ihres Herzens wahrhaftig und mehr denn je.

Kostet und seht

Dich sehen, o mein Gott, das wire der Himmel! Doch Dich ganz fliichtig
erblicken, so dafl es immer noch Glaube wire im Verhiltnis zur endgiiltigen
Schau, aber schon Schau im Verhiltnis zum Glauben? Ist das nicht in dieser
Welt schon méglich und vielleicht sogar ohne Wunder? Schenkst Du das nicht,
mein Gott, tatsichlich manchen Seelen, wenn ihnen plétzlich die Augen auf-
gehen fiir Dich, der Du bis dahin anf dem Grunde ihres Herzens verborgen
lebtest? Gibst Du Dich nicht solchen Seelen auf eine geheimnisvolle, aber sehr
wirkliche Weise zu erkennen? Vernchmen sie nicht, wenigstens zu gewissen
Zeiten, eine Stimme, die ihnen zuflistert: ,Gustate et videte quia suavis est
Dominus?“ (Ps. 33,9). Gibst Du Dich nicht ihnen, um verkostet und dadurch
erkannt zu werden in einer Erkenntnis, die man erfahrungsmifig nennen
kénnte, wenn man sie mit der vergleicht, die sie glaubensmifig von Dir
hatten?



4 Robert Langeac

Mein Gott, weldh ein Unterschied ist es, zu wissen, ja selbst zu glauben,
daBl Du allméchtig bist, und dann wie mit den Augen in sich und um sich her-
um diese Macht in ihrer ganzen Wirksamkeit festzustellen! Man mochte sagen
— und im Tiefsten ist es so —, daf} die Seele an Deiner Kraft Anteil hat. Sie
gibt sich Rechenschaft davon, dafl sie ganz von ihr durchdrungen ist. Sie weifl
sehr gut, dafl sie in sich selbst ein Nichts an Kraft bleibt, ein Abgrund von
Schwiche, und dennoch muf sie es laut herausrufen, daf sie ergriffen ist, ein-
gehiillt, allerseits gehalten, aufgehoben und schlieflich getragen von einer
sanften und machtigen Hand, die die Deine ist.

Sie furchtet nicht mehr. Sie zittert nicht mehr. Sie beunruhigt sich nicht
mehr. Stark ist sie von Deiner Stirke, friedlich von Deinem Frieden, machtig
von Deiner Allmacht. Die Welt und Satan mégen sie angreifen, sie ist ge-
wappnet, ihnen zu widerstehen und sie zu besiegen. Im Innern ihrer selbst ist
alles geordnet, weil alles dem unterworfen ist, der als Herr iber die Seelen
und die Weltreiche herrscht. Und von all dem hat sie eine innige, unaus-
sprechliche Erfahrung.

Und nicht nur in sich, mein Gott, erfaflt die Seele Deine Macht am Werk,
auch um sich, ja bis zu den Grenzen der Welt.

Inmitten all der Erscheinungen, die uns stoflen kénnen, vermag sie die Spur
Gottes wiederzuerkennen.

Die anderen sehen nur die Auflenseite der Ereignisse, sie aber, sie dringt
in ihr Inneres ein. Mein Gott, iiberall ist Deine Hand! Sanft und kraftvoll
lenkt sie alle Dinge.

Dieses Schauspiel schaut die Seele, die Du erleuchtest; sie enthillt das Ge-
heimnis, sie besitzt den Schliissel zum Ratsel. Welch ein Unterschied auch
hier wieder zwischen dem Glauben an die gottliche Vorsehung, selbst wenn
er uneingeschrankt ist, und dem Sehen — wenn auch zweifellos nicht voll-
kommen, so doch auf sehr klare Weise und nahezu mit Evidenz —, wie die-
selbe Vorsehung alle Dinge gleichsam mit der Hand hinlenkt zu dem Ende,
das ihnen zuvor bestimmt ist! Tritt nicht eine Seele, die eine solche Macht
im Dienste einer solchen Weisheit bewundert, in die Ratschliisse Gottes ein?
Lebt sie nicht vom wahren Leben?

Apostolische Kraft der Liebe

»Im Herzen der Kirche, meiner Mutter, werde ich Liebe sein“ (Therese
von Lisieux).

Eine durch die Liebe mit Gott vereinte Seele ist fiir die Kirche, den mysti-
schen Leib Christi, was das Herz fiir den Leib des Menschen ist; von dessen
Kraft und Tétigkeit hingt die Intensitit des Lebens ab. Es muf reine Herzen
geben, um Gott zu lieben, so wie es starke Arme geben muff, Thn zu verteidi-



Mit Christus verborgen in Gott 5

gen, machtvolle Stimmen, Ihn zu verkiindigen, und grofimiitige Hande, Ihm
zu dienen. '

Jeder mufl an dem Platz stehen, an dem Gott ihn haben will, und das Amt
erfiillen, das ihm von der gottlichen Vorsehung vorbehalten blieb. Fir die
innerliche Seele bedeutet dies: liecben. Das ist ihr gottgegebener Beruf, und
nichts darf sie von dieser erhabenen Aufgabe abziehen. Erst wenn Gott es fiir
gut hilt und ihr die Handlungsfreiheit wiedergibt, wird sie erwachen, d. h.
sich nach aulen einsetzen. Dann wird sie ihren Schatz an Wissen und Liebe
- mit vollen Handen mitteilen. Das ist die Stunde des fruchtbaren, ja bisweilen
wunderbaren Apostolates. Jesus hat dreiflig Jahre dem verborgenen Leben
geschenkt, nur drei Jahre dem 6ffentlichen und bleibt nun bis an das Ende der
Welt in seinem Tabernakel. Gewif8, Er tritt bisweilen daraus hervor, doch
stets verhiillt. Ist Er nicht dennoch die Sonne, die die Seelen erleuchtet, er-
warmt und lebendig macht?

Die Stunde des Apostolates ist gekommen. Es ist an der Zeit, die Erde zu
erleuchten und erwirmen.

Durch ein ganz geheimnisvolles und doch sehr reales Wirken Deiner
Gnade, mein Gott, wird der Seele deutlich eingeprigt, dal Du sie fir das
Heil der Seelen verwenden willst . .. ..

Jede Lichtquelle muf leuchten, jeder Warmeherd warmen. Strebt nicht das
Gute danach, sich zu verbreiten? Die innerliche Seele, die durch ihre vollkom-
mene Vereinigung mit Dir in gewissem Sinne leuchtend und glihend ge-
worden ist wie Du, wird heimgesucht von dem brennenden Verlangen, ihre
Schitze der Wahrheit und Liebe mitzuteilen. ——

Sie will erleuchten, sie will lebendig machen, sie will ndhren. Sie will ihr
Gliick nicht allein geniefien; wie mit vollen Handen, ja, wenn man so sagen
darf, wie mit vollem Herzen muf§ sie es verschenken. Dazu braucht sie weder
zu sprechen noch zu handeln, wie es ihr scheint, sondern einzig zu beten und
sich innerlich zu 6ffnen, damit das Licht, das sie erleuchtet, von ihr aus hin-
gehe, um auch andere Augen zu erleuchten, und das Feuer, das sie verzehrt,
andere Herzen entflamme und verzehre. Und so geschieht es tatsdchlich: das
Licht und die Liebe teilen sich gerduschlos mit.






