Die Darstellung der Passion Jesu in den Evangelien

Von Univ.-Prof. D. Josef Schmid, Minchen

Christi Kreuz und Anferstehung bildeten von Anfang an die Mitte und den
Kern der apostolischen Predigt und sind dies — wie kénnte es anch anders sein! —
in der kirchlichen Verkindigung aller folgenden Jahrhunderte geblieben. Die Dar-
stellung gerade des Leidens des Herrn nimmt aber auch in der christlichen Frémmig-
keit und in der von ithr wiederum befruchteten christlichen Kunst namentlich der
lateinischen Kirche einen Raum ein, wie keine andere Tatsache des Lebens Jesu.
Mag anch das Weihnachtsgeheimnis dem christlichen Volk besonders ans Herz ge-
wachsen sein, so wird es doch immer noch vom Geheimnis des Karfreitags iiberragt.
Seit dem 14. Jahrhundert ist innerhalb der abendlandischen Kirche eine gewaltige
Steigerung des gefiihlsmidBigen Gehalts der Passion zu beobachten, Das Bestreben,
das Leiden des Herrn dem frommen, glaubigen Gemiit recht eindringlich nahezu-
bringen, hat eine Fille nener Motive und Andachtsformen geschaffen. Und die
christliche Kunst, sei es die bildende oder die Musik, hat, dadurch angeregt, Werke
von ergreifendster Eindringlichkeit hervorgebracht. Allen diesen Andachtsformen
und kiinstlerischen Darstellungen ist dies gemeinsam, daf sie sich vornehmlich oder
ausschlieflich an das Gemiit des Christen wenden und den Menschen dazu bewe-
gen wollen, sich in das Leiden Christi betrachtend, betend und mitleidend zu ver-
tiefen und ihm zu sagen: das geschah um deinetwillen. 4

In seiner Matthauspassion, einem der hochsten Gipfel in der kiinstlerischen Ge-
staltung der Leidensgeschichte, stellt J. S. Bach neben den Evangelisten, der den
biblischen Vorgang erzihlt, die fromme christliche Seele und die christliche Ge-
meinde. Dadurch will er den Zuhdrer ganz eindringen lassen in das Drama der
Passion. Nachdem der Evangelist geschildert hat, wie Jesus im Abendmahlssaal das
Wort sprach: einer von euch wird mich verraten, und die Jiinger daraufhin, einer
nach dem andern, entsetzt fragen: Bin’s ich? Bin's ich?, da ist es die christliche
Gemeinde, die durch den Chor antwortet:

»lch bin's, ich sollte biifien”.
Und als Petrus, nachdem er den Herrn verlengnet, bitter weinend hinausgeht,
da wird seine Reue alsbald von der ihrer Siindenschuld bewufiten gliubigen Seele
aufgenommen, die ihr schuldbeladenes Herz also ausschiittet:

»Erbarme dich, mein Gott, um meiner Zihren willen!*
Darauf stimmt die ganze Gemeinde den Choral an, in dem sie ihr Vertrauen anf
ihre Wiederaufnahme in die gottliche Vaterhuld ansspricht:

»Bin ich gleich von dir gewichen,

Stell ich mich doch wieder ein;

Hat uns doch dein Sohn verglichen

Durch sein’ Angst und Todespein.”

Ist diese erbauliche Art der Betrachtung der Passion auch die urspriingliche?
Davon soll im folgenden gesprochen werden. Wie haben die nentestamentlichen
Evangelien die Passion erzihlt und welche Aunffassung des Leidens und Todes des
Herrn kommt in ihrer Darstellung zum Ausdrudk?



Die Darstellung der Passion Jesu in den Evangelien 7

Eine zusammenhangende Darstellung des Lebens oder wenigstens der &ffent-
lichen Tatigkeit Jesu hat es in der dltesten Zeit der Kirche nicht gegeben, sondern
nur kleine Einheiten, die man nachtraglich zusammengestellt, zunichst lose anein-
ander gereiht (Mk) und dann (Mt und Lk) zum Teil durch redaktionelle Klammern
miteinander verbunden hat. Wir verstehen auch unschwer, warum das so war: der
Stoff unserer Evangelien stammt aus der apostolischen Predigt und der von dieser
abhingigen zunichst miindlichen Tradition. In dieser aber gab es noch keine zu-
sammenhingende Darstellung des Lebens Jesu. Nur eine Ausnahme von diesem
die evangelische Uberlieferung beherrschenden Gesetz gibt es, und das ist die
Leidensgeschichte. Bei ihr haben wir wirklich eine festgefiigte und auch die zeit-
liche Abfolge wiedergebende Einheit. Und es 1aflt sich beweisen, dafl nicht erst
Markus sie als erster geschaffen hat. Und es kann aunch nicht Zufall sein, dafl dem
so ist. Der Grund dafiir wird aber nicht darin liegen, dafl das ungeheure Geschehen
der Passion sich in allen Einzelheiten im Gedéchtnis der Beteiligten und dann der
Urgemeinde besonders eingeprigt hat und daB es sich dabei um eine Abfolge von
Ereignissen handelt, die nicht einmal einen ganzen Tag ausfillten. Hier muf} viel-
mehr ein anderer Faktor wirksam gewesen sein. Es mufl ein besonderes Interesse
vorgelegen haben, aus dem man die Passion von Anfang an in ihrem ganzen Ver-
lauf als eine in sich zusammenhingende Einheit dargestellt hat.

Die erste Antwort, die auf diese Frage gegeben werden kann, ist die, dafl die
Leidensgeschichte in viel stirkerem Ausmafle als alles andere, was man von Jesus
erzihlen konnte, Heilsgeschichte war. Eben darum muflte sie in der christlichen Ver-
kindigung als ein Ganzes gesehen und dargestellt werden. Nur so konnte man ihre
uberragende Bedeutung voll zur Geltung bringen. Damit ist aber noch nicht alles
und nicht das Entscheidende genannt. Das Urchristentum hat wohl, wie uns das
ganze NT beweist, das Leiden und den Tod des Herrn als Heilsgeschichte verstan-
den. Anderseits war aber gerade dieses Heilsgeschehen in sich eine Paradoxie, ein
scheinbarer Widersinn von uniiberbietbarer Schwere. Das Judentum der Zeit Jesu
wuflte trotz der Weissagung vom leidenden Gottesknecht nichts von einem leiden-
den und sterbenden Messias. Es dachte sich den Messias als einen machtvollen Herr-
scher, der die nationalen Hoffnungen Israels verwirklichen, in Gottes Auftrag und
von Gott mit Macht aunsgestattet, ,die verfallene Hiitte Davids® wieder aufbauen,
Israel seine nationale Selbstdndigkeit wiedergeben, ja es zur Weltherrschaft fiihren
werde. In diesem Glauben lebten zunachst auch die Jinger Jesn. Als Jesus ihnen das
Geheimnis seiner Messianitit zu enthiillen begann, dafl dazu nimlich auch das Lei-
den und Sterben gehdre, standen sie dieser Offenbarung mit vollstindiger Verstiand-
nislosigkeit gegeniiber, und Petrus meinte seinem Meister diese Todesgedanken aus-
reden zu missen: ,Das moge Gott verhuten, Herr! Das darf dir nicht widerfahren®
(Mt 16, 22). Wie sehr auch sie in der allgemein jiidischen Vorstellung vom Messias
lebten, beweist noch deutlicher das ehrgeizige Streben der beiden Zebediiden nach
den ersten Plitzen, d. h. nach Ministerstithlen im kiinftigen Reiche Christi (Mk 10,
45 ff.), beweisen die Worte der zwei Emmausjinger, mit denen sie ihrer tiefen Ent-
tauschung iiber das Schicksal ihres Meisters Ausdruck geben, den ,unsere Hohen-
priester und Fithrer zur Todesstrafe ausgeliefert und gekreuzigt haben, wakrend wir
hofften, er sei der, der Israel erlosen werde” (Lk 24, 19-21). Fir Menschen, die so



8 Josef Schmid

dachten, mufite der Karfreitag mit seinem Ubermafl an Hilf- und Machtlosigkeit,
an Miflhandlung und Erniedrigung etwas absolut Unbegreifliches sein. Konnten die
Juden dieses Geschehen anders deuten als dahin, dafl Gott den Mann, dem solches
widerfuhr, damit vor aller Welt preisgab?

Aber es mufl noch etwas hinzugefiigt werden. Jesus ist nicht nach jiidischer Rechts-
praxis etwa als Volksverfithrer gesteinigt, sondern den Rémern ausgeliefert worden,
die ihn zur Kreuzigung verurteilten. Um zu verstehen, was das nach der Anschauung
der antiken Welt bedeutete, mufl man die Zeugnisse ihrer Schriftsteller vernehmen.
Die Kreuzigung war nicht blof} die roheste, grausamste Art der Peinigung, welche
die antike Welt ersonnen hat, sie galt auch als die entehrendste, als der Tiefpunkt
der Schmach. Fl. Josephus nennt sie die erbarmlichste aller Todesarten, Tacitus be-
zeichnet sie als Todesstrafe fiir Sklaven. Ein romischer Biirger durfte zu ihr nicht
verurteilt werden. ,Schon das Wort Kreuz soll fern bleiben nicht nur dem Leib der
romischen Biirger, sondern auch schon ihren Gedanken, ihrem Auge, ihrem Ohr®
(Cicero, Pro Rabirio 5, 16). Wir verstehen darum den Hohn, mit dem Gegner des
Christentums wie Celsus und Porphyrius auf den Widerspruch hinwiesen, der zwi-
schen dem, was Christus nach dem Glauben seiner Anhénger sein soll, und der Ohn-
macht und Schmach bestand, unter denen er sein Leben beendete. Sie finden an der
Art, wie Jesus unter dem Hohngeldchter seiner Widersacher in vollkommener Hilf-
losigkeit, von allen seinen Anhéngern im Stich gelassen, eines elenden Verbrecher-
todes starb, gar nichts Hoheitsvolles. , Warum zeigt Jesus nicht wenigstens jetzt etwas
Gottliches, warum befreit er sich nicht aus dieser Schmach, warum racht er nicht den
Frevel, der an ihm und seinem Vater begangen wird?“ (Celsus bei Origenes, C. Cels.
I1, 35). Es sind dies die gleichen Gedanken, die schon die jidischen Feinde Jesu
unter seinem Kreuz ausgesprochen haben: ,Die Voriibergehenden ldsterten ihn,
indem sie die Kopfe schiittelten und sprachen: Ha, du, der du den Tempel nieder-
reiflest und in drei Tagen wieder aufbaust, hilf dir selbst und steig herunter von dem
Kreuz! Anderen hat er geholfen, sich selbst kann er nicht helfen! Der Messias! Der
Konig Israels? Jetzt soll er vom Kreuz heruntersteigen und sich selbst helfen!“ (Mk
15, 29-39).

So verstehen wir, was in dem Wort des Paulus vom Argernis des Kreuzes (Gal
5,11) liegt, und welche Zumutung an das menschliche Denken der Kreuzestod Jesu
stellt. Paulus nennt es darum geradezu eine gottliche Torheit. ,Denn das Wort vom
Kreuz ist denen, die verloren gehen, eine Torheit, denen aber, die gerettet werden,
nimlich uns, ist es die Kraft Gottes. Denn es steht geschrieben: ,Vernichten will ich
die Weisheit der Weisen und den Verstand der Verstindigen zunichte machen® (Is
29, 14) . . . Weil nimlich an der Weisheit Gottes die Welt durch diese Weisheit Gott
nicht erkannte, gefiel es Gott durch die Torheit der Predigt die daran Glaubenden zu
retten. Denn die Juden fordern Zeichen und die Griechen suchen Weisheit, wir
aber predigen Christus den Gekreuzigten, den Juden ein Argernis, den Heiden eine
Torheit, den Berufenen aber, Juden wie Griechen, Christus, die Kraft Gottes und
die Weisheit Gottes“ (1 Kor 1, 18-24).

Dieses argerniserregende Geschehen der Kreuzigung konnte dem menschlichen

Denken nur dadurch ertriglich gemacht werden, daf man es als dem Willen Gottes
entsprechend erwies. So hat die urchristliche Predigt das Leiden und den Tod Jesu



Die Darstellung der Passion Jesu in den Evangelien 9

von Anfang an verstanden und verkiindigt. Das bezeugt uns das ganze NT (vgl.
Apg 2,23 1; Phil 2, 8; 1 Joh 4, 10). Gott hat seinen Messias, den er in den Tod dahin-
gab, einmal beglaubigt durch seine Auferweckung vom Tode. Darum gehoren in
der urchristlichen Verkiindigung Christi Tod und Auferstehung untrennbar zusam-
men. Erst der Ostertag bildet die Vollendung des Heilsgeschehens, das am Karfrei-
tag begann, und in seinem Lichte geschen erscheint dieses nicht mehr als eine ent-
setzliche Katastrophe, sondern als der Auftakt der kommenden Herrlichkeit. So hat
es schon der Auferstandene selbst den Emmausjiingern erklirt: der Messias mufite
leiden und so in seine Herrlichkeit eingehen (Lk 24, 24; vgl. Apg 17, 3; 26, 23). Gott
selbst hat seinen Tod gewollt.

Dieser Gedanke beherrscht auch die Darstellung der Leidensgeschichte, und nur
wenn wir dies beachten, wird uns ihre Eigenart verstindlich. Trotzdem sie im Unter-
schied von allem Vorausgehenden eine zusammenhingende Erzihlung bildet, ist das
Interesse, das diesen zusammenhingenden Bericht geschaffen hat, auch hier kein
biographisches oder allgemein historisches, Trotz der relativen Ausfiihrlichkeit ist
leicht zu ersehen, daf hier kein vollstindiger Tatsachenbericht geboten werden will.
Wer etwa die Darstellung des Markus, die auch den zwei anderen Synoptikern als
Grundlage gedient hat, daraufhin durchpriift, wird schnell bemerken, wie sehr seine
biographische Neugierde enttduscht wird. Es wire, wenn das Interesse des Evange-
listen oder der Uberlieferung, aus der er schdpft, auf eine mdglichst genaue und voll-
stindige Darstellung gerichtet gewesen wiire, sehr viel mehr und vieles ausfiihrlicher
und genauer zu erzéhlen gewesen. Die Darstellung ist gerade bei so wichtigen Szenen
wie der Gefangennahme Jesu, dem Prozef vor Pilatus und besonders vor dem Hohen
Rat von erstaunlicher Kargheit. Die Person des Annas und die Rolle, die er im Vor-
gehen gegen Jesus spielte, werden im Bericht der Synoptiker iiberhaupt nicht er-
wihnt. Und die meisten an der gewaltigen Handlung beteiligten Personen bleiben
anonym. Erst Matthdus (26, 8) nennt den Namen des amtierenden Hohenpriesters
Kaiphas, der im Prozefl vor dem Hohen Rat den Vorsitz fiihrte und die entschei-
dende Frage an Jesu richtete, auf Grund derer die Verurteilung erfolgte. Von dem
ganzen dramatischen Verlauf des Prozesses aber konnen wir uns, wenn wir nicht
die Phantasie zu Hilfe nehmen, kein genaues Bild verschaffen. Ferner entbehrt die-
ser Bericht jeglicher psychologischer Durchdringung der Handlung. Warum hat Ju-
das Jesus verraten? Welches waren die Motive, die in ihm den ungeheuerlichen
Entschluf reifen lieflen, seinen Meister dessen Todfeinden auszuliefern? Und was
ist bei seiner Unterhandlung mit ihnen alles besprochen worden? Nichts von all dem
wird uns mitgeteilt. All das beweist, daf das Ziel der Darstellung nicht einfache
Berichterstattung war, :

Aber auch das erbauliche Element fehlt darin, wenigstens bei Markus und Mat-
thdus. Das beweist besonders die nicht mehr zuiiberbietende Kiirze, mit der (mitdrei
Worten) die Kreuzigung selbst erzihlt wird. Es ist nicht die Absicht der Evangeli-
sten (von Lukas abgesehen, wovon spiter zu sprechen sein wird), ihren Lesern Jesus
als den in majestdtischer Ruhe schweigend duldenden Leidenshelden vor Augen zu
stellen. Die Darstellung wendet sich nicht an das religiése Gemiit und zielt nicht
darauf ab, den Verlauf der ganzen Tragddie moglichst herzergreifend zu beschrei-
ben. Das die Darstellung der Passion Jesu und die Auswahl der Einzelziige be-



10 Josef Schmid

stimmende Interesse ist vielmehr ausgesprochen und ausschlieBlich theologisch. Man
mufl, um die Leidensgeschichte in ihrer Eigenart zu verstehen, zuerst nach ihrem
»9itz im Leben“ fragen, d. h. danach, welche Bedeutung ihr Inhalt im Glauben
des Urchristentums und in der urchristlichen Predigt hatte, und dann erst: was ist
vorgefallen? Wenn man von diesem Gesichtspunkt ausgeht, dann erkennt man, daf§
wir in ihr, wie in der evangelischen Geschichte {iberhaupt, nicht einfach geschicht-
liches Tatsachenmaterial vor uns haben, sondern gestaltete und gedeutete Ge-
schichte. Die geschichtliche Neugierde wird durch die Passionsberichte der Evange-
lien sehr unzuldnglich befriedigt, und sie wollen auch nicht das fromme Gemiit an-
sprechen, um es zum Mitleiden, zur Reue iiber die eigenen Suinden, zu tiefer Dank-
barkeit und Liebe zu entflammen. Wohl aber ist es ihre Absicht, den Sinn der Pas-
sion dem gliubigen Leser klar zu machen. Sie wird ganz von Gott her gesehen.
Alles, was hier geschah, so unbegreiflich es auch dem menschlichen Denken erschei-
nen mag, mufite so geschehen, weil Gottes Ratschluf} erfullt werden mufl. Zwar geht
dies schon aus der auf das Leiden und den Tod Jesu baldigst folgenden Auferste-
hung hervor. Gottes Wille ist jedoch auch ausgesprochen, im voraus geoffenbart
in der Schrift, im AT. Und darum wird die Passion im Lichie der alttestamentlichen
Weissagung gesehen. Es soll nicht nur die Gottgewolltheit des Leidens und Todes
Jesu iiberhaupt gezeigt, sondern es sollen auch die Einzelziige der Passion durch
den bestindigen Hinweis auf das AT als Gottes Heilsplan entsprechend erwiesen
werden. Dieses Verstandnis wird schon in der iltesten von Paulus tibernommenen
und weitergegebenen Verkiindigung in aller Form ausgesprochen. ,Ich habe euch
als Hauptstiick iiberliefert, was ich auch iiberkommen habe, dafl Christus fiir unsere
Siinden gestorben ist nack den Schriften, und dafl er begraben wurde, und daf} er
auferweckt worden ist am dritten Tage nach den Schriften” (1 Kor 15, 3 f.). Gott
war es, der seinen eigenen Sohn nicht geschont, sondern ihn fiir uns dahingegeben,
siiberliefert* hat (Rém 8, 28; vgl. 4, 25). Durch die Hingabe seines Sohnes hat er
die Welt mit sich versohnt (2 Kor 5, 19). Durch die Worte und Zeichen der alt-
testamentlichen Weissagung aber hat Gott den Weg seines Sohnes bestimmt. So
wird nach der Apostelgeschichte sowohl in der Pfingstpredigt der Petrus (2, 13; 3,
18) wie spiter auch von Paulus (13, 27-33) mit Nachdrudk ausgesprochen, dafl der
Tod des Messias dem gottlichen Heilsplan entspricht.

Diese Art, das Leiden Jesu, und zwar auch in seinen Einzelziigen, von Gott her
zu sehen, ist nicht erst eine Schopfung des Markus, des altesten der Synoptiker,
aber auch nicht eine solche der Urgemeinde oder der Apostel, ,ein im Osterglauben
wurzelndes Postulat, sondern geht auf Jesus selbst zuriick. Jesus besafl ein klares
Vorauswissen seines Todes, dem er seinen Jingern gegenitber immer wieder Aus-
druck verlieh. Und er hat nicht bloff wiederholt gesagt, daff er leiden und sterben
werde, sondern sein Leiden auch als ein von seinem Vater ihm bestimmtes ,Muf3“
bezeichnet. Dieses Leiden-Miissen ist nicht etwa lediglich ein infolge des todlichen
Hasses seiner Widersacher unvermeidliches menschliches Schicksal, sondern bildete
einen Teil seiner messianischen Sendung. Jesus lebte in dem Bewuftsein, der Gottes-
knecht von Is 53 zu sein, der stellvertretend fiir die vielen sein Leben hingibt
(vgl. Mk 10, 45). Und er hat diesem Bewuftsein auch den Jingern gegeniiber wie-
derholt Ausdruc verlichen, ohne daf} diese ihn aber damals schon verstanden.



Die Darstellung der Passion Jesu in den Evangelien 11

Denn auch hier wird schon wiederholt gesagt, dal der Menschensohn leiden und
auferstehen mufi (vgl. Mk 8, 31; Lk 13, 33; 17, 25; 24, 7: ,Denkt daran, wie er zu
euch gesagt hat, als er noch in Galilda war: Der Menschensohn muf} in die Hinde
der Siinder iberliefert und gekreuzigt werden und am dritten Tage auferstehen®).
Wenn von seinem ,Uberliefert-werden® gesprochen wird, so ist dabei gewdhnlich
nicht an die Tat des Judas gedacht, sondern an Gott, dessen Ratschlufl sich an ihm
erfiillen muf} (vgl. Mk 8, 33; 10, 33; Mt 26, 2; Rém 4, 25; 8, 32). In seinen letzten
Gesprichen mit seinen Jiingern sagt Jesus auch einzelne Ziige der Passion voraus,
in denen die Schrift erfiillt werden muf. In Worte aus Ps 41 (40), 10 kleidet er die
Voraussage des Verrats durch einen aus dem Kreis der Zwolf (Mk 14, 18). Bei Joh
13, 18 ist dieses Wort zu einem férmlichen Zitat ausgestaltet. Darauf zuriickgreifend
wird Joh 17, 11 nochmals die Tat des Verriters als Erfiillung der Schrift erklart.
Besonders wichtig ist Mk 14, 21: ,Der Menschensohn geht zwar hin, wie iiber ihn ge-
schrieben steht; wehe aber dem Menschen, durch den der Menschensohn iiberliefert
wird®. Hier wird die eine Tat von zwei Seiten her gesehen. Sie bedeutet schwerste
Schuld auf Seiten des Téters, und doch mufd sie geschehen, weil sie in Gottes Heils-
ratschlufl enthalten ist. Den Jingern insgesamt sagt Jesus voraus, daf sie alle
noch in dieser Nacht an thm irre werden (Mk 14, 27; Lk 26, 31). Aber auch das
»>mufl” so geschehen, weil die Schrift (Zach 13, 7) es weissagend so ausspricht. Nach Lk
22, 27 sagt er den Jingern, das Schriftwort iiber den leidenden Gottesknecht (Is 53,
12) miisse jetzt an ihm erfiillt werden: ,Er wurde unter die Ubeltiter gezahlt*.

Diesem Bewuftsein, vom Vater zum Leiden bestimmt zu sein, entspricht sein
Verhalten wihrend des Leidens selbst: bei der Gefangennahme, wo er sich mit voll-
kommener Bereitwilligkeit verhaften 1afit, weil die Schrift erfiillt werden muf}, und
wo er aus eben diesem Grunde den Verteidigungsversuch eines Jiingers zuriickweist
(Mt 26, 51-54). Er schweigt gemifl der Weissagung von Is 53, 7 zu den vor dem
jiidischen (Mk 14, 61) und dem romischen Gericht (15, 5) gegen ihn erhobenen An-
klagen. Am Kreuz betet er unmittelbar vor seinem Tode mit den Worten eines in
duflerster Bedréngnis sich vertrauensvoll an seinen Gott Wendenden (Mk 15. 34 =
Ps 22 [21], 2). Mit diesen Hinweisen auf die Schrift bringt Jesus klar zum Aus-
druck, daf in allem, was mit thm geschieht, mag es auch schwerste menschliche Schuld
sein, in letzter Linie Gott der Handelnde ist. Dieser ist es, der ihn ,in die Hinde
der Siinder iibergibt“. Der Auferstandene belehrt sodann die zwei Emmausjiinger,
um ihren Glauben wieder aufzurichten, an Hand der Schrift, dafl ,der Messias lei-
den und (so0) in seine Herrlichkeit eingehen mufite“ (Lk 24, 26).

Dieses heilsgeschichtliche Verstindnis der Passion bestimmt auch deren Darstel-
lung durdh die Evangelisten. Aus dem bisher Gesagten aber geht klar hervor, dafl
diese Deutung des Leidens Jesu nicht erst eine Konstruktion des Markus oder der
Urgemeinde ist, sondern wirklich auf Jesus selbst zuriickgeht.

Matthius hat (26, 15) den Bericht des Markus (14, 11), dafl die Hohenpriester
dem Judas als Lohn fiir den Verrat Jesu Geld zu geben versprachen, dahin erweitert,
daf} sie ihm ,30 Silberlinge darwogen®, um deutlich zu machen, daf sich darin die
Weissagung Zach 11, 12 erfillte, und er zitiert die nidmliche Schriftstelle nochmals
im vollen Wortlaut, wo er vom Tod des Judas und der Verwendung seines Siinden-
lohnes durch die Hohenpriester erzahlt (27, 3-10). Im folgenden konzentriert sich



12 Josef Schmid

der Weissagungsbeweis auf die eigentliche Kreuzigungsszene. Mit Worten aus Ps
22 (21), 19 wird die Verlosung der Kleider Jesu durch die an der Kreuzigung be-
teiligten Soldaten erzahlt (Mk 15, 24), ein an sich nebensichlicher Zug im Gesamt-
geschehen der Kreuzigung, der aber im Gedanken an die alttestamentliche Weis-
sagung Bedeutung gewinnt. Mit Worten aus demselben Ps 22 (21), 8 wird die Ver-
héhnung Jesu durch die Voriibergehenden erzihlt (Mk 15, 29). Matthdus geht hier
noch weiter, indem er (27, 43) ausdriicklich noch Ps 22 (21), 9 beifiigt. In Erinnerung
an Ps.69 (68), 22, 5 (,sie gaben mir Galle zur Speise und in meinem Durst trankten
sie mich mit Essig“) wird — wieder ein an sich nebensachlicher Zug innerhalb der
Leidensgeschichte — erwihnt, dafl einer der Dabeistehenden Jesus mit Essig triankte
(Mk 15, 36). Matthaus spricht auflerdem mit Riicksicht auf den gleichen Psalmvers
(gegen Mk 15, 23) von dem mit Galle gemischten Wein, den man Jesus zum Trin-
ken anbot. Lukas (23, 49) hat den Bericht des Markus (15, 40), daf} galildische Jiin-
gerinnen Jesu bei seinem Kreuz standen, in deutlicher Anlehnung an Ps 38 (37), 12
und 88 (87), 9 leicht umgestaltet.

Bei Johannes kommen mehrere weitere Ziige dieser Art hinzu. Nach 15, 25 wird
die Passion von Jesus selbst durch das Wort aus Ps 35 (34), 19 oder Ps 69 (68), 5
begriindet: ,damit das Wort erfiillt werde, das in ihrem Gesetz geschrieben steht:
,Sie haben mich ohne Grund gehafit' “. Die Verlosung der Kleider Jesu wird von
Johannes viel genauer beschrieben und dabei ausdricklich auf die Erfiilllung der
Schrift hingewiesen (19, 23 f.). ,Damit die Schrift erfiillt wiirde®, spricht Jesus:
»Mich diirstet® (Ps 22 [21], 16) und wird darauf mit Essig getrankt (19, 28-30). Be-
sonders wichtig ist dem vierten Evangelisten der Zug, dafl die Zerschlagung der
Schenkel] bei Jesus unterblieb und dafl statt dessen ein Soldat seine Seite durchbohrte
(19, 82-37). Darin sieht er die Erfiillung einer Weissagung (Ex 12, 6 {.; Zach 12, 10).

An diesen Hinweisen auf das AT sind zwei Momente beachtenswert: 1. Es ist vor
allem Ps 22 (21), der beim Weissagungsbeweis eine Rolle spielt. Es ist hochstwahr-
scheinlich, dafl man diesen Psalm, auf den man durch das von Jesus selbst ihm ent-
nommene Wort V. 2 (Mk 15, 24) hingewiesen wurde, im Lichte der Passionsereig-
nisse gelesen, als prophetische Schilderung der Passion verstanden hat. 2. Es fallt
auf, dafl mehrmals, besonders bei Markus, dem altesten Bericht, die alttestament-
lichen Texte nicht ausdriicklich zitiert werden, daR vielmehr nur der Wortlaut der
FErzahlung nach dem AT gestaltet wird, so dafl nur der Kundige die Verbindung mit
dem AT erkennen konnte. Obwohl die Zahl der Hinweise und Anspielungen auf
das AT bei den spateren Evangelisten wichst, wird man nicht zweifeln konnen,
dafl man die Passion Jesu in der Urkirche und in der Predigt, deren Niederschlag
die Evangelien sind, von Anfang an im Lichte der alttestamentlichen Weissagung
las und erzihlte, und dafl es einen Bericht, in dem der Weissagungsbeweis ganz
fehlte, nie gegeben hat.

Wenn die neutestamentlichen Passionsberichte gestaltete Geschichte sind und wenn
bei ibnen der Weissagungsbeweis einen Einfluf} auf die Darstellung und vielleicht
auch auf die Auswahl des Stoffes ausgeiibt hat, so driangt sich die Frage nach der
Gesdhichtlichkeit der Ziige in der Leidensgeschichte auf, die als erfiilite Weissagung
bezeichnet werden. Man kann hier die schon genannte Tatsache nicht iibersehen,
dafl die Zahl dieser Ziige bei den spiteren Evangelisten gegeniiber Markus wachst



Die Darstellung der Passion Jesu in den Evangelien 13

und dafl wenigstens an einigen Stellen unbestreitbar erst die Evangelisten den Text
unter diesen Gesichtspunkt gestellt haben (vgl. Mt 26, 15; 27, 34. 43; Lk 23, 49; Joh
19, 28 f. 38-37). Anderseits ist ebenso unbestreitbar, daff wenigstens ein Teil dieser
als erfitllte Weissagung gekennzeichneten Vorginge schon durch profane Quellen
als firr den Vorgang einer Kreuzigung geschichtlich oder wenigstens wahrschein-
lich bezeugt werden, so dafl wir sie auch bei der Kreuzigung Jesu annehmen miifi-
ten, selbst wenn sie nicht eigens erzihlt wiirden, so die Kleiderverteilung und das
Zerschlagen der Schenkel zur Beschleunigung des Todes. Auch daf man Jesus einen
Erfrischungstrank gereicht hat, wird man zu diesen Ziigen rechnen diirfen. Die Ver-
spottung des Gekreuzigten durch die voriibergehenden Juden hat schon an sich alle
Wahrsdieinlichkeit fiir sich.

Diese alteste Darstellung des Leidens und Todes Jesu ist, wie gesagt, nicht darauf
angelegt, den Leser zu rithren. Um so begreiflicher, daf die christliche Frommigkeit
spaterer Zeiten das, was sie im Bericht der Evangelien vermifite, von sich aus er-
ginzt und einzelne von den Evangelisten allzu knapp und niichtern gezeichnete Ziige
ausgemalt hat, um dem Bediirfnis des glaubigen Gemiits Geniige zu tun, so besonders
die Geiflelung und Dornenkrénung, den Gang Jesu zur Stitte der Hinrichtung oder
die Abnahme seines Leichnams. Dem Urdhristentum war eine andere Betrachtungs-
weise ungleich wichtiger, die wir die christologische nennen kénnen. Es mufite zuerst
gezeigt werden, dafl Jesus trotz aller Machtlosigkeit und Erniedrigung doch der
Messias ist, ja dafl er gerade in dieser Niedrigkeit und Schwiche als leidender Got-
tesknecht den im voraus geoffenbarten Willen Gottes erfiillte und so als der offen-
bar wurde, der zu sein er behauptete. Darnm hat man die Passion gerade so darge-
stellt. Sie ist hier als ein Zeugnis fiir den Glauben erzahlt. Nur fiir ihn wird durch
diese Gestaltung der Erzihlung das ungeheure Argernis des Kreuzes beseitigt, in-
dem sein wahrer gottlicher Sinn enthiillt wird. Fiir das blof8 natiirliche Denken,
dem die Gedanken Gottes fremd und unzuginglich sind, bleibt dagegen dieses
Argernis bestehen. Wir wundern uns darum auch nicht dariiber, dafl die Bemiihun-
gen eines Origenes und anderer altchristlicher Schriftsteller, die Einwinde der chri-
stentumsfeindlichen Gegner zu entkréften und zu widerlegen, unzulinglich wirken.
Das kann nicht anders sein.

Wie sehr trotz der von den Evangelien und dem NT iiberhaupt gebotenen theo-
logischen Erklarung des Leidensmysteriums einzelne Ziige der Passion auch christ-
liche Betrachter noch belasten, beweist die Gethsemani-Szene. Sie war fiir viele,
namentlich griechische Schriftsteller, ein noch gréfleres Problem als selbst der in sei-
nem wahren Sinn nicht mehr verstandene ,Verzweiflungsruf“ des am Kreuz Ster-
benden (Mk 15, 34). Man hat diese Szene, in der Jesus zitternd und zagend um Hin-
wegnahme des Leidenskelches bittet, gegeniiber den Einwinden des gefihrlichen
und geistreichen Christengegners Porphyrius nur dadurch retten zu kénnen ge-
glaubt, dafl man ihren Sinn véllig umdeutete, ja ihre Realitit geradezu leugnete.
Jesus habe in Wirklichkeit gar nicht vor dem Tode gezittert, das wire seiner un-
wiirdig gewesen. In Wahrheit sei es mit dieser ganzen Szene nur auf die Uberli-
stung Satans abgesehen gewesen, der durch die Wunder Jesu und die Himmels-
stimme bei der Taufe schon stutzig geworden sei und darum mit seinem Ansturm,
ohne den das Leiden Jesu und damit die Erlésung nicht méglich war, zu zdgern



14 Josef Schmid

begonnen habe. Darum habe Jesus zur Tiuschung gegriffen. Durch ein wohl berech-
netes Schauspiel der Ohnmacht und Hilflosigkeit habe er dem héllischen Drachen
den Koder hingehalten, mit dem er ihn fing. — So Makarius Magnes, dessen Ge-
danken Gregor von Nyssa und andere itbernommen haben.

Der alteste Passionsbericht, den uns Markus bietet, ist weder historisch-biogra-
phisch, noch erbaulich noch auch apologetisch oder polemisch orientiert. Solche Ziige
treten erst bei den spiteren Evangelisten hinzu, ohne dafl jedoch dadurch der
urspriingliche Sinn verindert wurde. Matthidus hat im Finklang mit der Tendenz
seines Evangeliums iiberhaupt die Schuld der Juden am Tode Jesu und die Neu-
tralitit des Rémers Pilatus unterstrichen (26,24 f.). Er hat ferner eine Erzihlung
iiber das schreckliche Ende des Verriters Judas eingefiigt (27, 3-10).

Erheblich starker weicht die Darstellung des Lukas von jener des Markus ab. Sie
enthdlt einmal einige Ziige, an denen man die Hand des ,Historikers unter den
Evangelisten“ erkennt, der auf eine bessere pragmatische Verkniipfung der ein-
zelnen Begebenheiten bedacht ist. Er tragt sodann dem Empfinden seiner Leser
dadurch Rechnung, daf er die Darstellung des Seelenkampfes Jesu in Gethsemani
erheblich abschwicht und die Flucht der durch sie schwer belasteten Jiinger bei
der Gefangennahme Jesu mit Stillschweigen fibergeht. Wichtiger sind ein paar
andere Eigentiimlichkeiten seiner Darstellung, weil sie Umstiande hervorheben, die
bei Markus ganz fehlen oder keinen Akzent haben. Er bringt einige Zige, die sich
an das Gemit des Lesers wenden, so die rithrende Szene, dafl die Frauen von
Jerusalem Jesus auf seinem Gang nach Golgotha ihr Mitleid bekunden und darauf-
hin von ihm angesprochen, freilich nicht getrostet werden (23,27-31). Noch ein-
drucksvoller wirkt, dafl Jesus, wihrend er am Kreuze hingend von den Dabei-
stehenden verhohnt wird, in seiner Seele nicht dadurch mit Bitterkeit erfuillt wird,
sondern fiir seine Verfolger betet (23,33), und daf er dem einen, reuigen Schi-
cher, der sich vertrauensvoll an ihn wendet, das Paradies verheift (23, 89-43). Das
Bekenntnis des heidnischen Hauptmanns erginzt Lukas dahin, daB er Jesus einen
wirklich Gerechten nennt, der schuldlos leidet. So wird der Heide zum ersten
Bekenner fiir den scheinbar schmihlich Unterlegenen. Auch das Volk ist, wie
Lukas beifiigt, vom Tode Jesu erschiittert. Sodann iibergeht Lukas das schwierige

. Wort aus Ps 22, mit dem Jesus nach Mk 15,34 stirbt, und nennt statt dessen als

Inhalt des Todesschreis Jesu (Mk 15,387) ein anderes Psalmwort, in dem ein von
seinen Feinden mit dem Tode Bedrohter sein Leben vertrauensvoll Gott anbe-
fiehlt. Damit legt Jesus sein Leben bereitwillig in Gottes Hinde und stirbt in vol-
ler Gelassenheit — das Vorbild des Frommen. Zweifellos werden mit all dem
Ziige am Bild des sterbenden Herrn hervorgehoben, die dieses menschlich bewe-
gender gestalten, Endlich hat Lukas noch einen theologisch wichtigen, auch bei
Johannes (13, 2. 27) wiederkehrenden Zug beigefiigt, der aber ganz auf der Linie
der Markns-Berichte liegt, indem er ansdriicklich bemerkt, dafl die Tat des Judas
unter dem Einfluf Satans geschah (22,3). Damit wird, und zwar sogleich am Be-
ginn der Passion, deutlich gesagt, dafl es nicht blof Menschen sind, die jetzt an
Jesus Hand anlegen. Die Passion ist vielmehr der entscheidende Angriff Satans
auf Jesus.

Anders als die Synoptiker setzt Johannes, der sein Evangelium in einer viel



Die Darstellung der Passion Jesu in den Evangelien 15

spiteren Situation, erst zwei Generationen nach dem Tode Jesu, geschrieben hat,
die Akzente. Seine Gestaltung der Leidensgeschichte hilt sich wohl an den durch
die Uberlieferung und die Geschichte selbst geschaffenen Rahmen, entspricht aber
auch genau seinem eigenen Christusbild. In den der Passion vorausgestellten Ab-
schiedsreden hinterldfit Jesus den Jiingern sein Testament. Er tut dies aber nicht
in wehmiitiger Abschiedsstimmung, sondern in der Haltung des Gottessohnes, der
jetzt sein Werk vollendet und zu seinem Vater zuriickkehrt. Im Hohepriesterlichen
Gebet empfichlt er die Jiingergemeinde und auch die, die spiter an ihn glauben
werden, dem Vater. Fiir die menschliche Bosheit ist bei Johannes kaum noch ein
Platz. Jesus erfillt viclmehr in seinem Leiden den Willen des Vaters fast ohne
das Eingreifen der Menschen. Darum existiert auch die Frage nach dem Warum
cigentlich nicht mehr. Das Geheimnis des Kreuzes hat anfgehort ein Geheimnis,
ein dunkles Ritsel zu sein. Das Kreuz ist hier f5rmlich zum Thron geworden und
der Gang zum Hinrichtungsplatz wird zum Triumphzug (Jesus trigt selbst das
Kreuz dorthin und von Simon von Kyrene wird nicht mehr gesprochen). Die Welt,
die Juden und Pilatus schen das zwar nicht, aber den Lesern des Evangeliums
ist es offenbar. Die Feinde Jesu wagen nicht Hand an ihn zu legen. Judas nennt
den Hischern wohl den Ort, wo Jesus sich aufhilt, aber dieser gibt sich ihnen selbst
zu erkennen, worauf sie vor ithm zu Boden stiirzen, bis wieder er selbst sie auf-
fordert, ihn zu ergreifen. Seine Haltung vor dem Hohenpriester ist voller Hoheit,
noch mehr die vor Pilatus, vor dem er sein Konigtum betont. Er ist ein Koénig,
aber sein Konigtum ist nicht von dieser Welt. Nur wer aus der Wahrheit ist, ver-
mag scine Wiirde zu erkennen. In der Kreuzigungsszene geht Johannes am ge-
nauesten mit den alteren Evangelien zusammen. Aber auch hier sind es nene Ziige,
die Jesus als den Triumphator zeigen. Es ist nicht mehr der verborgene Messias
in seiner tiefsten Erniedrigung, der den unbegreiflichen Willen Gottes erfillt, noch
der Leidensmann, der ein Beispiel heroischer Geduld gibt, sondern der Kénig,
der seine Kirche griindet und zu seinem Vater geht. Die Kreuzigungsszene wird
gekront durch ein Wort voller Majestit: ,Es ist vollbracht*. Das Kreuz hat hier
seinen Charakter als Symbol der Schwiche und der Schmach schon ganz verloren.

Wir verstehen die Passionsberichte der Evangelien nur dann richtig, wenn wir
fragen, was sie ihrer Zeit sagen wollten. Die alten Christen konnten von Jesus,
seiner Person und seinem Werk nur in der Sprache des Glaubens sprechen. Und
darum konnten sie auch sein Leiden und Sterben nur als Heilsgeschichte dar-
stellen, dafl heiflt: sie haben die Passion ganz von Gott her gesehen und dadurch
das in ibr liegende Argernis beseitigt. Das kommt schon im iltesten Passions-
bericht, wie er uns bei Markus vorliegt, klar zum Ausdruck, ist aber am eindrucks-
vollsten bei Johannes geschehen. Hier haben die daran beteiligten menschlichen
Gestalten schon fast alle Bedeutung eingebiifit. Gott und sein auf die Welt
gesandter Sobn sind eigentlich allein noch die Handelnden. Warum es aber Gott
gefallen hat, seinen Sohn gerade den Weg des Leidens und der Erniedrigung
gehen zu lassen, auf diese Frage gibt das NT keine Antwort. Sie darf von Men-
schen iiberhaupt nicht gestellt werden.





