
Die Darstellung der Passion Jesu in den Evangelien 

Von Univ.-Prof. D. Josef S c h m i d ,  München 

Christi Kreuz und Auferstehung bildeten von Anfang an die Mitte und den 
Kern der apostolischen Predigt und sind dies • wie könnte es auch anders sein! • 
in der kirchlichen Verkündigung aller folgenden Jahrhunderte geblieben. Die Dar- 
stellung gerade des Leidens des Herrn nimmt aber auch in der christlichen Frömmig- 
keit und in der von ihr wiederum befruchteten christlichen Kunst namentlich der 
lateinischen Kirche einen Raum ein, wie keine andere Tatsache des Lebens Jesu. 
Mag auch das Weihnachtsgeheimnis dem christlichen Volk besonders ans Herz ge- 
wachsen sein, so wird es doch immer noch vom Geheimnis des Karfreitags überragt. 
Seit dem 14. Jahrhundert ist innerhalb der abendländischen Kirche eine gewaltige 
Steigerung des gefühlsmäßigen Gehalts der Passion zu beobachten. Das Bestreben, 
das Leiden des Herrn dem frommen, gläubigen Gemüt recht eindringlich nahezu- 
bringen, hat eine Fülle neuer Motive und Andachtsformen geschaffen. Und die 
christliche Kunst, sei es die bildende oder die Musik, hat, dadurch angeregt, Werke 
von ergreifendster Eindringlichkeit hervorgebracht. Allen diesen Andachtsformen 
und künstlerischen Darstellungen ist dies gemeinsam, daß sie sich vornehmlich oder 
ausschließlich an das Gemüt des Christen wenden und den Menschen dazu bewe- 
gen wollen, sich in das Leiden Christi betrachtend, betend und mitleidend zu ver- 
tiefen und ihm zu sagen: das geschah um deinetwillen. 

In seiner Matthäuspassion, einem der höchsten Gipfel in der künstlerischen Ge- 
staltung der Leidensgeschichte, stellt J. S. Bach neben den Evangelisten, der den 
biblischen Vorgang erzählt, die fromme christliche Seele und die christliche Ge- 
meinde. Dadurch will er den Zuhörer ganz eindringen lassen in das Drama der 
Passion. Nachdem der Evangelist geschildert hat, wie Jesus im Abendmahlssaal das 
Wort sprach: einer von euch wird mich verraten, und die Jünger daraufhin, einer 
nach dem andern, entsetzt fragen: Bin's ich? Bin's ich?, da ist es die christliche 
Gemeinde, die durch den Chor antwortet: 

•Ich bin's, ich sollte büßen". 
Und als Petrus, nachdem er den Herrn verleugnet, bitter weinend hinausgeht, 
da wird seine Reue alsbald von der ihrer Sündenschuld bewußten gläubigen Seele 
aufgenommen, die ihr schuldbeladenes Herz also ausschüttet: 

•Erbarme dich, mein Gott, um meiner Zähren •willen!" 
Darauf stimmt die ganze Gemeinde den Choral an, in dem sie ihr Vertrauen auf 
ihre Wiederaufnahme in die göttliche Vaterhuld ausspricht: 

•Bin ich gleich von dir gewichen, 
Stell ich mich doch wieder ein; 
Hat uns doch dein Sohn verglidien 
Durch sein Angst und Todespein." 

Ist diese erbauliche Art der Betrachtung der Passion auch die ursprüngliche? 
Davon soll im folgenden gesprochen werden. Wie haben die neutestamentlichen 
Evangelien die Passion erzählt und welche Auffassung des Leidens und Todes des 
Herrn kommt in ihrer Darstellung zum Ausdruck? 



Die Darstellung der Passion Jesu in den Evangelien 7 

Eine zusammenhängende Darstellung des Lebens oder wenigstens der öffent- 
lichen Tätigkeit Jesu hat es in der ältesten Zeit der Kirche nicht gegeben, sondern 
nur kleine Einheiten, die man nachträglich zusammengestellt, zunächst lose anein- 
ander gereiht (Mk) und dann (Mt und Lk) zum Teil durch redaktionelle Klammern 
miteinander verbunden hat. Wir verstehen auch unschwer, warum das so war: der 
Stoff unserer Evangelien stammt aus der apostolischen Predigt und der von dieser 
abhängigen zunächst mündlichen Tradition. In dieser aber gab es noch keine zu- 
sammenhängende Darstellung des Lebens Jesu. Nur eine Ausnahme von diesem 
die evangelische Überlieferung beherrschenden Gesetz gibt es, und das ist die 
Leidensgeschichte. Bei ihr haben wir wirklich eine festgefügte und auch die zeit- 
liche Abfolge wiedergebende Einheit. Und es läßt sich beweisen, daß nicht erst 
Markus sie als erster geschaffen hat. Und es kann auch nicht Zufall sein, daß dem 
so ist. Der Grund dafür wird aber nicht darin liegen, daß das ungeheure Geschehen 
der Passion sich in allen Einzelheiten im Gedächtnis der Beteiligten und dann der 
Urgemeinde besonders eingeprägt hat und daß es sich dabei um eine Abfolge von 
Ereignissen handelt, die nicht einmal einen ganzen Tag ausfüllten. Hier muß viel- 
mehr ein anderer Faktor wirksam gewesen sein. Es muß ein besonderes Interesse 
vorgelegen haben, aus dem man die Passion von Anfang an in ihrem ganzen Ver- 
lauf als eine in sich zusammenhängende Einheit dargestellt hat. 

Die erste Antwort, die auf diese Frage gegeben werden kann, ist die, daß die 
Leidensgeschichte in viel stärkerem Ausmaße als alles andere, was man von Jesus 
erzählen konnte, Heilsgeschichte war. Eben darum mußte sie in der christlichen Ver- 
kündigung als ein Ganzes gesehen und dargestellt werden. Nur so konnte man ihre 
überragende Bedeutung voll zur Geltung bringen. Damit ist aber noch nicht alles 
und nicht das Entscheidende genannt. Das Urchristentum hat wohl, wie uns das 
ganze NT beweist, das Leiden und den Tod des Herrn als Heilsgeschichte verstan- 
den. Anderseits war aber gerade dieses Heilsgeschehen in sich eine Paradoxie, ein 
scheinbarer Widersinn von unüberbietbarer Schwere. Das Judentum der Zeit Jesu 
wußte trotz der Weissagung vom leidenden Gottesknecht nichts von einem leiden- 
den und sterbenden Messias. Es dachte sich den Messias als einen machtvollen Herr- 
scher, der die nationalen Hoffnungen Israels verwirklichen, in Gottes Auftrag und 
von Gott mit Macht ausgestattet, •die verfallene Hütte Davids" wieder aufbauen, 
Israel seine nationale Selbständigkeit wiedergeben, ja es zur Weltherrschaft führen 
werde. In diesem Glauben lebten zunächst auch die Jünger Jesu. Als Jesus ihnen das 
Geheimnis seiner Messianität zu enthüllen begann, daß dazu nämlich auch das Lei- 
den und Sterben gehöre, standen sie dieser Offenbarung mit vollständiger Verständ- 
nislosigkeit gegenüber, und Petrus meinte seinem Meister diese Todesgedanken aus- 
reden zu müssen: •Das möge Gott verhüten, Herr! Das darf dir nicht widerfahren" 
(Mt 16, 22). Wie sehr auch sie in der allgemein jüdischen Vorstellung vom Messias 
lebten, beweist noch deutlicher das ehrgeizige Streben der beiden Zebedäiden nach 
den ersten Plätzen, d. h. nach Ministerstühlen im künftigen Reiche Christi (Mk 10, 
45 ff.), beweisen die Worte der zwei Emmausjünger, mit denen sie ihrer tiefen Ent- 
täuschung über das Schicksal ihres Meisters Ausdruck geben, den •unsere Hohen- 
priester und Führer zur Todesstrafe ausgeliefert und gekreuzigt haben, während wir 
hofften, er sei der, der Israel erlösen werde" (Lk 24, 19-21). Für Menschen, die so 



8 Josef Sdimid 

dachten, mußte der Karfreitag mit seinem Übermaß an Hilf- und Machtlosigkeit, 
an Mißhandlung und Erniedrigung etwas absolut Unbegreifliches sein. Konnten die 
Juden dieses Geschehen anders deuten als dahin, daß Gott den Mann, dem solches 
widerfuhr, damit vor aller Welt preisgab? 

Aber es muß noch etwas hinzugefügt werden. Jesus ist nicht nach jüdischer Rechts- 
praxis etwa als Volksverführer gesteinigt, sondern den Römern ausgeliefert worden, 
die ihn zur Kreuzigung verurteilten. Um zu verstehen, was das nach der Anschauung 
der antiken Welt bedeutete, muß man die Zeugnisse ihrer Schriftsteller vernehmen. 
Die Kreuzigung war nicht bloß die roheste, grausamste Art der Peinigung, welche 
die antike Welt ersonnen hat, sie galt auch als die entehrendste, als der Tiefpunkt 
der Schmach. Fl. Josephus nennt sie die erbärmlichste aller Todesarten, Tacitus be- 
zeichnet sie als Todesstrafe für Sklaven. Ein römischer Bürger durfte zu ihr nicht 
verurteilt werden. •Schon das Wort Kreuz soll fern bleiben nicht nur dem Leib der 
römischen Bürger, sondern auch schon ihren Gedanken, ihrem Auge, ihrem Ohr" 
(Cicero, Pro Rabirio 5, 16). Wir verstehen darum den Hohn, mit dem Gegner des 
Christentums wie Celsus und Porphyrius auf den Widerspruch hinwiesen, der zwi- 
schen dem, was Christus nach dem Glauben seiner Anhänger sein soll, und der Ohn- 
macht und Schmach bestand, unter denen er sein Leben beendete. Sie finden an der 
Art, wie Jesus unter dem Hohngelächter seiner Widersacher in vollkommener Hilf- 
losigkeit, von allen seinen Anhängern im Stich gelassen, eines elenden Verbrecher- 
todes starb, gar nichts Hoheitsvolles. •Warum zeigt Jesus nicht wenigstens jetzt etwas 
Göttliches, warum befreit er sich nicht aus dieser Schmach, warum rächt er nicht den 
Frevel, der an ihm und seinem Vater begangen wird?" (Celsus bei Origenes, C. Cels. 
II, 35). Es sind dies die gleichen Gedanken, die schon die jüdischen Feinde Jesu 
unter seinem Kreuz ausgesprochen haben: •Die Vorübergehenden lästerten ihn, 
indem sie die Köpfe schüttelten und sprachen: Ha, du, der du den Tempel nieder- 
reißest und in drei Tagen wieder aufbaust, hilf dir selbst und steig herunter von dem 
Kreuz! Anderen hat er geholfen, sich selbst kann er nicht helfen! Der Messias! Der 
König Israels? Jetzt soll er vom Kreuz heruntersteigen und sich selbst helfen!" (Mk 
15, 29-32). 

So verstehen wir, was in dem Wort des Paulus vom Ärgernis des Kreuzes (Gal 
5,11) liegt, und welche Zumutung an das menschliche Denken der Kreuzestod Jesu 
stellt. Paulus nennt es darum geradezu eine göttliche Torheit. •Denn das Wort vom 
Kreuz ist denen, die verloren gehen, eine Torheit, denen aber, die gerettet werden, 
nämlich uns, ist es die Kraft Gottes. Denn es steht geschrieben: ,Vernichten will ich 
die Weisheit der Weisen und den Verstand der Verständigen zunichte machen' (Is 
29, 14)... Weil nämlich an der Weisheit Gottes die Welt durch diese Weisheit Gott 
nicht erkannte, gefiel es Gott durch die Torheit der Predigt die daran Glaubenden zu 
retten. Denn die Juden fordern Zeichen und die Griechen suchen Weisheit, wir 
aber predigen Christus den Gekreuzigten, den Juden ein Ärgernis, den Heiden eine 
Torheit, den Berufenen aber, Juden wie Griechen, Christus, die Kraft Gottes und 
die Weisheit Gottes" (1 Kor 1, 18-24). 

Dieses ärgerniserregende Geschehen der Kreuzigung konnte dem menschlichen 
Denken nur dadurch erträglich gemacht werden, daß man es als dem Willen Gottes 
entsprechend erwies. So hat die urchristliche Predigt das Leiden und den Tod Jesu 



Die Darstellung der Passion Jesu in den Evangelien 9 

von Anfang an verstanden und verkündigt. Das bezeugt uns das ganze NT (vgl. 
Apg 2,23 f; Phil 2, 8; 1 Joh 4,10). Gott hat seinen Messias, den er in den Tod dahin- 
gab, einmal beglaubigt durch seine Auferweckung vom Tode. Darum gehören in 
der urchristlichen Verkündigung Christi Tod und Auferstehung untrennbar zusam- 
men. Erst der Ostertag bildet die Vollendung des Heilsgeschehens, das am Karfrei- 
tag begann, und in seinem Lichte gesehen erscheint dieses nicht mehr als eine ent- 
setzliche Katastrophe, sondern als der Auftakt der kommenden Herrlichkeit. So hat 
es schon der Auferstandene selbst den Emmausjüngern erklärt: der Messias mußte 
leiden und so in seine Herrlichkeit eingehen (Lk 24,24; vgl. Apg 17,3; 26,23). Gott 
selbst hat seinen Tod gewollt. 

Dieser Gedanke beherrscht auch die Darstellung der Leidensgeschichte, und nur 
wenn wir dies beachten, wird uns ihre Eigenart verständlich. Trotzdem sie im Unter- 
schied von allem Vorausgehenden eine zusammenhängende Erzählung bildet, ist das 
Interesse, das diesen zusammenhängenden Bericht geschaffen hat, auch hier kein 
biographisches oder allgemein historisches. Trotz der relativen Ausführlichkeit ist 
leicht zu ersehen, daß hier kein vollständiger Tatsachenbericht geboten werden will. 
Wer etwa die Darstellung des Markus, die auch den zwei anderen Synoptikern als 
Grundlage gedient hat, daraufhin durchprüft, wird schnell bemerken, wie sehr seine 
biographische Neugierde enttäuscht wird. Es wäre, wenn das Interesse des Evange- 
listen oder der Überlieferung, aus der er schöpft, auf eine möglichst genaue und voll- 
ständige Darstellung gerichtet gewesen wäre, sehr viel mehr und vieles ausführlicher 
und genauer zu erzählen gewesen. Die Darstellung ist gerade bei so wichtigen Szenen 
wie der Gefangennahme Jesu, dem Prozeß vor Pilatus und besonders vor dem Hohen 
Rat von erstaunlicher Kargheit. Die Person des Annas und die Rolle, die er im Vor- 
gehen gegen Jesus spielte, werden im Bericht der Synoptiker überhaupt nicht er- 
wähnt. Und die meisten an der gewaltigen Handlung beteiligten Personen bleiben 
anonym. Erst Matthäus (26, 3) nennt den Namen des amtierenden Hohenpriesters 
Kaiphas, der im Prozeß vor dem Hohen Rat den Vorsitz führte und die entschei- 
dende Frage an Jesu richtete, auf Grund derer die Verurteilung erfolgte. Von dem 
ganzen dramatischen Verlauf des Prozesses aber können wir uns, wenn wir nicht 
die Phantasie zu Hilfe nehmen, kein genaues Bild verschaffen. Ferner entbehrt die- 
ser Bericht jeglicher psychologischer Durchdringung der Handlung. Warum hat Ju- 
das Jesus verraten? Welches waren die Motive, die in ihm den ungeheuerlichen 
Entschluß reifen ließen, seinen Meister dessen Todfeinden auszuliefern? Und was 
ist bei seiner Unterhandlung mit ihnen alles besprochen worden? Nichts von all dem 
wird uns mitgeteilt. All das beweist, daß das Ziel der Darstellung nicht einfache 
Berichterstattung war. 

Aber auch das erbauliche Element fehlt darin, wenigstens bei Markus und Mat- 
thäus. Das beweist besonders die nicht mehr zu überbietende Kürze, mit der (mit drei 
Worten) die Kreuzigung selbst erzählt wird. Es ist nicht die Absicht der Evangeli- 
sten (von Lukas abgesehen, wovon später zu sprechen sein wird), ihren Lesern Jesus 
als den in majestätischer Ruhe schweigend duldenden Leidenshelden vor Augen zu 
stellen. Die Darstellung wendet sich nicht an das religiöse Gemüt und zielt nicht 
darauf ab, den Verlauf der ganzen Tragödie möglichst herzergreifend zu beschrei- 
ben. Das die Darstellung der Passion Jesu und die Auswahl der Einzelzüge be- 



10 Josef Schmitt 

stimmende Interesse ist vielmehr ausgesprochen und ausschließlich theologisch. Man 
muß, um die Leidensgeschichte in ihrer Eigenart zu verstehen, zuerst nach ihrem 
•Sitz im Leben" fragen, d. h. danach, welche Bedeutung ihr Inhalt im Glauben 
des Urchristentums und in der urchristlichen Predigt hatte, und dann erst: was ist 
vorgefallen? Wenn man von diesem Gesichtspunkt ausgeht, dann erkennt man, daß 
wir in ihr, wie in der evangelischen Geschichte überhaupt, nicht einfach geschicht- 
liches Tatsachenmaterial vor uns haben, sondern gestaltete und gedeutete Ge- 
schichte. Die geschichtliche Neugierde wird durch die Passionsberichte der Evange- 
lien sehr unzulänglich befriedigt, und sie wollen auch nicht das fromme Gemüt an- 
sprechen, um es zum Mitleiden, zur Reue über die eigenen Sünden, zu tiefer Dank- 
barkeit und Liebe zu entflammen. Wohl aber ist es ihre Absicht, den Sinn der Pas- 
sion dem gläubigen Leser klar zu machen. Sie wird ganz von Gott her gesehen. 
Alles, was hier geschah, so unbegreiflich es auch dem menschlichen Denken erschei- 
nen mag, mußte so geschehen, weil Gottes Ratschluß erfüllt werden muß. Zwar geht 
dies schon aus der auf das Leiden und den Tod Jesu baldigst folgenden Auferste- 
hung hervor. Gottes Wille ist jedoch auch ausgesprochen, im voraus geoffenbart 
in der Schrift, im AT. Und darum wird die Passion im Lichte der alttestamentlichen 
Weissagung gesehen. Es soll nicht nur die Gottgewolltheit des Leidens und Todes 
Jesu überhaupt gezeigt, sondern es sollen auch die Einzelzüge der.Passion durch 
den beständigen Hinweis auf das AT als Gottes Heilsplan entsprechend erwiesen 
werden. Dieses Verständnis wird schon in der ältesten von Paulus übernommenen 
und weitergegebenen Verkündigung in aller Form ausgesprochen. •Ich habe euch 
als Hauptstück überliefert, was ich auch überkommen habe, daß Christus für unsere 
Sünden gestorben ist nach den Schriften, und daß er begraben wurde, und daß er 
auferweckt worden ist am dritten Tage nach den Schriften" (1 Kor 15, 3 f.). Gott 
war es, der seinen eigenen Sohn nicht geschont, sondern ihn für uns dahingegeben, 
•überliefert" hat (Rom 8, 28; vgl. 4, 25). Durch die Hingabe seines Sohnes hat er 
die Welt mit sich versöhnt (2 Kor 5, 19). Durch die Worte und Zeichen der alt- 
testamentlichen Weissagung aber hat Gott den Weg seines Sohnes bestimmt. So 
wird nach der Apostelgeschichte sowohl in der Pfingstpredigt der Petrus (2, 13; 3, 
18) wie später auch von Paulus (13, 27-33) mit Nachdruck ausgesprochen, daß der 
Tod des Messias dem göttlichen Heilsplan entspricht. 

Diese Art, das Leiden Jesu, und zwar auch in seinen Einzelzügen, von Gott her 
zu sehen, ist nicht erst eine Schöpfung des Markus, des ältesten der Synoptiker, 
aber auch nicht eine solche der Urgemeinde oder der Apostel, •ein im Osterglauben 
wurzelndes Postulat", sondern geht auf Jesus selbst zurück. Jesus besaß ein klares 
Vorauswissen seines Todes, dem er seinen Jüngern gegenüber immer wieder Aus- 
druck verlieh. Und er hat nicht bloß wiederholt gesagt, daß er leiden und sterben 
werde, sondern sein Leiden auch als ein von seinem Vater ihm bestimmtes •Muß" 
bezeichnet. Dieses Leiden-Müssen ist nicht etwa lediglich ein infolge des tödlichen 
Hasses seiner Widersacher unvermeidliches menschliches Schicksal, sondern bildete 
einen Teil seiner messianischen Sendung. Jesus lebte in dem Bewußtsein, der Gottes- 
knecht von Is 53 zu sein, der stellvertretend für die vielen sein Leben hingibt 
(vgl. Mk 10, 45). Und er hat diesem Bewußtsein auch den Jüngern gegenüber wie- 
derholt Ausdruck verliehen, ohne daß diese ihn aber damals schon verstanden. 



Die Darstellung der Passion Jesu in den Evangelien 11 

Denn auch hier wird schon wiederholt gesagt, daß der Menschensohn leiden und 
auferstehen muß (vgl. Mk 8, 31; Lk 13, 33; 17, 25; 24, 7: •Denkt daran, wie er zu 
euch gesagt hat, als er noch in Galiläa war: Der Menschensohn muß in die Hände 
der Sünder überliefert und gekreuzigt werden und am dritten Tage auferstehen"). 
Wenn von seinem •Überliefert-werden" gesprochen wird, so ist dabei gewöhnlich 
nicht an die Tat des Judas gedacht, sondern an Gott, dessen Ratschluß sich an ihm 
erfüllen muß (vgl. Mk 8, 33; 10, 33; Mt 26, 2; Rom 4, 25; 8, 32). In seinen letzten 
Gesprächen mit seinen Jüngern sagt Jesus auch einzelne Züge der Passion voraus, 
in denen die Schrift erfüllt werden muß. In Worte aus Ps 41 (40), 10 kleidet er die 
Voraussage des Verrats durch einen aus dem Kreis der Zwölf (Mk 14, 18). Bei Joh 
13, 18 ist dieses Wort zu einem förmlichen Zitat ausgestaltet. Darauf zurückgreifend 
wird Joh 17, 11 nochmals die Tat des Verräters als Erfüllung der Schrift erklärt. 
Besonders wichtig ist Mk 14, 21: •Der Menschensohn geht zwar hin, wie über ihn ge- 
schrieben steht; wehe aber dem Menschen, durch den der Menschensohn überliefert 
wird". Hier wird die eine Tat von zwei Seiten her gesehen. Sie bedeutet schwerste 
Schuld auf Seiten des Täters, und doch muß sie geschehen, weil sie in Gottes Heils- 
ratschluß enthalten ist. Den Jüngern insgesamt sagt Jesus voraus, daß sie alle 
noch in dieser Nacht an ihm irre werden (Mk 14, 27; Lk 26, 31). Aber auch das 
•muß" so geschehen, weil die Schrift (Zach 13, 7) es weissagend so ausspricht. Nach Lk 
22, 27 sagt er den Jüngern, das Schriftwort über den leidenden Gottesknecht (Is 53, 
12) müsse jetzt an ihm erfüllt werden: •Er wurde unter die Übeltäter gezählt". 

Diesem Bewußtsein, vom Vater zum Leiden bestimmt zu sein, entspricht sein 
Verhalten während des Leidens selbst: bei der Gefangennahme, wo er sich mit voll- 
kommener Bereitwilligkeit verhaften läßt, weil die Schrift erfüllt werden muß, und 
wo er aus eben diesem Grunde den Verteidigungsversuch eines Jüngers zurückweist 
(Mt 26, 51-54). Er schweigt gemäß der Weissagung von Is 53, 7 zu den vor dem 
jüdischen (Mk 14, 61) und dem römischen Gericht (15, 5) gegen ihn erhobenen An- 
klagen. Am Kreuz betet er unmittelbar vor seinem Tode mit den Worten eines in 
äußerster Bedrängnis sich vertrauensvoll an seinen Gott Wendenden (Mk 15. 34 = 
Ps 22 [21], 2). Mit diesen Hinweisen auf die Schrift bringt Jesus klar zum Aus- 
druck, daß in allem, was mit ihm geschieht, mag es auch schwerste menschliche Schuld 
sein, in letzter Linie Gott der Handelnde ist. Dieser ist es, der ihn •in die Hände 
der Sünder übergibt". Der Auferstandene belehrt sodann die zwei Emmausjünger, 
um ihren Glauben wieder aufzurichten, an Hand der Schrift, daß •der Messias lei- 
den und (so) in seine Herrlichkeit eingehen mußte" (Lk 24, 26). 

Dieses heilsgeschichtliche Verständnis der Passion bestimmt auch deren Darstel- 
lung durch die Evangelisten. Aus dem bisher Gesagten aber geht klar hervor, daß 
diese Deutung des Leidens Jesu nicht erst eine Konstruktion des Markus oder der 
Urgemeinde ist, sondern wirklich auf Jesus selbst zurückgeht. 

Matthäus hat (26, 15) den Bericht des Markus (14, 11), daß die Hohenpriester 
dem Judas als Lohn für den Verrat Jesu Geld zu geben versprachen, dahin erweitert, 
daß sie ihm •30 Silberlinge darwogen", um deutlich zu machen, daß sich darin die 
Weissagung Zach 11, 12 erfüllte, und er zitiert die nämliche Schriftstelle nochmals 
im vollen Wortlaut, wo er vom Tod des Judas und der Verwendung seines Sünden- 
lohnes durch die Hohenpriester erzählt (27, 3-10). Im folgenden konzentriert sich 



12 Josef 3chmid 

der Weissagungsbeweis auf die eigentliche Kreuzigungsszene. Mit Worten aus Ps 
22 (21), 19 wird die Verlosung der Kleider Jesu durch die an der Kreuzigung be- 
teiligten Soldaten erzählt (Mk 15, 24), ein an sich nebensächlicher Zug im Gesamt- 
geschehen der Kreuzigung, der aber im Gedanken an die alttestamentliche Weis- 
sagung Bedeutung gewinnt. Mit Worten aus demselben Ps 22 (21), 8 wird die Ver- 
höhnung Jesu durch die Vorübergehenden erzählt (Mk 15, 29). Matthäus geht hier 
noch weiter, indem er (27, 43) ausdrücklich noch Ps 22 (21), 9 beifügt. In Erinnerung 
an Ps 69 (68), 22, 5 (•sie gaben mir Galle zur Speise und in meinem Durst tränkten 
sie mich mit Essig") wird • wieder ein an sich nebensächlicher Zug innerhalb der 
Leidensgeschichte • erwähnt, daß einer der Dabeistehenden Jesus mit Essig tränkte 
(Mk 15, 36). Matthäus spricht außerdem mit Rücksicht auf den gleichen Psalmvers 
(gegen Mk 15, 23) von dem mit Galle gemischten Wein, den man Jesus zum Trin- 
ken anbot. Lukas (23, 49) hat den Bericht des Markus (15, 40), daß galiläische Jün- 
gerinnen Jesu bei seinem Kreuz standen, in deutlicher Anlehnung an Ps 38 (37), 12 
und 88 (87), 9 leicht umgestaltet. 

Bei Johannes kommen mehrere weitere Züge dieser Art hinzu. Nach 15, 25 wird 
die Passion von Jesus selbst durch das Wort aus Ps 35 (34), 19 oder Ps 69 (68), 5 
begründet: •damit das Wort erfüllt werde, das in ihrem Gesetz geschrieben steht: 
,Sie haben mich ohne Grund gehaßt'". Die Verlosung der Kleider Jesu wird von 
Johannes viel genauer beschrieben und dabei ausdrücklich auf die Erfüllung der 
Schrift hingewiesen (19, 23 f.). •Damit die Schrift erfüllt würde", spricht Jesus: 
•Mich dürstet" (Ps 22 [21], 16) und wird darauf mit Essig getränkt (19, 28-30). Be- 
sonders wichtig ist dem vierten Evangelisten der Zug, daß die Zerschlagung der 
Schenkel bei Jesus unterblieb und daß statt dessen ein Soldat seine Seite durchbohrte 
(19, 32-37). Darin sieht er die Erfüllung einer Weissagung (Ex 12, 6 f.; Zach 12, 10). 

An diesen Hinweisen auf das AT sind zwei Momente beachtenswert: 1. Es ist vor 
allem Ps 22 (21), der beim Weissagungsbeweis eine Rolle spielt. Es ist höchstwahr- 
scheinlich, daß man diesen Psalm, auf den man durch das von Jesus selbst ihm ent- 
nommene Wort V. 2 (Mk 15, 24) hingewiesen wurde, im Lichte der Passionsereig- 
nisse gelesen, als prophetische Schilderung der Passion verstanden hat. 2. Es fällt 
auf, daß mehrmals, besonders bei Markus, dem ältesten Bericht, die alttestament- 
lichen Texte nicht ausdrücklich zitiert werden, daß vielmehr nur der Wortlaut der 
Erzählung nach dem AT gestaltet wird, so daß nur der Kundige die Verbindung mit 
dem AT erkennen konnte. Obwohl die Zahl der Hinweise und Anspielungen auf 
das AT bei den späteren Evangelisten wächst, wird man nicht zweifeln können, 
daß man die Passion Jesu in der Urkirche und in der Predigt, deren Niederschlag 
die Evangelien sind, von Anfang an im Lichte der alttestamentlichen Weissagung 
las und erzählte, und daß es einen Bericht, in dem der Weissagungsbeweis ganz 
fehlte, nie gegeben hat. 

Wenn die neutestamentlichen Passionsberichte gestaltete Geschichte sind und wenn 
bei ihnen der Weissagungsbeweis einen Einfluß auf die Darstellung und vielleicht 
auch auf die Auswahl des Stoffes ausgeübt hat, so drängt sich die Frage nach der 
Geschichtlichkeit der Züge in der Leidensgeschichte auf, die als erfüllte Weissagung 
bezeichnet werden. Man kann hier die schon genannte Tatsache nicht übersehen, 
daß die Zahl dieser Züge bei den späteren Evangelisten gegenüber Markus wächst 



Die Darstellung der Passion Jesu in den Evangelien 13 

und daß wenigstens an einigen Stellen unbestreitbar erst die Evangelisten den Text 
unter diesen Gesichtspunkt gestellt haben (vgl. Mt 26, 15; 27, 34. 43; Lk 23, 49; Joh 
19, 23 f. 33-37). Anderseits ist ebenso unbestreitbar, daß wenigstens ein Teil dieser 
als erfüllte Weissagung gekennzeichneten Vorgänge schon durch profane Quellen 
als für den Vorgang einer Kreuzigung geschichtlich oder wenigstens wahrschein- 
lich bezeugt werden, so daß wir sie auch bei der Kreuzigung Jesu annehmen müß- 
ten, selbst wenn sie nicht eigens erzählt würden, so die Kleiderverteilung und das 
Zerschlagen der Schenkel zur Beschleunigung des Todes. Auch daß man Jesus einen 
Erfrischungstrank gereicht hat, wird man zu diesen Zügen rechnen dürfen. Die Ver- 
spottung des Gekreuzigten durch die vorübergehenden Juden hat schon an sich alle 
Wahrscheinlichkeit für sich. 

Diese älteste Darstellung des Leidens und Todes Jesu ist, wie gesagt, nicht darauf 
angelegt, den Leser zu rühren. Um so begreiflicher, daß die christliche Frömmigkeit 
späterer Zeiten das, was sie im Bericht der Evangelien vermißte, von sich aus er- 
gänzt und einzelne von den Evangelisten allzu knapp und nüchtern gezeichnete Züge 
ausgemalt hat, um dem Bedürfnis des gläubigen Gemüts Genüge zu tun, so besonders 
die Geißelung und Dornenkrönung, den Gang Jesu zur Stätte der Hinrichtung oder 
die Abnahme seines Leichnams. Dem Urchristentum war eine andere Betrachtungs- 
weise ungleich wichtiger, die wir die christologische nennen können. Es mußte zuerst 
gezeigt werden, daß Jesus trotz aller Machtlosigkeit und Erniedrigung doch der 
Messias ist, ja daß er gerade in dieser Niedrigkeit und Schwäche als leidender Got- 
tesknecht den im voraus geoffenbarten Willen Gottes erfüllte und so als der offen- 
bar wurde, der zu sein er behauptete. Darum hat man die Passion gerade so darge- 
stellt. Sie ist hier als ein Zeugnis für den Glauben erzählt. Nur für ihn wird durch 
diese Gestaltung der Erzählung das ungeheure Ärgernis des Kreuzes beseitigt, in- 
dem sein wahrer göttlicher Sinn enthüllt wird. Für das bloß natürliche Denken, 
dem die Gedanken Gottes fremd und unzugänglich sind, bleibt dagegen dieses 
Ärgernis bestehen. Wir wundern uns darum auch nicht darüber, daß die Bemühun- 
gen eines Origenes und anderer altchristlicher Schriftsteller, die Einwände der chri- 
stentumsfeindlichen Gegner zu entkräften und zu widerlegen, unzulänglich wirken. 
Das kann nicht anders sein. 

Wie sehr trotz der von den Evangelien und dem NT überhaupt gebotenen theo- 
logischen Erklärung des Leidensmysteriums einzelne Züge der Passion auch christ- 
liche Betrachter noch belasten, beweist die Gethsemani-Szene. Sie war für viele, 
namentlich griechische Schriftsteller, ein noch größeres Problem als selbst der in sei- 
nem wahren Sinn nicht mehr verstandene •Verzweiflungsruf" des am Kreuz Ster- 
benden (Mk 15, 34). Man hat diese Szene, in der Jesus zitternd und zagend um Hin- 
wegnahme des Leidenskelches bittet, gegenüber den Einwänden des gefährlichen 
und geistreichen Christengegners Porphyrius nur dadurch retten zu können ge- 
glaubt, daß man ihren Sinn völlig umdeutete, ja ihre Realität geradezu leugnete. 
Jesus habe in Wirklichkeit gar nicht vor dem Tode gezittert, das wäre seiner un- 
würdig gewesen. In Wahrheit sei es mit dieser ganzen Szene nur auf die Überli- 
stung Satans abgesehen gewesen, der durch die Wunder Jesu und die Himmels- 
stimme bei der Taufe schon stutzig geworden sei und darum mit seinem Ansturm, 
ohne den das Leiden Jesu und damit die Erlösung nicht möglich war, zu zögern 



14 Josef Sdimid 

begonnen habe. Darum habe Jesus zur Täuschung gegriffen. Durch ein wohl berech- 
netes Schauspiel der Ohnmacht und Hilflosigkeit habe er dem höllischen Drachen 
den Köder hingehalten, mit dem er ihn fing. • So Makarius Magnes, dessen Ge- 
danken Gregor von Nyssa und andere übernommen haben. 

Der älteste Passionsbericht, den uns Markus bietet, ist weder historisch-biogra- 
phisch, noch erbaulich noch auch apologetisch oder polemisch orientiert. Solche Züge 
treten erst bei den späteren Evangelisten hinzu, ohne daß jedoch dadurch der 
ursprüngliche Sinn verändert wurde. Matthäus hat im Einklang mit der Tendenz 
seines Evangeliums überhaupt die Schuld der Juden am Tode Jesu und die Neu- 
tralität des Römers Pilatus unterstrichen (26,24 f.). Er hat ferner eine Erzählung 
über das schreckliche Ende des Verräters Judas eingefügt (27,3-10). 

Erheblich stärker weicht die Darstellung des Lukas von jener des Markus ab. Sie 
enthält einmal einige Züge, an denen man die Hand des •Historikers unter den 
Evangelisten" erkennt, der auf eine bessere pragmatische Verknüpfung der ein- 
zelnen Begebenheiten bedacht ist. Er trägt sodann dem Empfinden seiner Leser 
dadurch Rechnung, daß er die Darstellung des Seelenkampfes Jesu in Gethsemani 
erheblich abschwächt und die Flucht der durch sie schwer belasteten Jünger bei 
der Gefangennahme Jesu mit Stillschweigen übergeht. Wichtiger sind ein paar 
andere Eigentümlichkeiten seiner Darstellung, weil sie Umstände hervorheben, die 
bei Markus ganz fehlen oder keinen Akzent haben. Er bringt einige Züge, die sich 
an das Gemüt des Lesers wenden, so die rührende Szene, daß die Frauen von 
Jerusalem Jesus auf seinem Gang nach Golgotha ihr Mitleid bekunden und darauf- 
hin von ihm angesprochen, freilich nicht getröstet werden (23,27-31). Noch ein- 
drucksvoller wirkt, daß Jesus, während er am Kreuze hängend von den Dabei- 
stehenden verhöhnt wird, in seiner Seele nicht dadurch mit Bitterkeit erfüllt wird, 
sondern für seine Verfolger betet (23,33), und daß er dem einen, reuigen Scha- 
cher, der sich vertrauensvoll an ihn wendet, das Paradies verheißt (23,39-43). Das 
Bekenntnis des heidnischen Hauptmanns ergänzt Lukas dahin, daß er Jesus einen 
wirklich Gerechten nennt, der schuldlos leidet. So wird der Heide zum ersten 
Bekenner für den scheinbar schmählich Unterlegenen. Auch das Volk ist, wie 
Lukas beifügt, vom Tode Jesu erschüttert. Sodann übergeht Lukas das schwierige 
Wort aus Ps 22, mit dem Jesus nach Mk 15,34 stirbt, und nennt statt dessen als 
Inhalt des Todesschreis Jesu (Mk 15,37) ein anderes Psalmwort, in dem ein von 
seinen Feinden mit dem Tode Bedrohter sein Leben vertrauensvoll Gott anbe- 
fiehlt. Damit legt Jesus sein Leben bereitwillig in Gottes Hände und stirbt in vol- 
ler Gelassenheit • das Vorbild des Frommen. Zweifellos werden mit all dem 
Züge am Bild des sterbenden Herrn hervorgehoben, die dieses menschlich bewe- 
gender gestalten. Endlich hat Lukas noch einen theologisch wichtigen, auch bei 
Johannes (13, 2. 27) wiederkehrenden Zug beigefügt, der aber ganz auf der Linie 
der Markus-Berichte liegt, indem er ausdrücklich bemerkt, daß die Tat des Judas 
unter dem Einfluß Satans geschah (22,3). Damit wird, und zwar sogleich am Be- 
ginn der Passion, deutlich gesagt, daß es nicht bloß Menschen sind, die jetzt an 
Jesus Hand anlegen. Die Passion ist vielmehr der entscheidende Angriff Satans 
auf Jesus. 

Anders als die Synoptiker setzt Johannes, der sein Evangelium in einer viel 



Die Darstellung der Passion Jesu in den Evangelien 15 

späteren Situation, erst zwei Generationen nach dem Tode Jesu, geschrieben hat, 
die Akzente. Seine Gestaltung der Leidensgeschichte hält sich wohl an den durch 
die Überlieferung und die Geschichte selbst geschaffenen Rahmen, entspricht aber 
auch genau seinem eigenen Christusbild. In den der Passion vorausgestellten Ab- 
schiedsreden hinterläßt Jesus den Jüngern sein Testament. Er tut dies aber nicht 
in wehmütiger Abschiedsstimmung, sondern in der Haltung des Gottessohnes, der 
jetzt sein Werk vollendet und zu seinem Vater zurückkehrt. Im Hohepriesterlichen 
Gebet empfiehlt er die Jüngergemeinde und auch die, die später an ihn glauben 
werden, dem Vater. Für die menschliche Bosheit ist bei Johannes kaum noch ein 
Platz. Jesus erfüllt vielmehr in seinem Leiden den Willen des Vaters fast ohne 
das Eingreifen der Menschen. Darum existiert auch die Frage nach dem Warum 
eigentlich nicht mehr. Das Geheimnis des Kreuzes hat aufgehört ein Geheimnis, 
ein dunkles Rätsel zu sein. Das Kreuz ist hier förmlich zum Thron geworden und 
der Gang zum Hinrichtungsplatz wird zum Triumphzug (Jesus trägt selbst das 
Kreuz dorthin und von Simon von Kyrene wird nicht mehr gesprochen). Die Welt, 
die Juden und Pilatus sehen das zwar nicht, aber den Lesern des Evangeliums 
ist es offenbar. Die Feinde Jesu wagen nicht Hand an ihn zu legen. Judas nennt 
den Häschern wohl den Ort, wo Jesus sich aufhält, aber dieser gibt sich ihnen selbst 
zu erkennen, worauf sie vor ihm zu Boden stürzen, bis wieder er selbst sie auf- 
fordert, ihn zu ergreifen. Seine Haltung vor dem Hohenpriester ist voller Hoheit, 
noch mehr die vor Pilatus, vor dem er sein Königtum betont. Er ist ein König, 
aber sein Königtum ist nicht von dieser Welt. Nur wer aus der Wahrheit ist, ver- 
mag seine Würde zu erkennen. In der Kreuzigungsszene geht Johannes am ge- 
nauesten mit den älteren Evangelien zusammen. Aber auch hier sind es neue Züge, 
die Jesus als den Triumphator zeigen. Es ist nicht mehr der verborgene Messias 
in seiner tiefsten Erniedrigung, der den unbegreiflichen Willen Gottes erfüllt, noch 
der Leidensmann, der ein Beispiel heroischer Geduld gibt, sondern der König, 
der seine Kirche gründet und zu seinem Vater geht. Die Kreuzigungsszene wird 
gekrönt durch ein Wort voller Majestät: •Es ist vollbracht". Das Kreuz hat hier 
seinen Charakter als Symbol der Schwäche und der Schmach schon ganz verloren. 

Wir verstehen die Passionsberichte der Evangelien nur dann richtig, wenn wir 
fragen, was sie ihrer Zeit sagen wollten. Die alten Christen konnten von Jesus, 
seiner Person und seinem Werk nur in der Sprache des Glaubens sprechen. Und 
darum konnten sie auch sein Leiden und Sterben nur als Heilsgeschichte dar- 
stellen, daß heißt: sie haben die Passion ganz von Gott her gesehen und dadurch 
das in ihr liegende Ärgernis beseitigt. Das kommt schon im ältesten Passions- 
bericht, wie er uns bei Markus vorliegt, klar zum Ausdruck, ist aber am eindrucks- 
vollsten bei Johannes geschehen. Hier haben die daran beteiligten menschlichen 
Gestalten schon fast alle Bedeutung eingebüßt. Gott und sein auf die Welt 
gesandter Sohn sind eigentlich allein noch die Handelnden. Warum es aber Gott 
gefallen hat, seinen Sohn gerade den Weg des Leidens und der Erniedrigung 
gehen zu lassen, auf diese Frage gibt das NT keine Antwort. Sie darf von Men- 
schen überhaupt nicht gestellt werden. 




