
Der Teufel in unseren Versuchungen 

Von Hans Hirschmann S.J. Frankfurt/Main 

Daß in unseren Versuchungen die Macht des gefallenen Engels wirksam wird, ist 
eine Wahrheit des christlichen Glaubens, deren Tatsächlichkeit auch heute von nie- 
mandem, der sich noch wirklich Christ nennt, bestritten wird. Zu klar, zu vielfältig 
sind die Aussagen der Heiligen Schrift darüber im Alten und im Neuen Testament, 
angefangen vom Bericht über den Sündenfall der Stammeltern (Gen 3; Rom 5,12; 
Weish 2,23 f) über ausführliche Einzelschilderungen, wie sie am Anfang des Buches 
Job oder im Buche Zacharias zu finden sind, bis zu den warnenden Worten un- 
seres Herrn im Evangelium (Lk. 22, 31) und den eindringlichen Mahnungen 
seiner Apostel (Eph 6, 11; 1 Petr 5, 8 ff). Es gehört zur christlichen •Nüchternheit", 
zu wachen und zu beten; •denn euer Widersacher, der Teufel, geht umher wie ein 
brüllender Löwe und sucht, wen er verschlingen kann". Dieser Glaube spiegelt sich 
in der Liturgie der Kirche, vor allem in ihren Exorzismen. Er durchdringt die Lehren 
der Meister des geistlichen Lebens über die •Unterscheidung der Geister". Das zeit- 
bedingte Kolorit mancher Aussagen stellt ihre Wirklichkeitsdichte nicht in Frage. 

Dennoch bleiben für den Gläubigen nicht wenig Fragen. Wie soll er die be- 
fremdliche Freiheit verstehen, die Gott den verdammten Engeln gegeben zu haben 
scheint? Wie ihr Gerichtetsein und ihr Verdammtsein in der Hölle in Zusammen- 
hang bringen mit ihrer Wirksamkeit auf Erden? 

So berechtigt solche Fragen natürlich sind, so liegen ihnen doch oft Vorstellungen 
über die Welt der Engel zu Grunde, die deren geistige Eigenart und ihr darin be- 
gründetes Verhältnis zu uns übersehen. Das durchschnittliche christliche Bewußt- 
sein stellt sich das verhängnisvolle Tun Satans und seines Anhangs ungefähr so 
vor: ,Am Anfang', d. h. vor der Erschaffung des Menschen • und darum ohne 
Zusammenhang mit dessen Welt! • schuf Gott die Engel. Er stellte sie in eine 
Bewährung und Entscheidung, deren Charakter wir nicht kennen. Jedenfalls scheint 
es sich um etwas gehandelt zu haben, was ihr unmittelbares Verhältnis zu Gott be- 
traf. Ein Teil von ihnen hat in dieser Prüfung versagt. Sie wurden von Gott ver- 
stoßen in die Hölle, den Ort der ewigen Ausgestoßenheit von seiner beseligenden 
Anschauung und des Leidens unter einem geheimnisvollen, sie von außen peinigen- 
den •Feuer". • Dann schuf Gott den Menschen und seine Welt. Auf Grund einer 
geheimnisvollen göttlichen Fügung wurde den gefallenen Geistern aber • ebenso 
wie den Engeln des Himmels • ein Einfluß über diese Welt und den Menschen zu- 
gestanden. In ihrem Haß gegen Gott und aus Neid mißbrauchen sie nun die ihnen 
noch gebliebene Macht, um die Menschen zu Fall zu bringen und ihnen das ewige 
Leben zu entreißen. Bei einigen gelingt es ihnen • diese unterliegen ihrer Herr- 
schaft und werden, wenn ihnen nicht die Gnade der Umkehr geschenkt wird, mit 
in das ewige Verderben gerissen •, andere widerstehen in der Kraft des Herrn und 
teilen damit dessen Triumph. 

Ist diese Vorstellung richtig? Nein! Denn sie übersieht die Tatsache der Einheit 
des göttlichen Heilsplanes. Dieser bezieht von vornherein in die Erschaffung der 



Der Teufel in unseren Versuchungen 17 

Welt die Engel mit ein. Da die Welt auf Christus hin erschaffen ist (Kol 1,16 f), 
der als Haupt seiner Kirche die ganze Schöpfung zusammenfaßt und zu ihrer Sinn- 
fülle führt (Eph l,22f; Kol 1,18), sind auch die Engel auf Ihn und die in Ihm zur 
Heilsgemeinschaft der Kirche zusammengefaßten Menschen hingeordnet. •Sind nickt 
alle dienende Geister, ausgesandt zum Dienste um derer willen, welche die Selig- 
keit erben sollen?", sagt der Hebräerbrief (1, 14). So ist der Dienst am Menschen in 
der Verwirklichung seines Heils in Christus ein Auftrag, der die Stellung der 
Engel im Universum innerlich bestimmt. Diese ihre Bestimmung stand • im Glau- 
ben faßbar • vor ihnen, als ihnen mit dem Beginn ihres Daseins ihr Auftrag in der 
Schöpfung bewußt wurde. Im Zusammenhang damit und zur Erfüllung ihres Auf- 
trags • nur so! • war ihnen nicht nur ein Wissen um die Welt des Menschen ge- 
geben, sondern zugleich auch die Macht, in dieser Welt wirken zu können. Das Ja 
zu seiner •Weltbestimmung", wenn wir so sagen dürfen, ergibt sich dabei für den 
Engel nicht mit Naturnotwendigkeit; er hat die Freiheit, sich diesem Auftrag auch 
zu versagen, • zu versagen in dem ganzen Umfang, in dem ihm direkt und indirekt 
Macht über den Menschen gegeben ist: er kann sie ausüben in persönlicher Ver- 
antwortung und zugleich in Begegnung und Auseinandersetzung mit seinen Mit- 
engeln, die mit ihm in dem gleichen Auftrag stehen, jeder an seiner Stelle; er kann 
sie aber auch ausüben im Widerspruch gegen Gott, und dann zugleich im Wider- 
spruch gegen seine eigene Bestimmung und gegen die Bestimmung des Menschen. 
Immer übt er sie aus auf das ganze Menschengeschlecht; denn dieses ist in Adam 
und in Christus eine Einheit; alle Menschen haben ihren Ort in dem göttlichen 
Heilsplan, der in der Menschwerdung des Sohnes Gottes und seiner Verherr- 
lichung des Vaters im Heiligen Geiste gipfelt. Tatsächlich hat ein Teil der Engel 
die ihnen verliehene Macht im Widerspruch gegen diesen Heilsplan und seinen 
Vollender, im Widerspruch gegen Gott und seinen Gesalbten, ausgeübt. 

Darum enthält der Sündenfall der Engel nicht nur eine Stellungnahme gegen Gott 
und einen Widerspruch gegen ihr eigenes Wesen. Er enthält auch einen Wider- 
spruch gegen den göttlichen Weltplan im ganzen und den Menschen in ihm im 
besonderen. Er enthält eine Auflehnung gegen die ihm auferlegte Bestimmung 
zum Dienst am Menschen in der Verwirklichung des göttlichen Heilsratschlusses. Die 
Sünde des Engels ist eine Versündigung am Menschen. Da die Welt des Menschen 
in Raum und Zeit verläuft, wirkt sich diese Untreue des Engels gegen seine Be- 
stimmung, entsprechend der Eigengesetzlichkeit des Menschen, erst in Raum und 
Zeit, d. h. aber in der Geschichte aus. Die dämonische Bosheit, die sich hier auf 
Erden, in dem atemberaubenden Drama der Geschichte, in Verlockungen, Erhebun- 
gen und Züchtigungen, auf den Menschen und die Völker stürzt und diese Welt zu 
einem ihr unterworfenen Herrschaftsbereich machen will, ist unmittelbar die Bos- 
heit des nicht nur einstmals gefallenen, sondern des fallenden Engels selbst. Seine 
Teufelei, sein Wille, zu versuchen, zu Fall zu bringen, ist seine Schuld. 

Damit werden erst die unheimlichen und erschreckenden Dimensionen jeder 
menschlichen Versuchung sichtbar. Sie ist eine Szene des großen •Welttheaters", in 
dem Gott und die Menschen, gute und böse Engel mitspielen. Es geht in der Ver- 
suchung um einen Ausschnitt aus einem umfassenden Ganzen, das alle Menschen 
immer zugleich, das Menschengeschlecht als solches, in sich begreift. Es geht um einen 



18 Hans Hirschmann 

Angriff auf den Menschen schlechthin, ausgeübt durch den Feind der mensch- 
lichen Natur; es geht um einen Angriff, der diese seine Totalität aus der Hinordnung 
des Schöpfungsganzen auf das Haupt der Schöpfung, auf Christus, erhält • es 
geht um den Kampf zwischen Christus und dem Antichristus, um die Herrschaft in 
der Schöpfung, soweit sie von Gott den geschaffenen Wesen übertragen wurde. 

Dieser Kampf beginnt im Paradies und zeigt dort (nicht in einem vorweltlichen 
Raum), in der Versuchung des ersten Menschen, seine kennzeichnende Eigentüm- 
lichkeit. Er beginnt mit dem Widerspruch des Teufels gegen die Wahrheit. Der 
Versucher ist •der Vater der Lüge" (Joh 8,44). Er läßt die Freiheit des Menschen 
als Unfreiheit erscheinen und bringt ihn zu Fall durch die Übersteigerung seines 
Willens zu dem, was er nicht aus eigener Kraft heraus, sondern nur in Gnade er- 
reichen kann: die Göttlichkeit seines Lebens. Er verheißt Lebenssteigerung und be- 
wirkt den Tod. 

Es kann uns nicht wundern, wenn die Angriffe des gefallenen Engels im Leben 
des Gottmenschen ihren Höhepunkt erreichen (Mt 4,1•11). Dabei wurde Christus 
nicht als Einzelner versucht, sondern als Haupt und Vertreter der ganzen zu 
erlösenden Menschheit, als Messias. Er hat in der Wüste, unter wilden Tieren, 
hungernd und büßend, für uns alle den Angriff Satans aufgefangen und über- 
wunden. Seine Versuchungen sind darum auch die Grundgestalt der Versuchung 
des Menschen überhaupt. 

Die erste Versuchung: •Sprich, daß diese Steine Brot werden", geht aus von den 
Regungen der menschlichen Natur. Diese zeigen sich bei unserem Herrn als Folge 
seines Fastens. Die Natur versucht, sich zu verwirklichen. Sie trägt aber das letzte 
Gesetz, unter das diese Verwirklichung gestellt ist, nicht in sich selbst. Darum 
kann sie Anlaß zur Versuchung werden. Übersieht der Mensch, daß seine Natur 
nicht in sich geschlossen ist, ihren Sinn nicht in sich selbst trägt, daß sich dieser Sinn 
vielmehr erst aus dem Worte Gottes erschließt, dann ist er bereits der Versuchung 
unterlegen. Das menschgewordene •Wort" Gottes überwindet in der Treue zum 
Auftrag des Vaters, und damit in der Treue zu sich selbst, die erste Versuchung; 
es überwindet sie so, daß jeder, der ihm glaubt, die gleiche Versuchung, das Be- 
gehren der Natur zur Selbstverwirklichung, unabhängig vom Gesetze Gottes in 
Christus, auch im eigenen Leben überwinden kann. Nur im •Wort" Gottes, das 
auch hier wie ein zweischneidiges, richtendes Schwert wirkt, ist diese Überwindung 
möglich. 

Die zweite Versuchung kommt aus eben diesem Wort. Auch das Wort Gottes, in 
seiner über die bloße Natur hinausweisenden Forderung, kann Anlaß zur Ver- 
suchung werden. Als Wort ist es mehrdeutig. Es läßt auch die Mißdeutung zu. Diese 
aber ist ein Rückfall in die erste Versuchung: in die Gefahr der Vorentscheidung 
über den Sinn des Offenbarungswortes von der bloßen Natur her. Die Forderung 
der Natur erscheint dann als Forderung des redenden Gottes selbst. So mißverständ- 
lich aber wie in der Urgeschichte der sündigen Menschheit und auch noch im Alten 
Bund ist das Wort Gottes nicht mehr, seitdem Gott selbst Mensch geworden ist. Er 
hat sich dem Menschen verständlich gemacht, indem er in menschlichen Worten 
und Zeichen zu ihm sprach und ihm den göttlichen Sinn dieser Zeichen und Worte 
gnadenhaft erschloß. Ihn versuchen wollen, heißt darum Gott selbst versuchen 



Der Teufel in unseren Versuchungen 19 

wollen, der vom Menschen Besitz ergriffen hat und seine Entscheidungen lenkt. •Du 
sollst den Herrn, Deinen Gott, nicht versuchen". 

Die dritte Versuchung, auf die alle übrigen hinauszielen, ist die Anerken- 
nung der scheinbaren Macht des gefallenen Engels als des Fürsten dieser Welt (Eph 
2,1; Joh 12,31; 14,30; 16,10). Nichts ist ja offenkundiger als die Größe und der 
Umfang dieser Macht. In sich und um sich erlebt sie der Mensch täglich als Grenze 
seines besten Wollens. Was erscheint selbstverständlicher, als sich mit dieser Tat- 
sache abzufinden? Ist nicht auch Christus in seinem Kreuzestode der Macht Satans 
unterlegen? Ist nicht sein Werk an einem •ehebrecherischen" Geschlecht, das statt der 
Gemeinschaft mit ihm den Bund mit Satan suchte, gescheitert, an der Untreue des 
Judas, dem •der Teufel eingegeben hatte, ihn zu verraten" (Joh 13, 2)? Hier wird 
allerdings ein Geheimnis sichtbar, das dem Menschen und dem Christen die größte 
aller Versuchungen bereiten kann: das Geheimnis des Kreuzes, das Geheimnis der 
Macht Gottes in seiner Ohnmacht. Aber eben dieses Geheimnis ist auch die Quelle 
der Kraft zur Überwindung jener Versuchung, zu der es Anlaß werden kann. Denn 
das ist ja gerade der Sinn des Lebens und des Lebensopfers Christi: die Herrschaft 
Satans, der den Tod in seiner Gewalt hatte, zu brechen. •Durch seinen Tod wollte 
er den entthronen, der des Todes Gewalt in Händen hatte, den Teufel, und wollte 
alle die erlösen, die infolge ihrer Todesfurcht das ganze Leben lang im Banne der 
Knechtschaft gestanden" (Hebr2,14). Zwar erscheint dieser Tod Christi als die 
äußerste Offenbarung der Macht des gefallenen Engels; tatsächlich aber wird diese 
gerade durch den Tod Christi innerlich gebrochen (Kol 2, 14). In der Anteilnahme 
an seinem Tode vermögen auch wir die Ohnmacht unseres Wesens und das Scheitern 
unseres Lebens im Tode zu überwinden. 

Das Nein Christi zum Teufel in der Versuchung hat eine ganz andere Tragweite 
als das Nein, das er etwa einem Menschen gegenüber ausspricht. Der Mensch, der die 
Gesamtheit der Entscheidungen seines Lebens nicht in einer einzigen Entscheidung 
zusammenzudrängen vermag, der heute bereuen kann, was er gestern tat, und 
morgen wieder ein anderer ist, nimmt in jenen Entscheidungen, die nicht seine letz- 
ten sind, noch nicht endgültig Stellung für oder gegen Gott. Der gefallene Engel 
aber entscheidet sich nicht wie der Mensch. Er setzt seine ganze Existenz, seine ganze 
Ewigkeit in die Entscheidung, die er, vor seine Aufgabe gestellt, ein für allemal 
trifft. Die Antwort Gottes ihm gegenüber ist darum ebenso endgültig wie die 
Stellungnahme des fallenden Geistes. Das Nein Gottes zur Auflehnung Satans ist 
endgültige Verwerfung. Darum ist das Nein Christi zu seinem Versucher das Ge- 
richt über ihn, sein Urteilsspruch. Dieses •Weiche, Satan!" begründet den ewigen 
Ausschluß von der Anschauung Gottes. Denn dem Menschensohn hat der Vater 
alles Gericht übertragen, auch das Gericht über die Engel (Joh 5,22). 

Ja noch mehr! Von hier aus erschließt sich uns vielleicht erst das ganze Ge- 
heimnis dieser Verwerfung. Sie ist ja nicht nur ewiger Ausschluß von der beseligen- 
den Anschauung Gottes, sondern zugleich auch Verdammnis zum •ewigen Feuer, 
welches dem Teufel und seinem Anhang bereitet worden ist" (Mt 25,41). Die kirch- 
liche Verkündigung hat daran festgehalten, daß dieses •Feuer" nicht mit dem Aus- 
schluß aus der beseligenden Anschauung identisch ist; sie hat sich auch dagegen 
gewehrt, es bloß als das Echo dieses Ausschlusses im unglücklichen Bewußtsein der 



20 Hans Hirschmann 

Verdammten zu sehen. Sie bestand darauf, daß es. ein. Leiden unter einer äußeren, 
geschaffenen Wirklichkeit ist, die eine immerwährende Qual für die Verdammten 
bedeutet. Warum sollte diese äußere, geschaffene Wirklichkeit nicht die in Christus 
Gott verbundene und zur ewigen Teilnahme an seinem Leben gekommene Wirk- 
lichkeit der Welt selbst sein, unter deren Vollendung und Widerspruch der gefallene 
Geist ebenso leiden muß wie unter dem Widerspruch Gottes? 

Nicht nur Christus spricht das Nein zum Versucher. In ihm sprechen es auch wir 
Christen. Und so wie das Nachgeben gegenüber der Versuchung einen Menschen in 
den Fall der Engel verstrickt, so läßt die Überwindung der Versuchung ihn teilneh- 
men an der Herrschaft Christi und an Seinem Gericht, auch über die Engel (1 Kol 
6,3). Die Tragweite dieser Wahrheit für die Erhaltung und die Weckung des 
christlichen Mutes, für die Tapferkeit und die Standhaftigkeit des Christen im 
Kampf ist offensichtlich. Es ist Christus, der in der Schwäche des •Fleisches" über 
den Drachen triumphiert (Offb 12, 10), gerade auch dann, wenn uns das Leiden zur 
Versuchung wird. 

Die Herrlichkeit Christi als des Vollenders der Schöpfung, aufleuchtend im Be- 
wußtsein der Engel bei ihrer Schöpfung und in ihrer Bewährung, wurde ihnen zum 
Anlaß des Neides und des Hochmutes und damit der Anlaß zu ihrem Fall, zur 
Verweigerung ihres Dienstes am Menschen. Scheinbar ein Erfolg: denn von Eva 
und Adam an erlagen und erliegen immer wieder Menschen ihrem Werben. Die 
Erde wird in den Fall der Engel verwickelt, der Fürst dieser Welt organisiert die 
Menschheit zu einem •Reich der Sünde", des Widerspruchs gegen Gott, das in der 
Kreuzigung des Sohnes Gottes zu seinem höchsten Triumph kommt. Aber eben die- 
ser Kreuzestod überwindet zugleich die Macht der Hölle endgültig, indem er dem 
Gesalbten des Herrn und Seinem Gefolge jene Herrlichkeit und Herrschaft bringt, 
die zu verhindern der Sinn der teuflischen Rebellion war: diese hat sich selbst auf- 
gehoben. 




