Der Teufel in unseren Versuchungen

Von Hans Hirschmann S.J. Frankfurt/Main

Daf in unseren Versuchungen die Macht des gefallenen Engels wirksam wird, ist
eine Wahrheit des christlichen Glaubens, deren Tatsichlichkeit auch heute von nie-
mandem, der sich noch wirklich Christ nennt, bestritten wird. Zu klar, zu vielfaltig
sind die Aussagen der Heiligen Schrift dariiber im Alten und im Neuen Testament,
angefangen vom Bericht iiber den Siindenfall der Stammeltern (Gen 8; Rém 5,12;
Weish 2,23 f) iiber ausfiihrliche Einzelschilderungen, wie sie am Anfang des Buches
Job oder im Buche Zacharias zu finden sind, bis zu den warnenden Worten un-
seres Herrn im Evangelium (Lk. 22, 31) und den eindringlichen Mahnungen
seiner Apostel (Eph 6, 11; 1 Petr 5, 8 ff). Es gehort zur christlichen ,Niichternheit®,
zu wachen und zu beten; ,denn euer Widersacher, der Teufel, geht umher wie ein
briillender Lowe und sucht, wen er verschlingen kann®. Dieser Glaube spiegelt sich
in der Liturgie der Kirche, vor allem in ihren Exorzismen. Er durchdringt die Lehren
der Meister des geistlichen Lebens iiber die ,Unterscheidung der Geister”. Das zeit-
bedingte Kolorit mancher Aussagen stellt ihre Wirklichkeitsdichte nicht in Frage.

Dennoch bleiben fiir den Gliubigen nicht wenig Fragen. Wie soll er die be-
fremdliche Freiheit verstehen, die Gott den verdammten Engeln gegeben zu haben
scheint? Wie ihr Gerichtetsein und ihr Verdammtsein in der Hélle in Zusammen-
hang bringen mit ihrer Wirksamkeit auf Erden?

So berechtigt solche Fragen natiirlich sind, so liegen ihnen doch oft Vorstellungen
iiber die Welt der Engel zu Grunde, die deren geistige Eigenart und ihr darin be-
griindetes Verhiltnis zu uns iibersehen. Das durchschnittliche christliche Bewufit-
sein stellt sich das verhingnisvolle Tun Satans und seines Anhangs ungefahr so
vor: ,Am Anfang’, d. h. vor der Erschaffung des Menschen — und darum ohne
Zusammenhang mit dessen Welt! — schuf Gott die Engel. Er stellte sie in eine
Bewihrung und Entscheidung, deren Charakter wir nicht kennen. Jedenfalls scheint
es sich um etwas gehandelt zu haben, was ihr unmittelbares Verhéltnis zu Gott be-
traf. Ein Teil von ihnen hat in dieser Priifung versagt. Sie wurden von Gott ver-
stofen in die Hélle, den Ort der ewigen Ausgestofienheit von seiner beseligenden
Anschauung und des Leidens unter einem geheimnisvollen, sie von auflen peinigen-
den ,Feuer“. — Dann schuf Gott den Menschen und seine Welt. Auf Grund einer
geheimnisvollen gottlichen Filgung wurde den gefallenen Geistern aber — ebenso
wie den Engeln des Himmels — ein Einfluf iiber diese Welt und den Menschen zu-
gestanden. In ihrem Hafl gegen Gott und aus Neid milbrauchen sie nun die ihnen
noch gebliebene Macht, um die Menschen zu Fall zu bringen und ihnen das ewige
Leben zu entreifien. Bei einigen gelingt es ihnen — diese unterliegen ihrer Herr-
schaft und werden, wenn ihnen nicht die Gnade der Umkehr geschenkt wird, mit
in das ewige Verderben gerissen —, andere widerstehen in der Kraft des Herrn und
teilen damit dessen Triumph.

Ist diese Vorstellung richtig? Nein! Denn sie iibersieht die Tatsache der Einheit
des gottlichen Heilsplanes. Dieser bezieht von vornherein in die Erschaffung der



Der Teufel in unseren Versuchungen 17

Welt die Engel mit ein. Da die Welt auf Christus hin erschaffen ist (Kol 1, 16 f),
der als Haupt seiner Kirche die ganze Schépfung zusammenfafit und zu ihrer Sinn-
falle fihrt (Eph 1,22f; Kol 1, 18), sind auch die Engel auf Thn und die in Thm zur
Heilsgemeinschaft der Kirche zusammengefafiten Menschen hingeordnet. ,Sind nicht
alle dienende Geister, ausgesandt zum Dienste um derer willen, welche die Selig-
keit erben sollen?”, sagt der Hebrderbrief (1, 14). So ist der Dienst am Menschen in
der Verwirklichung seines Heils in Christus ein Auftrag, der die Stellung der
Engel im Universum innerlich bestimmt. Diese ihre Bestimmung stand — im Glau-
ben falbar — vor ihnen, als ihnen mit dem Beginn ihres Daseins ihr Auftrag in der
Schopfung bewuflt wurde. Im Zusammenhang damit und zur Erfiillung ihres Auf-
trags — nur so! — war ihnen nicht nur ein Wissen um die Welt des Menschen ge-
geben, sondern zugleich auch die Macht, in dieser Welt wirken zu konnen. Das Ja
zu seiner , Weltbestimmung“, wenn wir so sagen diirfen, ergibt sich dabei fiir den
Engel nicht mit Naturnotwendigkeit; er hat die Freiheit, sich diesem Auftrag auch
zu versagen, — zu versagen in dem ganzen Umfang, in dem ihm direkt und indirekt
Macht itber den Menschen gegeben ist: er kann sie ausiiben in personlicher Ver-
antwortung und zugleich in Begegnung und Auscinandersetzung mit seinen Mit-
engeln, die mit ihm in dem gleichen Auftrag stehen, jeder an seiner Stelle; er kann
sie aber auch ausiiben im Widerspruch gegen Gott, und dann zugleich im Wider-
spruch gegen seine eigene Bestimmung und gegen die Bestimmung des Menschen.
Immer bt er sie aus auf das ganze Menschengeschlecht; denn dieses ist in Adam
und in Christus eine Einheit; alle Menschen haben ihren Ort in dem géttlichen
Heilsplan, der in der Menschwerdung des Sohnes Gottes und seiner Verherr-
lichung des Vaters im Heiligen Geiste gipfelt. Tatsachlich hat ein Teil der Engel
die ihnen verliechene Macht im Widerspruch gegen diesen Heilsplan und seinen
Vollender, im Widerspruch gegen Gott und seinen Gesalbten, ausgeiibt.

Darum enthilt der Siindenfall der Engel nicht nur eine Stellungnahme gegen Gott
und einen Widerspruch gegen ihr eigenes Wesen. Er enthalt auch einen Wider-
spruch gegen den gottlichen Weltplan im ganzen und den Menschen in ihm im
besonderen. Er enthilt eine Auflehnung gegen die ihm auoferlegte Bestimmung
zum Dienst am Menschen in der Verwirklichung des gottlichen Heilsratschlusses. Die
Siinde des Engels ist eine Versiindigung am Menschen. Da die Welt des Menschen
in Raum und Zeit verlduft, wirkt sich diese Untreue des Engels gegen seine Be-
stimmung, entsprechend der Eigengesetzlichkeit des Menschen, erst in Raum und
Zeit, d. h. aber in der Geschichte aus. Die damonische Bosheit, die sich hier auf
Erden, in dem atemberaunbenden Drama der Geschichte, in Verlockungen, Erhebun-
gen und Ziichtigungen, auf den Menschen und die Vilker stirzt und diese Welt zu
einem ihr unterworfenen Herrschaftsbereich machen will, ist unmittelbar die Bos-
heit des nicht nur einstmals gefallenen, sondern des fallenden Engels selbst. Seine
Teufelei, sein Wille, zu versuchen, zu Fall zu bringen, ist seine Schuld.

Damit werden erst die unheimlichen und erschreckenden Dimensionen jeder
menschlichen Versuchung sichtbar. Sie ist eine Szene des groflen ,, Welttheaters®, in
dem Gott und dic Menschen, gute und bose Engel mitspielen, Es geht in der Ver-
suchung um einen Ausschnitt aus ecinem umfassenden Ganzen, das alle Menschen
immer zugleich, das Menschengeschlecht als solches, in sich begreift. Es geht um einen



18 Hans Hirschmann

Angriff auf den Menschen schlechthin, ausgeiibt durch den Feind der mensch-
lichen Natur; es geht um einen Angriff, der diese seine Totalitdt aus der Hinordnung
des Schopfungsganzen auf das Haupt der Schopfung, auf Christus, erhdlt — es
geht um den Kampf zwischen Christus und dem Antichristus, um die Herrschaft in
der Schopfung, soweit sie von Gott den geschaffenen Wesen iibertragen wurde.

Dieser Kampf beginnt im Paradies und zeigt dort (nicht in einem vorweltlichen
Raum), in der Versuchung des ersten Menschen, seine kennzeichnende Figentiim-
lichkeit. Er beginnt mit dem Widerspruch des Teufels gegen die Wahrheit. Der
Versucher ist ,der Uater der Liige® (Joh 8,44). Er 14t die Freiheit des Menschen
als Unfreiheit erscheinen und bringt ihn zu Fall durch die Ubersteigerung seines
Willens zu dem, was er nicht aus eigener Kraft heraus, sondern nur in Gnade er-
reichen kann: die Géttlichkeit seines Lebens. Er verheifit Lebenssteigerung und be-
wirkt den Tod.

Es kann uns nicht wundern, wenn die Angriffe des gefallenen Engels im Leben
des Gottmenschen ibren Hohepunkt erreichen (Mt 4,1—11). Dabei wurde Christus
nicht als Einzelner versucht, sondern als Haupt und Vertreter der ganzen zu
erlosenden Menschheit, als Messias. Er hat in der Wiiste, unter wilden Tieren,
hungernd und biiflend, fiir uns alle den Angriff Satans aufgefangen und dber-
wunden. Seine Versuchungen sind darum auch die Grundgestalt der Versuchung
des Menschen iiberhaupt.

Die erste Versuchung: ,Sprich, dafi diese Steine Brot werden®, geht aus von den
Regungen der menschlichen Natur. Diese zeigen sich bei unserem Herrn als Folge
seines Fastens. Die Natur versucht, sich zu verwirklichen. Sie trigt aber das letzte
Gesetz, unter das diese Verwirklichung gestellt ist, nicht in sich selbst. Darum
kann sie Anlaf zur Versuchung werden. Ubersieht der Mensch, dafl seine Natur
nicht in sich gescilossen ist, ihren Sinn nicht in sich selbst tragt, dafl sich dieser Sinn
vielmebr erst aus dem Worte Gottes erschlielt, dann ist er bereits der Versuchung
unterlegen. Das menschgewordene ,Wort* Gottes iiberwindet in der Treue zum
Auftrag des Vaters, und damit in der Treue zu sich selbst, die erste Versuchung;
es iiberwindet sie so, dafl jeder, der ihm glaubt, die gleiche Versuchung, das Be-
gehren der Natur zur Selbstverwirklichung, unabhingig vom Gesetze Gottes in
Christus, auch im eigenen Leben iiberwinden kann. Nur im ,Wort* Gottes, das
auch hier wie ein zweischneidiges, richtendes Schwert wirkt, ist diese Uberwindung
méglich.

Die zweite Versuchung kommt aus eben diesem Wort. Auch das Wort Gottes, in
seiner iiber die blofe Natur hinausweisenden Forderung, kann Anlafl zur Ver-
suchung werden. Als Wort ist es mehrdeutig. Es 1afit auch die Mifldeutung zu. Diese
aber ist ein Riidkfall in die erste Versuchung: in die Gefahr der Vorentscheidung
iiber den Sinn des Offenbarungswortes von der blofien Natur her. Die Forderung
der Nator erscheint dann als Forderung des redenden Gottes selbst. So mifiverstind-
lich aber wie in der Urgeschichte der siindigen Menschheit und auch noch im Alten
Bund ist das Wort Gottes nicht mehr, scitdem Gott selbst Mensch geworden ist. Er
bat sich dem Menschen verstindlich gemacht, indem er in menschlichen Worten
und Zeichen zu ihm sprach und ihm den gottlichen Sinn dieser Zeichen und Worte
gnadenhaft erschloB. Thn versuchen wollen, heiflt darum Gott selbst versuchen



Der Teufel in unseren Versuchungen 19

wollen, der vom Menschen Besitz ergriffen hat und seine Entscheidungen lenkt. ,Du
sollst den Herrn, Deinen Gott, nicht versuchen.

Die dritte Versuchung, auf die alle iibrigen hinauszielen, ist die Anerken-
nung der scheinbaren Macht des gefallenen Engels als des Fiirsten dieser Welt (Eph
2,1; Joh 12,31; 14, 30; 16,10). Nichts ist ja offenkundiger als die Gréfle und der
Umfang dieser Macht. In sich und um sich erlebt sie der Mensch téiglich als Grenze
seines besten Wollens. Was erscheint selbstverstindlicher, als sich mit dieser Tat-
sache abzufinden? Ist nicht auch Christus in seinem Kreuzestode der Macht Satans
unterlegen? Ist nicht sein Werk an einem ,ehebrecherischen“ Geschlecht, das statt der
Gemeinschaft mit ihm den Bund mit Satan suchte, gescheitert, an der Untreue des
Judas, dem ,der Teufel eingegeben hatte, ikn zu verraten” (Joh 13, 2)? Hier wird
allerdings ein Geheimnis sichtbar, das dem Menschen und dem Christen die grofite
aller Versuchungen bereiten kann: das Geheimnis des Kreuzes, das Geheimnis der
Madht Gottes in seiner Ohnmacht. Aber eben dieses Geheimnis ist auch die Quelle
der Kraft zur Uberwindung jener Versuchung, zu der es Anlafl werden kann. Denn
das ist ja gerade der Sinn des Lebens und des Lebensopfers Christi: die Herrschaft
Satans, der den Tod in seiner Gewalt hatte, zu brechen. ,Durch seinen Tod wollte
er den entthronen, der des Todes Gewalt in Hinden hatte, den Teufel, und wollte
alle die erlisen, die infolge ihrer Todesfurcht das ganze Leben lang im Banne der
Knedhtschaft gestanden“ (Hebr 2,14). Zwar erscheint dieser Tod Christi als die
duBerste Offenbarung der Madht des gefallenen Engels; tatsichlich aber wird diese
gerade durch den Tod Christi inunerlich gebrochen (Kol 2, 14). In der Anteilnahme
an seinem Tode vermogen auch wir die Ohnmacht unseres Wesens und das Scheitern
unseres Lebens im Tode zu iiberwinden.

Das Nein Christi zum Teufel in der Versuchung hat eine ganz andere Tragweite
als das Nein, das er etwa einem Menschen gegeniiber ausspricht. Der Mensch, der die
Gesamtheit der Entscheidungen seines Lebens nicht in einer einzigen Entscheidung
zusammenzudringen vermag, der heute bereuen kann, was er gestern tat, und
morgen wieder ein anderer ist, nimmt in jenen Entscheidungen, die nicht seine letz-
ten sind, noch nicht endgiltig Stellung fiir oder gegen Gott. Der gefallene Engel
aber entscheidet sich nicht wie der Mensch. Er setzt seine ganze Existenz, seine ganze
Ewigkeit in die Entscheidung, die er, vor seine Aufgabe gestellt, ein fir allemal
trifft. Die Antwort Gottes ihm gegeniiber ist darum ebenso endgiiltig wie die
Stellungnahme des fallenden Geistes. Das Nein Gottes zur Auflehnung Satans ist
endgiltige Verwerfung. Darum ist das Nein Christi zu seinem Versucher das Ge-
richt iiber ihn, sein Urteilsspruch. Dieses ,,lWeiche, Satan!“ begriindet den ewigen
Ausschlufl von der Anschauung Gottes. Denn dem Menschensohn hat der Vater
alles Gericht uibertragen, auch das Gericht iber die Engel (Joh 5,22).

Ja noch mehr! Von hier aus erschlieBt sich uns vielleicht erst das ganze Ge-
heimnis dieser Verwerfung. Sie ist ja nicht nur ewiger Ausschlufl von der beseligen-
den Anschauung Gottes, sondern zugleich auch Verdammnis zum ,ewigen Feuer,
welches dem Teufel und seinem Anhang bereitet worden ist“ (Mt 25, 41). Die kirch-
liche Verkiindigung hat daran festgehalten, daf dieses ,Feuer® nicht mit dem Aus-
schluB aus der beseligenden Anschauung identisch ist; sie hat sich auch dagegen
gewehrt, es blof als das Echo dieses Ausschlusses im ungliicklichen Bewufitsein der



20 Hans Hirschmann

Verdammten zu sehen. Sie bestand darauf, dafl es ein Leiden unter einer dufleren,
geschaffenen Wirklichkeit ist, die eine immerwahrende Qual fiir die Verdammten
bedeutet. Warum sollte diese dufiere, geschaffene Wirklichkeit nicht die in Christus
Gott verbundene und zur ewigen Teilnahme an seinem Leben gekommene Wirk-
lichkeit der Welt selbst sein, unter deren Vollendung und Widerspruch der gefallene
Geist ebenso leiden mufl wie unter dem Widerspruch Gottes?

Nicht nur Christus spricht das Nein zum Versucher. In ihm sprechen es auch wir
Christen. Und so wie das Nachgeben gegeniiber der Versuchung einen Menschen in
den Fall der Engel verstrickt, so 148t die Uberwindung der Versuchung ihn teilneh-
men an der Herrschaft Christi und an Seinem Gericht, auch tiber die Engel (1 Kol
6,3). Die Tragweite dieser Wahrheit fiir die Erhaltung und die Weckung des
christlichen Mutes, fiir die Tapferkeit und die Standhaftigkeit des Christen im
Kampf ist offensichtlich. Es ist Christus, der in der Schwiche des ,Fleisches® iiber
den Drachen triumphiert (Offb 12, 10), gerade auch dann, wenn uns das Leiden zur
Versuchung wird.

Die Herrlichkeit Christi als des Vollenders der Schépfung, aufleuchtend im Be-
wufltsein der Engel bei ihrer Schopfung und in ihrer Bewahrung, wurde ihnen zum
Anlafl des Neides und des Hochmutes und damit der Anlaf zu ihrem Fall, zur
Verweigerung ihres Dienstes am Menschen. Scheinbar ein Erfolg: denn von Eva
und Adam an erlagen und erliegen immer wieder Menschen ihrem Werben. Die
Erde wird in den Fall der Engel verwickelt, der Fiirst dieser Welt organisiert die
Menschheit zu einem ,Reich der Siinde“, des Widerspruchs gegen Gott, das in der
Kreuzigung des Sohnes Gottes zu seinem hochsten Triumph kommt. Aber eben die-
ser Kreuzestod iiberwindet zugleich die Macht der Hoélle endgiiltig, indem er dem
Gesalbten des Herrn und Seinem Gefolge jene Herrlichkeit und Herrschaft bringt,
die zu verhindern der Sinn der teuflischen Rebellion war: diese hat sich selbst auf-
gehoben.






