
Die Stellung des Protestantismus zu Aszese und Mönchtum 
in Geschichte und Gegenwart 

Von Friedrich Wulf S.J., München 

Es ist gewiß eine der merkwürdigsten Erscheinungen unserer Zeit, daß man dem 
katholischen Mönchtum in wachsendem Maße wieder Interesse, ja ein ausgespro- 
chenes Wohlwollen entgegenbringt und ihm keine unbedeutende Aufgabe für die 
Wiedergenesung unserer so aufgewühlten und entseelten Welt zuspricht. Anschau- 
ungen über das Mönchtum, wie man sie etwa bei Ernst Jünger (Auf den Marmor- 
klippen) oder Hermann Hesse (Glasperlenspiel) ausgesprochen findet, sind heute 
nichts Seltenes. Man könnte fast von einer Rehabilitierung des Mönchtums sprechen, 
wie man sie seit den Tagen der Aufklärung nicht mehr für möglich gehalten hat. 
Dabei sind es keineswegs die kulturellen und nicht einmal die caritativen Leistun- 
gen der Klöster, die man rühmend hervorhebt und die man dem Mönchtum von 
jeher gerne bestätigt hat, sondern Dinge, die viel tiefer an das Wesen des monasti- 
schen Lebens heranreichen. Man sucht die Klöster als Stätten des kultischen Gebetes 
und der Meditation und erblickt in den Mönchen Menschen, die die vordergründige 
Welt und sich selbst im Glauben an eine höhere Ordnung überwunden haben, die 
darum in einem besonderen Sinne Weise geworden sind und eine Kraft ausstrah- 
len zur Heilung der vielfältigen Gebrechen unserer Zeit. Also gerade das, was seit 
der Aufklärung als besonders anstößig und verwerflich galt: die im Sinne des tech- 
nischen Fortschritts unproduktive Lebensweise der Mönche, wie sie die Pflege des 
Kultes und des Gebetes mit sich bringt, das Herausgenommensein aus der Welt, 
die vom Lärm und Streit des Alltags erfüllt ist, gerade das wird von den Besten 
• auch außerhalb des katholischen Christentums • als eine wesentliche Hilfe zur 
Rettung wahrer Humanität und Kultur angesehen. 

Auf diesem zeitgeschichtlichen Hintergrund ist nun noch ein anderer, nicht weni- 
ger bemerkenswerter Vorgang zu verzeichnen. Auch innerhalb des protestantischen 
Christentums scheint sich eine tiefgreifende Wandlung zugunsten einer positiveren 
Stellung zu Aszese1 und Mönchtum anzubahnen. Es mehren sich sogar die evangeli- 
schen Stimmen, die nach einer Wiederherstellung des Mönchtums rufen, ja man 
weiß von der einen oder anderen schon tatsächlich erfolgten Klostergründung2. Das 
alles ist um so auffälliger, als es jahrhundertelang ein Grunddogma des Protestan- 
tismus aller Schattierungen zu sein schien, das Mönchtum sei der Inbegriff und 
Höhepunkt der Fehlentwicklungen der alten Kirche gewesen, und nirgendwo sei das 
Wesen der evangelischen Religiosität und Sittlichkeit so verkehrt worden wie eben 

1 Unter Aszese verstehen wir nicht so sehr eine einzelne Übung oder gar ein System von 
Übungen, als vielmehr in erster Linie das Leben nach den sogenannten evangelischen Räten. 

2 Bekannt geworden sind bisher vor allem: 
1. dle•Communaute Clusienne" in Taize; hervorgegangen aus dem französischen Calvi- 

nismus, mit streng monastischer Lebensform und feierlicher Liturgie; sie will be- 
wußt die Tradition von Cluny fortsetzen (Liter.: Max Thurian, Joie du ciel sur la 
terre, Neuchätel-Paris). 

2. Die •Marienschwestern" in Darmstadt; sie haben strenge Klausur, senden die Schwe- 
stern aber immer wieder eine Zeitlang zum Dienst in die Gemeinden. 



22 Friedridi Wulf 

im Mönchtutn. Als daher um die Mitte des vorigen Jahrhunderts in der hochkirch- 
lichen Bewegung der Anglikanischen Kirche der Ordensgedanke von neuem leben- 
dig wurde und bald zu einer stattlichen Zahl von Klostergründungen führte8, rief 
diese Tatsache im übrigen Protestantismus eine scharfe Ablehnung hervor4. Trotz- 
dem ist der Ordensgedanke in den evangelischen Kirchen seitdem nicht mehr zur 
Ruhe gekommen, ja er ist heute lebendiger denn je. Zwar stehen sich hier in ent- 
scheidenden Punkten nach wie vor katholische und protestantische Auffassungen 
schroff gegenüber • man will das reformatorische Erbe keineswegs preisgeben. Aber 
es ist doch zweifelsohne eine Auflockerung der Fronten festzustellen, die erstmalig 
seit der Reformation wieder ein fruchtbares Gespräch unter den beiden christlichen 
Konfessionen ermöglicht. 

Bevor wir die verschiedenen Stimmen heutiger protestantischer Theologen zur 
Frage des Mönchtums und seines aszetischen Lebensideales wiedergeben, sei zu- 
nächst ein geschichtlicher Überblick über die reformatorische und nachreformatorische 
Haltung zu diesem Kernstück katholischen Frömmigkeitslebens vorausgeschickt. Nur 
aus dieser Sicht heraus läßt sich die ganze Bedeutung des augenblicklichen Vorganges 
ermessen. 

Luther selbst ist in seiner Einstellung zum Mönchtum nicht einheitlich. Neben 
schärfster Polemik und leidenschaftlichster Verwerfung jeglicher Möncherei finden 
sich doch immer wieder Stellen, die das Mönchtum grundsätzlich als eine christliche 
Möglichkeit bejahen und sogar loben. • Drei Dinge sind es vor allem, die Luther 
am geschichtlichen Mönchtum bekämpfen zu müssen glaubt: den Zwang der Ge- 
lübde, die Verdienstlichkeit des aszetischen Werkes und die Höherbewertung der 
mönchischen Sittlichkeit5. Seine Anklagen gipfeln schließlich in der Behauptung, das 
Mönchtum sei ein sündiger6, ja ein satanischer7 Stand. Man darf sich aber durch 
solche apodiktischen Urteile nicht irreführen lassen. Sie geben nicht die wahre Mei- 
nung Luthers über das Mönchtum wieder. •Der spätere Luther ist in allem, was 
er über das Mönchtum sagt, insbesondere in seinen mehrere hundert Stellen um- 
fassenden Äußerungen über seine eigene Klosterzeit leidenschaftlicher Parteimann 
und also mit aller Vorsicht zu hören"8. In Wirklichkeit will er das Mönchtum keines- 
wegs gänzlich abschaffen, noch auch die kirchliche Vergangenheit restlos verwerfen. 

So weiß er z. B. in seiner Hauptschrift über das Mönchtum9 an Antonius, dem 
•Vater der Mönche" und dem •Begründer der monastischen Lebensweise" zu rüh- 
men, daß er von den Devotionen und Gewohnheiten des späteren Mönchtums (devo- 
tarium hoc et cerimoniale monachorum genus) noch nichts gewußt habe; aus freien 
Stücken habe er die Wüste zu seinem Wohnort gewählt, frei habe er ehelos gelebt 
nach der Form des Evangeliums. Erst seine Nachfahren hätten aus seiner Lebens- 

3 Vgl. Friedridi Parpert, Das Wiederaufleben des Mönchtums im gegenwärtigen Pro- 
testantismus, München 1931, 65 ff. 

4 Noch Heussi urteilt (RGG2 IV, 142): •Wenn in der hochkirchlichen Richtung der Angli- 
kanischen Kirche seit der Oxford-Bewegung der dreißiger Jahre des 19. Jahrhunderts Hoch- 
schätzung von Mönchtum und Ehelosigkeit hervorgetreten sind, so zeigt das nur, wie sehr 
diese Bewegung die protestantischen Züge ihrer Kirche ausgelöscht hat." 

5 Wir lassen hier außer acht, was an einer solchen Sicht des Mönchtums schief gesehen ist. 
8 WA 10, 1; 317, 16 ff. 
7 WA 40, 1; 245,6. 
8 K. A. Meissinger, Der katholische Luther, München (1952) 95. 
• De votis monasticis (1521), WA 8, 578. 



Die Stellung des Protestantismus zu Aszese und Mönchtum 23 

weise Gelübde, Zwang und Knechtschaft gemacht und seien seiner Regel, die Christi 
Regel gewesen sei, nur noch dem Scheine nach und in heuchlerischem Wetteifer ge- 
folgt. •Luther sieht also", so schließt Heussi10, •die mönchische Lebensform als 
solche, sofern sie nicht mit einem Gelübde (und dem Werkdienst) verbunden ist, 
nicht als un-,evangelisch' an". Auch über Bernhard von Clairvaux spricht Luther 
öfter mit Hochachtung. So heißt es z. B. in der ersten Thesenreihe über die Ge- 
lübde11: •(76) Wie einer mit dem Apostel auf Grund dieser Freiheit (sc. des Gei- 
stes) unter dem Gesetz leben kann, ohne unter dem Gesetz zu stehen, (77) so ge- 
hört zur selben Freiheit auch die Möglichkeit, sich einem ewigen Gelübde oder 
irgendeinem Gesetz zu unterwerfen. (78) Solcher Art war der Ordensstand Bern- 
hards und aller, die glücklich als Ordensleute gelebt haben". Und noch 1533, •mitten 
in dem heißen Zorn seiner .Kleinen Antwort auf Herzog Georg nähestes Buch' (der 
ihn einen .meineidigen Mönch' gescholten hatte), entwirft er das Bild eines nach 
dem Muster der Urkirche erneuerten Mönchtums"12: •Wenn sie doch also keusch 
und ünehlich • ich wollt sagen: ohne Ehe • lebten frei dahin wie die heiligen 
Väter, auch wie Christus selbst getan hat, machten keine sondere Heiligkeit oder 
Gottesdienst draus, der anderen mitgeteilet und verkauft sollt werden, item nährten 
sich ihrer Arbeit, wie ein Pfarrherr und Prediger tun: so ihn(en) etwas würde 
gegeben, daß sie es mit Dank annähmen als ein Geschenk und Gabe umsonst ge- 
geben und nicht dafür ihre übrige Heiligkeit verkauften: das wäre wohl ein fein 
Wesen"1». 

Wie Luther sich ein gereinigtes und erneuertes Mönchtum vorstellte, läßt sich 
einigermaßen den sog. •Wittenberger Artikeln" entnehmen, die den Niederschlag 
der Beratungen der Abgesandten Heinrichs VIII. von England mit den deutschen 
Reformatoren (Wittenberg 1536) darstellen. Dort heißt es in Art. 15 De votis 
monasticis: •Wenn aber Männer, die für das klösterliche Leben wohl geeignet sind, 
den Wunsch haben, in jenen Stätten gemeinsamen Lebens zu leben (falls nur die 
Meinungen und der Gottesdienst berichtigt sind), und von den geistlichen Weihen 
als an sich indifferenten Dingen Gebrauch machen, so tadeln wir solche nicht, über- 
zeugt, daß viele heilige und treffliche Männer in dieser Gesinnung in den Klöstern 
fromm gelebt haben; ja es ist sogar zu wünschen, daß solche Kollegien gelehrter und 
frommer Männer bestehen, in denen zum allgemeinen Nutzen der Kirche das Stu- 
dium des christlichen Lebens gepflegt wird und junge Leute nicht nur in der Lehre 
unterwiesen, sondern auch durch fromme Übungen und jene liturgische Erziehung 
zur Frömmigkeit gewöhnt werden; doch so, daß niemand durch Gelübde gefesselt 
unter Gefährdung seines Gewissens zurückgehalten werden darf"14. Auch die 
körperliche Aszese wollte Luther für das sittliche Streben nicht ausgeschaltet wissen, 

10 Karl Heussi, Der Ursprung des Mönchtums, Tübingen  1936,  1. 
11 Themata de votis, WA 8, 326; ähnlich heißt es in der zweiten Thesenreihe über die 

Gelübde (WA 8,331): •(31) Der heilige Bernhard und alle heiligen Ordensleute haben 
ihre Gelübde in Freiheit gehalten. (32) Hätten sie geleugnet, daß diese (sc. die Gelübde) auch 
unterlassen werden könnten, würden sie als Menschen geirrt haben; (33) hätten sie beim 
Geloben die Möglichkeit, sie zu unterlassen, ausgeschlossen, würden sie gesündigt haben ... 
(37) Vom Geiste Gottes getrieben, lebten sie nämlich unter dem Gelübde ohne Gelübde." 

12 Meissinger, a. a. O. 95 f. 
13 WA 38, 164 (zit. nach Meissinger, ebd.). 
14 Zit nach der Übers, von W. Stählin (mit einigen Verbesserungen) in: Bruderschaft, 

Kassel 1940. 53. 



24 Friedrich Wulf 

so daß Karl Holl zumindest das Urteil fällen konnte, er habe sie nie geringge- 
schätzt15. 

Nach all dem glaubt Meissinger sagen zu können: •Es ist nicht einzusehen, warum 
Luther, ohne seinen Streit mit Rom, nicht sein Leben lang ein rechter Ordensmann 
hätte bleiben sollen"18. Zwar bestreiten das die meisten protestantischen Theo- 
logen, da nach ihnen Luther notwendigerweise über das Mönchtum hinausgewachsen 
sei und es um des reinen Evangeliums wegen habe aufheben müssen11, aber auch 
sie betonen doch, daß der spätere Protestantismus in seiner radikalen Verwerfung 
des Mönchtums als einer unevangelischen Institution weit über Luther hinausgegan- 
gen sei18. Man müßte dabei aber zugeben, daß Luther selbst durch seine maßlose 
Polemik gegen das Mönchtum eine solche Entwicklung geradezu heraufbeschworen 
hat. •Sein antimönchischer Affekt vererbte sich auf den Protestantismus, der sich bis 
heute noch nicht von diesem Komplex befreit hat", sagt der reformierte Theologe 
Walter Nigg in seinem neuesten und aufsehenerregenden Buch über das Mönch- 
tum19. 

Noch Melanchthon hatte in der Apologie der Augsburger Confession •die Welt- 
flucht eines Antonius, Bernhardus, Dominikus und Franziskus mit ihrem Bibel- 
studium und anderen Übungen begründet, also verständlich gemacht, bis zu einem 
gewissen Grade in Schutz genommen; überdies wird hinzugefügt, sie selbst hätten 
gemeint, durch den Glauben und nicht durch Werke gerechtfertigt zu werden"20, 
aber schon die Magdeburger Centuriatoren setzten sich entschiedener vom Mönch- 
tum ab, da seine Einrichtung nicht von Gott komme21, bis schließlich der Kirchen- 
historiker Joh. Lorenz Mosheim (1694•1755) das Mönchtum unzweideutig als 
einen •Rückfall von der reinen Lehre des Evangeliums auf eine vorchristliche Stufe" 
und als •tristis disciplina" bezeichnete22. Die Folge einer solchen Entwicklung war, 
daß die Ideale des Mönchtums auf lange Zeit nur mehr in pietistischen Kreisen eine 
Pflegestätte fanden und ins Sektenwesen abgedrängt wurden23. In der offiziellen 
Kirche aber galt es als ein unumstößliches Dogma, •daß auf ein unasketisches Ur- 

15 Ges. Aufs. I, 230; dort auch folgender Beleg: • ... auf daß niemand Fasten, Wachen und 
Arbeiten verachte, weil dadurch niemand fromm wird. Fromm wirst du nicht dadurch; aber 
doch sollst du es üben und nicht dem Fleisch den Zaum lassen und müßig gehen" (Erl. A. 
8, 131). 

16 a. a. O. 95. 
17 So z. B. Harnack (Das Wesen des Christentums, 1926, 180): •Die Reformation hat das 

Mönchtum abgetan und abtun müssen"; ähnlich Holl (Ges. Aufs. 1,300): •Das Mönchtum 
selbst treibt ihn (Luther) über das Mönchtum hinaus". 

18 Nach Harnack (Wesen des Christentums, 180) •trat etwas ein, wasLuther so nicht voraus- 
gesehen und gewollt hat • das ,Mönchtum', wie es evangelisch denkbar und notwendig ist, 
verschwand überhaupt". • Ähnlich urteilen Friedrich Parpert (Das Mönchtum und die 
evangelische Kirche. Ein Beitrag zur Ausscheidung des Mönchtums aus der evangelischen So- 
ziologie, München 1930, 31 f.) und W. Stählin (Bruderschaft 54): •Es ist wenig oder nichts 
von dem verwirklicht worden, was damals (sc in den ,Wittenberger Artikeln', vgl. Anm. 14) 
unter dem Namen Luthers und seiner Mitarbeiter gefordert wurde." 

19 Vom Geheimnis der Mönche, Zürich (1953),  18. 
20 Heussi, Ursprung des Mönchtums 2. 
21 Cent. IV, Basel 1560, Sp 464, 26 ff (bei Heussi, Ursprung des Mönchtums 2). 
22 Heussi, ebd. 5. 
23 Ein guter Teil des Buches von Parpert, Das Mönchtum und die ev. Kirche, ist dem Zu- 

sammenhang zwischen dem Ausscheiden des Mönchtums aus der evangelischen Soziologie und 
dem Aufkommen der Sekten gewidmet. 



Die Stellung des Protestantismus zu Aszese und Möndttum 25 

Christentum ein unevangelisches, in diesem Sinne ,katholisches' Mönchtum gefolgt"24 

sei. 

Dieses Urteil betraf nicht nur den Stand des Mönchtums als solchen, sondern 
wurde auch im einzelnen auf die verschiedenen Bereiche seiner aszetischen Lebens- 
weise übertragen. Man sieht es deutlich an der Stellung der protestantischen Theo- 
logie und Ethik zu Ehe und Ehelosigkeit. •Schon in der Auslegung Luthers und 
noch deutlicher in der Calvins ist die Empfehlung des Ledigbleibens in der Heili- 
gen Schrift leicht ins Erbauliche umgebogen"25, während anderseits die Ehe, •vor 
allem beim späteren Luther ..., der vollkommenere, der Gott wohlgefälligere, ja 
womöglich der allein Gott wohlgefällige Stand"26 ist. Und während noch im großen 
lutherischen Katechismus die christliche Ehelosigkeit eine •hohe, übernatürliche 
Gabe" genannt wird, die allerdings nur wenigen zuteil werde, und auch noch in der 
ursprünglichen •Form der Eheeinleitung" der reformierten Kirche von einer •Gabe 
der Keuschheit" die Rede ist, weiß man in späterer Zeit nichts mehr von einer solchen 
Gnadengabe, sondern die Ehe wird immer mehr zu einer für alle geltenden gott- 
gebotenen Pflicht, die keine Ausnahme kennt27, so daß Paul Althaus nur eine all- 
gemein tradierte protestantische Ansicht wiedergab, wenn er noch vor zwei Jahr- 
zehnten schrieb: •Die Ehe ist die höchste Aufgabe persönlicher Gemeinschaft • nie- 
mand hat das Recht, sich ihr zu entziehen"28. 

So konnte denn am Ende einer solchen Entwicklung der protestantische Theologe 
Otto Zöckler in dem bekannten Buch •Askese und Mönchtum" mit Recht schreiben: 
•Die evangelischen Kirchen haben das Moment der Askese aus ihrem System von 
vornherein verbannt, und es liegt keinerlei Nötigung zu seiner Wiedereinstellung 
in dasselbe für sie vor. Sie brauchen von dem, was ihre Bekenntnisschriften in dieser 
Hinsicht einst erklärt, auch nicht ein Haar breit zu weichen ... Evangelischen Chri- 
sten ist für ihre Ethik das, was man Askese nennt, überhaupt entbehrlich"29. Wie 
sehr das die allgemeine Ansicht des protestantischen Christentums um die Jahr- 
hundertwende war, bezeugt ein anderer Theologe, wenn er sagt: •Weil das Ideal 
der Weltflucht sich in der ältesten Kirche einbürgerte, hat die Askese auch in die 
christliche Frömmigkeit Eingang gefunden. Erst der Protestantismus hat damit auf- 
geräumt und diesen Fremdkörper, wie es uns scheint, aus dem Christentum aus- 
geschieden. Und wir können nicht anders als dieses protestantische Prinzip grund- 
sätzlich festhalten. Es ist das Evangelium unseres Herrn und Heilandes sel- 
ber ... Es gab keinen anderen Weg, die Wahrheit zu retten und den idea- 
len Kern der Weltflucht zu erhalten, als den Luther betrat: mit der Institution 
(sc. des Mönchtums) mußte von Grund aus aufgeräumt werden"30. Was übrig blieb, 
war das, was Max Weber und nach ihm Ernst Troeltsch die •innerweltliche Askese" 
genannt haben, jene Durchdringung des Weltlebens mit dem Geiste der christ- 

24 Heussi, Ursprung des Mönchtums 1. 
25 Alfred de Quervain, Die Heiligung. Ethik. Zollikon-Zürich 1942, 441. 
28 Karl Barth, Kirchliche Dogmatik III, 4. Die Lehre von der Schöpfung. Zollikon-Zürich 

1951, 156. 
27 De Quervain, a. a. 0. 442. 
28 Grundriß der Ethik, 1931, 91. 
29 2. Aufl. Frankfurt/M. 1S97, 629, 631. 
39 Julius Kaftan, Die Askese im Leben des evangelischen Christen, Potsdam 1904. 4 u. 13. 



26 Friedrich Wulf 

liehen Weltüberwindung, oder christlicher gesprochen, jene •innere Loslösung von 
der Welt, die Erhebung über sie in der Vereinigung mit Christus, mit Gott in 
ihm"31. Das ist das gleiche, was K. Holl in seiner Studie über •Die Geschichte des 
Wortes Beruf" folgendermaßen zusammenfaßt: •Erst hieß es: allein das Mönch- 
tum hat einen Beruf; Luther sagt umgekehrt: gerade das Mönchtum hat keinen 
Beruf; der wahre Gottesberuf verwirklicht sich innerhalb der Welt und ihrer Ar- 
beit"32. In dieser Perspektive spielt selbstverständlich das alte Mönchtum nur noch 
eine höchst klägliche Rolle: •Wohl kann es einzelnen Weltmüden Frieden geben; 
aber die Geschichte weist über dasselbe hinaus auf die Predigt Luthers, daß der 
Mensch die Nachfolge Christi beginnt, der in seinem Beruf und Stand durch Glauben 
und dienende Liebe mitarbeitet am Reiche Gottes"33. 

Damit ist aber auch schon die Peripetie in dem Verhältnis des Protestantismus 
zu Aszese und Mönchtum gegeben. Schon seit den dreißiger Jahren des 19. Jahr- 
hunderts hatte der Gedanke einer lebendigen christlichen Nächstenliebe im evange- 
lischen Deutschland (ähnlich wie im damaligen deutschen Katholizismus) an ver- 
schiedenen Orten und unabhängig voneinander zu genossenschaftlichen Bildungen 
geführt, die dem neuzeitlichen katholischen Ordenswesen sehr ähnlich sahen. In 
dem, was Theodor Fliedner (1800-1864), Wilhelm Lohe (1808-1872), Joh. Hein- 
rich Wiehern (1808-1881) und Friedrich v. Bodelsdiwingh (1831-1910) durch die 
Gründung von männlichen und weiblichen Diakonien ins Leben riefen, wurde nicht 
nur der Geist des Evangeliums erneuert, sondern schien auch das Mönchtum der 
alten Kirche wieder aufzuleben. In der Tat standen die offiziellen evangelischen 
Landeskirchen all jenen Gründungen anfänglich sehr mißtrauisch gegenüber weil 
sie pietistischen, sektiererischen und mönchischen Geist witterten. Nur mit Mühe 
konnten sich die verschiedenen Gemeinschaften innerhalb der Landeskirchen durch- 
setzen. Seitdem haben sie • nicht zuletzt auch durch die ihnen angegliederten theo- 
logischen Schulen (Bethel, Wuppertal, Neuendettelsau) • das innerkirchliche Le- 
ben des deutschen Protestantismus ungemein befruchtet. Aber es fehlte ihnen • 
wenigstens in der Gründungszeit • an einer tieferen theologischen Idee; was sie an- 
strebten, war ein schlichtes Christentum der Tat. So sehr sie darum durch ihr 
bloßes Dasein und ihr weltentsagendes Arbeiten im Dienste der Nächstenliebe dem 
Gedanken eines •Mönchtums" in der evangelischen Kirche vorgearbeitet haben, so 
wurde durch sie die theologische Auseinandersetzung des Protestantismus mit dem 
altkirchlichen Mönchtum doch nicht unmittelbar angeregt. Diese Anregung erfolgte 
von einer anderen Seite. 

Die intensive Beschäftigung mit den Weltreligionen, wie sie durch die allseitige 
Entfaltung der Geschichtswissenschaft im 19. Jahrhundert und durch das Aufkom- 
men der vergleichenden Religionsgeschichte einsetzte, hatte auch das Interesse für 
das einer aufgeklärten Zeit so merkwürdig erscheinende religiöse Phänomen des 
Mönchtums außerordentlich geweckt. Man gewann damit zugleich einen Einblick 

31 Ebd. 13; im innerweltlichen Sinn: als Mittel der Zucht, der inneren Weltüberwindung, 
der Selbstüberwindung usw. ist natürlich in fast allen evangelischen Ethiken von Askese die 
Rede als von einer notwendigen und nützlichen Sache, die auch im Christentum ihren Platz 
hat. 

32 Ges. Aufs. III, 219. 
33 Harnack, Das Mönchtum, seine Ideale und seine Geschichte, Gießen 6, 1901, 60. 



Die Stellung des Protestantismus zu Asxese und Mönchtum 27 

in die Geschichte des christlichen Mönchtums, wie ihn weder die Reformatoren noch 
die nachreformatorische Zeit gehabt hatte, und begann zu erkennen, daß es sich 
weder bei den Eremiten der sketischen Wüste um •Fanatiker, Wahnsinnige, Blöd- 
sinnige* handeln konnte, wie Mosheim im 18. Jahrhundert gemeint hatte34, noch 
das mittelalterliche Mönchtum lauter Herrschsucht, Verdienststreben und Nichts- 
tuerei gewesen sei, wie man nach manchen Schilderungen Luthers hätte annehmen 
sollen, sondern daß hier eine irgendwie erregende und imponierende religiöse Er- 
scheinung vorlag, die Beachtung verdiente, auch wenn man sie grundsätzlich als eine 
Verirrung des religiösen Geistes bezeichnen zu müssen glaubte. 

So begann man nun in angestrebter Objektivität die •Leistungen" des Mönch- 
tums, insbesondere kultureller und caritativer Art, zu rühmen, aber auch den 
Ernst und die Lauterkeit des religiösen Strebens, wie sie gerade in den Klöstern 
immer wieder anzutreffen waren und Blüten echter christlicher Frömmigkeit hervor- 
gebracht hatten, anzuerkennen. Was damals besonnene protestantische Theologen 
und Historiker vom Mönchtum dachten, findet man vortrefflich in einem späteren Ur- 
teil Holls zusammengefaßt: •Luther hat das Mönchtum aufgehoben in dem Hegel- 
schen Sinn: so daß das Beste, was das Mönchtum gewollt und mit dessen Betonung 
es sich ein unbestreitbares geschichtliches Verdienst erworben hat, in seinem Berufs- 
gedanken bejaht und überboten wurde"35. Das ist schon seit der Jahrhundertwende 
das Stichwort für viele: man will •den idealen Kern" (Kaftan) des Mönchtums, •das 
Beste, was das Mönchtum gewollt hat" (Holl), hinüberretten in eine neue, von allem 
Unevangelischen gereinigte Religiosität und erachtet es als einen Verlust, wollte 
man mit der grundsätzlichen Verwerfung des Mönchtums auch alles abtun, was es 
an echt evangelischem Erbgut auf die Gegenwart überkommen habe38. Man er- 
innerte sich wieder daran, daß ja auch Luther aus dem Mönchtum kam und dort seine 
religiösen Einsichten und Anregungen empfangen hatte37. So kann es aus der heuti- 
gen Rückschau auf die damalige Situation nicht mehr so sehr verwundern, wenn 
Harnack in seinen Vorlesungen über •Das Wesen des Christentums" für das Wie- 
deraufleben eines evangelischen Mönchtums eintrat, das er sich als eine Gemein- 
schaft tätiger christlicher Nächstenliebe dachte38. Das Wort eines solchen geistigen 
Führers des Protestantismus, wie es Harnack für seine Zeit war, mußte die evan- 
gelische Welt aufhorchen lassen. Aber die abwertenden Vorstellungen, die man mit 

34 Heussi, Ursprung des Mönchtums, 5. 
35 Ges. Aufs. III, 219. 
36 Dennoch glaubt W. Nigg (a. a. O. 19) heute ohne Einschränkung feststellen zu müssen: 

•Der Protestantismus erlitt durch die Ausrottung des Mönchtums eine Verarmung." 
37 Wiederum stehe das Urteil Holls für viele: •Sein Mönchtum ist also für Luther nicht ein 

Hindernis, sondern eine Förderung auf seinem Wege gewesen." (Ges. Aufs I, 203.) 
38 •Eine jede Gemeinschaft aber braucht Persönlichkeiten, die ausschließlich ihrem Zweck 

leben; so braucht auch die Kirche Freiwillige, die jeden Beruf fahren lassen, auf die ,Welt' 
verzichten und sich ganz dem Dienste des Nächsten widmen, nicht weil dieser Beruf ein 
.höherer' ist, sondern weil er notwendig ist, und weil aus einer lebendigen Kirche auch dieser 
Antrieb hervorgehen muß. Er ist aber in den evangelischen Kirchen gehemmt worden durch 
die decidierte Haltung, die sie gegen den Katholizismus einnehmen mußten. Das ist ein 
teurer Preis, den wir gezahlt haben... Aber wir dürfen uns freuen, daß in unserem Jahr- 
hundert ein Anfang gemacht worden ist, den Verlust wieder einzubringen (sc. Diakonis- 
sen) ... Aber es muß sich noch viel reicher und mannigfaltiger ausgestalten." (Das Mönch- 
tum 180). 



28 Friedrich Wulf 

dem Mönchtum von alters her verband, scheinen doch zu stark gewesen zu sein. 
Jedenfalls zündete der Gedanke zunächst nicht. 

Erst nach dem ersten Weltkrieg erhielt er neue Impulse, nachdem die äußere 
und innere Lage des deutschen Protestantismus eine so ganz andere gewor- 
den war. Der erste Anstoß dazu kam aus der ökumenischen Bewegung, deren 
großer Anreger Erzbischof Söderblom von Uppsala war. Sie hatte auch in Deutsch- 
land Freunde gefunden. Aus der 1918 gegründeten •Hochkirchlichen Vereinigung" 
(heute: Evangelisch-ökumenische Vereinigung des Augsburger Bekenntnisses) gin- 
gen die Bruderschaft der •Evangelischen Franziskanertertiaren" im Geist der 
•Ersten Regel"80 des hl. Franziskus und die • Johannesbruderschaft" hervor40. Be- 
kannter als diese wurde aber die von Berneuchen ausgehende •Evangelische Micha- 
elsbruderschaft41, die aus der offenkundlichen Not des kirchlichen Lebens der Ge- 
genwart und aus dem Willen zur inneren Erneuerung desselben im Geiste des Evan- 
geliums und der Liturgie entstand42. 

Kennzeichnend für all das, was den Bruderschaften als Ideal vorschwebt, ist schon 
ihr Name. Er ist mehr als eine bloße Etikette; er ist ein Programm. Man will keine 
standesmäßige Absonderung im Sinne der katholischen Orden, sondern eine brüder- 
liche Gemeinschaft gleichgesinnter Theologen und Laien, die sich einer festen geist- 
lichen Ordnung unterwerfen, aus der Liturgie und dem Herrenmahl leben und 
einen Dienst für die Gesamtkirche leisten wollen. Was sie über Harnacks Idee vom 
Mönchtum hinausweist, ist die starke Betonung der Kontemplation als Vorausset- 
zung für eine fruchtbare apostolische und caritative Tätigkeit, ferner die Heim- 
holung der altkirchlichen Liturgie in das kirchlich-religiöse Leben. Im übrigen aber 
bewegen sie sich ganz im Rahmen der evangelischen Tradition. Der angeblich 
•selbsterwählten" Heiligkeit des Mönchtums mit seinem Streben nach dem •Außer- 
ordentlichen" und seiner Aszese stellt man die christliche Arbeit in den schöpfungs- 
mäßigen Ordnungen von Ehe und Beruf entgegen. Um die Freiheit des Gewissens 
zu wahren, lehnt man eine vorbehaltlose Bindung (etwa im Sinne der Gelübde) ab. 
Mit all dem glaubt man dem unaufgebbaren Anliegen der Reformation Genüge 
getan zu haben. Anderseits macht man aber auch kein Hehl daraus, daß man •den 
Protest (Luthers) gegen das Ordensleben nicht mit ungeteilter, vorbehaltloser Zu- 
stimmung aufnehmen"43 könne. Das wirkt sich u. a. darin aus, daß man viele 
Dinge aus der geistlichen Erfahrung des alten Mönchtums übernimmt und überhaupt 
der gemeinschaftlichen geistlichen Übung wieder mehr Raum gibt. Dennoch fehlt der 
evangelischen Bruderschaft das Kernstück des Mönchtums: das Leben nach den 

38 Die irrtümlich so genannte •Erste Regel" des hl. Franziskus ist in Wirklichkeit die 
zweite, da die erste verlorengegangen ist. 

40 Das Schrifttum darüber besteht m. W. nur in Rundbriefen. 
41 Wilhelm Stählin, Berneuchen. Unser Kampf für die Kirche. Kassel2 1939; ders.: Bru- 

derschaft, Kassel 1940; ders.: Regel des geistlichen Lebens, Kassel 1947; Ernst Jansen, Die 
Ev. Michaelsbruderschaft, Kassel 1949; außerdem die verschiedenen Ev. Jahresbriefe: z. B. 
Michaelsbrief 1953, Die Ev. Michaelsbruderschaft; Weihnachtsbrief 1935, Die Aufgaben des 
Berneuchener Dienstes; für die Frömmigkeit der Bruderschaft sind u. a. aufschlußreich: 
Fastenbrief 1936, Vom Fasten; Michaelsbrief 1939, Die Verehrung der Heiligen. 

42 All diese ordensähnlichen religiösen Gemeinschaftsbildungen blieben bisher auf relativ 
kleine Kreise beschränkt und werden von vielen evangelischen Christen wegen ihrer •katho- 
lischen" Tendenzen immer noch sehr beargwöhnt und als Randerscheinungen des kirchlichen 
Lebens betrachtet. 

43 Stählin, Bruderschaft, 40. 



Die Stellung des Protestantismus zu Aszese und Mönchtum 29 

evangelischen Räten, und darum ist sie für katholische Augen nur eine schwache 
Imitation dessen, was dem christlichen Mönchtum aller Zeit vorgeschwebt hat. Ihr 
Ursprung liegt nicht in jenem unbedingten Ruf Christi, den Antonius und Pacho- 
mius, Benedikt und Bernhard, Franz und Dominikus und Ignatius aus dem Evan- 
gelium zu hören meinten: Komm und folge mir! • und dem sie nachkamen, indem 
sie alles verließen um Christi willen. 

Aber auch für diesen Ruf ist im evangelischen Christentum der Sinn neu erwacht. 
Zwei Vorgänge des theologisch-kirchlichen Lebens haben vor allem dazu beigetra- 
gen: einmal die immer entschiedenere Überwindung der im Banne der vergleichen- 
den Religionswissenschaft stehenden liberalen Kirchengeschichtsschreibung und 
zweitens die bald nach dem ersten Weltkrieg einsetzende Rückkehr zur lutherischen 
und calvinischen Orthodoxie. 

Je mehr die Polemik zwischen den Konfessionen zurückgetreten war, desto vor- 
urteilsfreier stand man nun auch den altkirchlichen Erscheinungen der Aszese und 
des Mönchtums gegenüber. Es lag darum ganz auf der Linie dieser Entwicklung, 
daß man nun auch auf protestantischer Seite den christlichen Ursprung des Mönch- 
tums eindeutig nachwies. K. Heussi hat sich hier ein unbestreitbares Verdienst er- 
worben. Weitere Erkenntnisse folgten, und heute spricht man schon wieder ganz 
unbefangen und wie selbstverständlich von dem aszetischen Einschlag des Evan- 
geliums und des Urchristentums, der unübersehbar und von wesentlicher Bedeutung 
für die christliche Glaubens- und Welterfahrung sei. Durch Jesus •sind die An- 
sprüche der ,Welt' auf das Wollen und Begehren des Menschen in all ihren Formen 
durchbrochen und um ihr Recht gebracht worden. Sie gelten nicht mehr und die 
innerweltlichen Güter und Werte können darum auch nicht mehr im liberalen Sinne 
einfach um ihrer selbst willen verteidigt oder gar verpflichtend gemacht werden. 
Nur ,eins ist not' und dieses Eine muß unter allen Umständen und in allen Ge- 
gebenheiten ergriffen werden"44. Damit hat man nun aber auch schon begonnen, 
zum theologischen Gehalt des Evangeliums und des Urchristentums neu Stellung 
zu nehmen. 

Waren im Anfang des Jahrhunderts die protestantischen Stimmen, die wie Kierke- 
gaard das Kulturchristentum ihrer Zeit anprangerten und den Gegensatz zwischen 
der Lehre Jesu und den Anschauungen dieser Welt herausstellten, noch äußerst 
selten45, so betonte man nun in einer radikalen Kritik der bisherigen Weltzugewandt- 
heit des Protestantismus den transzendenten und eschatologischen Grundcharakter 
des Christentums immer stärker. In dieser Kritik, wie sie zunächst und vor allem in 
der dialektischen Theologie zu hören war, finden sich auch oft genug Sätze, die aus- 
drücklich dem Mönchtum mit seiner aszetischen und •weltflüchtigen" Haltung eine 
relative Anerkennung zollen. •Es gibt keinen ,Ort', keinen Bereich des Handelns", 
sagt Emil Brunner, •der nicht in höchstem Maße bedenklich wäre. Darin hatte die 
mönchische Beurteilung der Weltwirklichkeit durchaus recht. Ohne Rechtfertigung 
aus dem Glauben und den Berufsgedanken ist darum nur eines von zweien mög- 
lich: Weltflucht oder Kompromiß. Die Weltflucht ist zweifellos der ernstere Ausweg 
und verdient darum immer unseren Respekt. Das mittelalterliche Mönchtum ist • 

44 Hier wäre vor allem der Baseler Theologe Franz Overbeck (1837•1905) zu nennen, auf 
den K. Barth (Zur inneren Lage des Christentums, 1920, 1•24) wieder hingewiesen hat. 

45 Hans Frhr. v. Campenhausen, Die Askese im Urchristentum, Tübingen 1949, 46. 



30 Friedrich Wulf 

wenigstens in seinen jeweiligen Ursprüngen • weit ernster als der darüber die 
Nase rümpfende weltfreudige Protestantismus"46. Ähnlich heißt es bei K. Barth: 
Der Protestantismus habe zwar mit Recht das Mönchtum verurteilt, weil es für 
sich allein einen Beruf in Anspruch genommen und so die •eine Hoffnung unserer 
Berufung" entwertet, den einen Leib Christi gespalten habe. Dafür habe er aber 
»die Erinnerung an die göttliche Erhabenheit und Reinheit dieser xXfjais (Berufung), 
um die das Mönchtum in seiner Weise immerhin noch wußte, preisgegeben. Es 
ging ihm nach dem alten Wort: Incidit in Skyllam, qui vult vitare Charybdin. 
Seine Skylla war der von Anfang an nicht vermiedene heimliche und später offene 
Säkularismus seines Berufsbegriffes"47. 

In beiden Fällen, bei Brunner und bei Barth, werden Anerkennung und Ver- 
urteilung des Mönchtums im Zusammenhang der Frage nach dem Wesen des christ- 
lichen Berufes ausgesprochen. Lobend vermerkt man, das Mönchtum habe stets um 
die Sündigkeit der Welt wie auch um den göttlichen Ursprung und Inhalt der 
•himmlischen Berufung" gewußt; es habe damit die christliche Offenbarung vor 
der Verweltlichung bewahrt. Anderseits seien ihm aber zwei folgenschwere Irr- 
tümer zur Last zu legen: es habe den Gedanken einer Berufung in Christus auf den 
eigenen Stand eingeschränkt und damit aus dem individuellen Ruf des souverän be- 
gnadenden Gottes einen •Stand der Vollkommenheit" gemacht, der den Willen Got- 
tes von vornherein auf vorgeschriebene Wege festlege. Sowohl vom neuzeitlichen Pro- 
testantismus • und in etwa auch von Luther48 • mit seinem säkularisierten Berufs- 
begriff, wie auch vom Mönchtum mit seiner Standesidee abrückend, wird nun eine 
christliche Berufslehre entwickelt, die den streng transzendenten Charakter der 
Offenbarung mit jenen neutestamentlichen Aussagen verbindet49, nach denen ein 
jeder persönlich, nicht auf Grund allgemeiner Normen, von Gott berufen werde 
und darum jeder seine eigene Berufung habe. •Jeder xA,T)T6g (Berufene)", sagt 
K. Barth, hat seine MXT\OI5 (Berufung) und sein ^cipiou« (Gnadengabe) und mit 
diesem seine öicotov'ict (Dienst)." Die xXrjaig ist nicht •die Proklamation eines all- 
gemeinen Prinzips oder Programmes", sondern verkündet den Willen Gottes für 
diesen und jenen Menschen je besonders50. 

So sehr man damit das Mönchtum als Stand, als privilegierten Stand, als ge- 
normte und bestimmten Gesetzen unterworfene Institution verwirft, so ist man auf 
dem Weg über die Berufslehre ihm doch ein wesentliches Stück näher gekommen. 
Denn in dem Maße man Gottes freien Heilswillen verkündete, der jedem seine 
besondere Gnadengabe schenkt und jedem seinen Weg zuweist, wie es ihm gefällt, 
ist nicht nur die Aszese als ein von vornherein festliegender Heilsweg entwertet; 
auch der weltliche Beruf ist nicht mehr der einzige Ort, an dem die göttliche Be- 

48 Das Gebot und die Ordnungen, Tübingen 1932, 186. 
47 Kirchliche Dogmatik, III, 4. Die Lehre von Der Schöpfung, 692. 
48 Es wird heute auf protestantischer Seite gegen Holl betont, Luther selbst habe der 

Säkularisierung des Berufsbegriffes Vorschub geleistet, indem er die neutestamentliche 
«Wims im Kampf gegen das Mönchtum zu einseitig und zu eng mit dem weltlichen Beruf des 
Menschen in Verbindung gebracht habe, als ob schon die treue Pflichterfüllung in den welt- 
lichen Arbeitsbereichen die Treue gegenüber der Berufung zum Heil ausmache (vgl. K. L. 
Schmidt in: ThWNT III, 492 f unter x^aig; K. Barth, Kirchl. Dogm. III, 4, 690 ff). 

49 z. B. Mt 25, 14 f; Rom 12, 3 f; 1 Kor 3, 5 f; 12, 4 ff; 1 Petr 4, 10. 
50 Kirchl. Dogm. III, 4, 693 f. 



Die Stellung des Protestantismus zu Aszese und Mönchtum 31 

rufung verwirklicht werden kann und muß. Gottes freie Wahl kann hierhin und 
dorthin rufen, in die verschiedenen Bereiche der Weltarbeit hinein und aus den 
gewöhnlichen Ordnungen der Welt heraus. Von dieser fundamentalen Einsicht her 
entdeckt man auf einmal wieder, entgegen aller liberalen und zum Teil auch ortho- 
doxen protestantischen Überlieferung, daß das Neue Testament tatsächlich von 
göttlichen Berufungen weiß, die •einen ungewöhnlichen und von den normalen 
Möglichkeiten weitab liegenden Weg" zeigen51. 

Welches dieser Weg ist, versteht sich nach dem Evangelium von selbst. Es ist vor 
allem der Weg der Armut und der Ehelosigkeit. Hier hat die neuere protestantische 
Exegese eine entschiedene Korrektur ihrer eigenen Vergangenheit vorgenommen. 
• Da ist zunächst einmal die Perikope vom reichen Jüngling. Wohl herrscht noch 
ein Rätselraten um das rechte Verständnis derselben52, aber man kann doch nicht 
umhin festzustellen, daß Jesu Forderung wörtlich zu nehmen sei, und daß er hier 
nicht nur in einem Einzelfall einen Rat gegeben oder eine Forderung gestellt, 
sondern darüber hinaus allgemeingültige Sentenzen ausgesprochen habe53, die im 
Sinne der späteren katholischen Tradition hätten verstanden werden können und 
vielleicht oder sogar wahrscheinlich schon von der Urgemeinde so verstanden 
worden seien54. 

Weitaus eindeutiger ist die Stellungnahme der heutigen protestantischen Exege- 
ten im Fall der Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen, die bei Matthäus (19, 12) 
als eine christliche Möglichkeit hingestellt und von Paulus (1 Kor 7, 26, 34, 38) direkt 
als das Bessere empfohlen wird. Hier ist der Durchbruch durch die bisherige Tradi- 
tion am augenscheinlichsten. Man ist sich dessen auch durchaus bewußt. •Es dürfte 
kaum genügen", sagt v. Campenhausen, •in der Frage der Ehelosigkeit in einem so- 
zusagen .protestantischen' Sinne nur an etwaige äußere Umstände zu denken, die den 
Christen im Dienst der Sache Christi dazu bringen könnten, für sich persönlich 
auf die Ehe zu verzichten, also das zu tun, was z. B. die ersten Jünger wenigstens 

61 v. Campenhausen, a. a. 0. 29. 
62 E. Lohmeyer, Das Evangelium des Markus (Mayerscher Kommentar zum NT 1,2 

(11. Aufl.), Göttingen 1951, 212 u. 217), spricht von einer »erstaunlichen Erzählung" und einer 
•merkwürdigen Perikope". 

63 Heussi, a.a.O. 25, Anm. 1: •Die Formulierung solcher Geschichten wie der vom Rei- 
chen erfolgte in der apostolischen Zeit; sie wollte nicht (oder doch nicht in erster Linie) dem 
biographischen Interesse an Einzelvorgängen und Einzelpersonen dienen ..., sondern der 
christlichen Verkündigung. Die Erzählung will ohne Frage sagen, daß der Reiche überhaupt, 
nicht nur jener einzelne, den sie Jesus gegenüberstellt, gut tut, seinen Besitz den Armen zu 
geben, weil er ohnedies kaum in das Reich Gottes eingehen wird". Anders Lohmeyer, 
a.a.O. 219: •Sie (die Erzählung) sagt nicht, daß Jesus ein neues Gesetz der Armut und 
Nachfolge gegeben habe"; dennoch ebd. 218: •Wohl ist dieser Grundsatz von Armut und 
Nachfolge nur diesem Reichen gegenüber ausgesprochen; aber einmal steht Er unter dem 
einleitenden Satz: Eines mangelt Dir, und sodann spricht der zweite Teil nicht nur allgemein 
von Reichen, sondern von Menschen überhaupt". 
^ M Heussi, a.a.O. 26; Lohmeyer, a.a.O. 218: •Äußerlich gesprochen, Jesus ist hier als der 
Stifter einer Armenbewegung gesehen, die nach Art einer Sekte aus dem Boden des Juden- 
tums erwächst und in Abkehr von den Gütern dieser Welt in der Bindung an seine Person 
der eschatologischen Gnade Gottes harrt"; E. Klostermann, Hb. zum NT 3. Bd., 4. Aufl., 
Tübingen 1950, 103 zu Mc 10,23; 4. Bd., 2. Aufl., Tübingen 1927, zu Mt 19,21 (S. 158): 
•Durch die Art seiner Formeln ... scheint Mt der Auffassung Vorschub zu leisten, als ob 
neben den praecepta einer Sittlichkeit, die allen den Himmel garantiert, von der Gruppe der 
T£A.EIOI noch opera supererogatoria fordere und die Leistung vollkommener Armut als con- 
silium evangelicum empfehle: also Überleitung zur Ethik des werdenden Katholizismus". 



32 Friedridi Wulf 

auf Zeit getan und wozu sich auch später .apostolische' Missionare vielfach mit 
Vorliebe entschlossen haben"35. Und noch grundsätzlicher schreibt K. Barth, •daß 
man in dieser Sache, dem evangelischen Prinzip zuwider, eine menschliche Tradition 
• nachträglich naturrechtlich begründet! • über die Heilige Schrift gestellt" habe. 
•Von der Verewigung jener Kampf position her" könne von einer Gesamtdeutung 
der Frage Ehe • Ehelosigkeit keine Rede sein56. Es ist darum erfreulich, wie man 
in ganz neuem Ansatz und in bisher ungewohnter Redeweise die Jungfräulichkeit 
nicht nur irgendein Charisma nennt, sondern sogar einen •Hochweg der Berufe- 
nen"57, der von Paulus •deutlich als das weitaus Bessere empfohlen" werde58. 

Man weiß auch wieder um den ganzen neutestamentlichen Motivreichtum, mit 
dem die Ehelosigkeit als ein christliches Gut begründet wird. Am stärksten tritt das 
eschatologische Motiv hervor. •Es ist eine neue Weltzeit im Kommen, in der es kein 
Heiraten mehr gibt... Auch die Ehe gehört zu den Lebensformen dieses Äons, die 
einmal dahinfallen werden. Mit dem Ende dieser Weltzeit kommt darum die 
Geschichte der Ehe zum Abschluß"59. •Jesus denkt an Menschen, die um des Reiches 
Gottes willen freiwillig auf das Geschlechtsleben verzichten. Sie konzentrieren die 
ganze Kraft ihres Lebens auf das eine Ziel, das jenseits der durch die natürlichen 
Gegebenheiten bestimmten Aufgabe liegt ... Durch die Aussage Jesu wird deut- 
lich, daß in der christlichen Gemeinde neben dem Gebrauch der natürlichen Güter 
der Verzicht auf sie steht. Die Schöpfungsordnung wird vom Evangelium bejaht, 
sie kann aber auch um des Reiches Gottes willen, dessen neue Ordnung der alten 
Schöpfungsordnung übergeordnet ist, verneint werden."60 

Das Tiefste hat zweifelsohne K. Barth zur Ehelosigkeit um Christi und des Him- 
melreiches willen gesagt. Man wird in der ganzen evangelischen Literatur kaum 
etwas Gleichwertiges finden, das bibeltheologisch so umfassend, wie es hier geschieht, 
die christliche Jungfräulichkeit begründet: Die Ehe in der Schöpfungsordnung ist von 
Gott in innerer Hinordnung auf den Ehebund Jahwe-Israel und dessen Vollendung 
Christus-Gemeinde gestiftet worden. Sie stellte also von Anfang an ein göttliches 
Geheimnis dar; sie war Gleichnis des Höheren (Hos 2,19; Eph 5,32). Mit dem Ein- 
tritt des vollendeten Ehebundes Christus-Gemeinde mußte darum die Ehe aus 
einer absoluten zu einer relativen Notwendigkeit, zu einer Möglichkeit neben 
anderen werden. Denn die alttestamentliche Ehe wurde entscheidend von der 
Kindererzeugung her gesehen; um des heiligen Samens Abrahams willen hatte sie 
ihre Bedeutung. Nun, da das Kind, der Messias geboren ist, läßt sich erwarten, 
daß ein anderes Urteil und eine andere Theorie und Praxis hinsichtlich der Ehe 
mindestens möglich werden wird. Tatsächlich verkündigte Jesus eine neue Ordnung. 
Von nun an ist für den Menschen nur noch die Gotteskindschaft entscheidend, die 
nicht aus dem Blute, nicht aus dem Begehren des Mannes, sondern aus Gott stammt. 
Das Reich Gottes ist gekommen, die Endzeit angebrochen, in der nur noch die neue 

65 a. a. O. 28 f. • Aus äußeren Gründen hatte auch Harnack die Ehelosigkeit gebilligt, 
nämlich um des Freiseins willen für den Dienst der Nächstenliebe in den Gemeinden. 

56 Kirchl. Dogmatik III, 4, 157. 
67 E. Stauffer, ThWNT I, 649; ebenso spricht er von •echtem Heldentum der Berufenen 

um der einzigartigen Situation willen" (ThWNT I, 651). 
68 Heussi, a. a. O. 23. 
68 Stauffer, 1. c. 
60 Joh. Schneider in ThWNT II, 766. 



Die Stellung des Protestantismus zu Aszese und Mönchtum 33 

Geburt aus dem Geist ernsthaft zählt. Das esdiatologisdie Hochzeitsf est steht im Vor- 
dergrund des Interesses. In dieser Zeit der Vollendung hat zwar auch die Ehe eben 
wegen ihres Abbildcharakters einen neuen Sinn und eine neue Weihe erhalten. 
Aber •gerade von dorther ... konnte nun auch der Verzicht auf die Ehe als eine 
Möglichkeit, als ein Weg, als eine besondere Gabe und Berufung verstanden und 
gewürdigt werden." So ist denn auch für Paulus •das übermächtige Kommen des 
Herrn, sein geistliches Regiment und der von ihm geforderte Dienst" der •durch- 
schlagende Grund ... zur Wahl der Ehelosigkeit"61. 

Man sollte meinen, daß von hierher der Schritt nicht mehr weit bis zum Mönchtum 
der alten Kirche sei. Aber das wird so scharf wie nur je zuvor als eine Verkennung 
der neutestamentlichen Berufung abgewiesen. •Ein besonderer institutionsmäßi- 
ger Stand der Ehelosen wird in diesen Worten (sc. Christi und des Evangeliums) 
nicht begründet; sie reden alle nur von konkreten Entscheidungen in dieser Richtung. 
Und erst recht ist in ihnen nicht von einer höheren Vollkommenheit die Rede"82. 
Weltflucht und Aszese, Armut und Ehelosigkeit als solche sind in sich betrachtet für 
das christliche Heil genau so wenig wertvoll wie weltlicher Beruf, Besitz und Ehe. 
Der Verzicht erhält erst seinen Sinn und seinen Wert in der konkreten Nachfolge 
Christi und insofern er in der jeweiligen Situation und um des einen Notwendigen 
willen von Gott gefordert wird. Das braucht aber nicht zu eng aufgefaßt zu werden, 
als handle es sich um eine absolute Ausnahmesituation, die nur in ganz seltenen 
Fällen zuträfe. Der Weg der Askese kann auch dann ergriffen werden, sagt v. Cam- 
penhausen, wo der Verzicht noch nicht •durch zwingende Umstände und Aufgaben 
schon von vornherein geboten ist und sittlich unvermeidlich erscheint". Ein hin- 
reichender Grund für eine solche Wahl ist schon gegeben, •weil die Versuchungen 
dieser Welt ohne einen solchen Entschluß zu groß und gefährlich werden würden 
oder weil eine bestimmte innere Berufung oder Gabe in diese Richtung weist. Aber 
die .Freiheit' bleibt in einem solchen Falle allerdings von entscheidender Bedeu- 
tung • nicht um des persönlichen Beliebens, sondern um des Ernstes der Nach- 
folge und der Bindung an Christus willen, die etwas anderes und wesentlich mehr 
sind als eine Bejahung irgendeiner asketischen Lebensordnung oder eines belie- 
bigen, von Menschen empfohlenen Gesetzes. Das Neue Testament kennt darum 
noch keine Selbstbindung des einzelnen durch ein Gelübde und verwirft vor allem 
jede .gnostische' Verwechslung des christlichen Gehorsams mit der asketischen 
Verzichtleistung auf irgendwelche irdischen Besitztümer und Möglichkeiten um 
ihrer vermeintlichen Unheiligkeit und Unreinheit willen"63. Ähnlich heißt es bei 
Barth: Entscheidend für den Sinn der Nachfolge Christi •sind alle jenen Stellen, 
wo der Begriff .absolut' (1 Petr 2,21; Joh 12,26) steht, wo, was .Nachfolge' heißt, 
offenbar nur dadurch erklärt ist, daß sie eben Nachfolge Jesu ist. Auch alle jene 
Füllungen dieses Begriffs (sc. ,sein Kreuz auf sich nehmen', Mt 10,38 par; ,sich 
selbst verleugnen', Mt26,24; .alles verlassen'.Mt 19,27) reden von Forderungen, 
die so nur durch Jesus gestellt sind, die mit allem Allgemeinen, an was sie zu erin- 

" Kirdil. Dogmatik III, 4, 157 ff. 
62 K. Barth, Kirdil. Dogmatik, III, 4, 160. 
63 a.a.O. 46f. 



34 Friedrich Wulf 

nern scheinen: Weltflucht, Askese, ethischem Rigorismus und dergleichen nicht nur 
wenig, sondern nichts zu haben"64. 

Was hier über Askese, Weltflucht und Verzicht auf irdische Güter gesagt wird, 
kann zum größten Teil auch von einem Katholiken bejaht werden. Wenn dennoch 
in dieser letzten Frage des Möndis-standes einstweilen unübersteigbare Hinder- 
nisse einer Verständigung entgegenzustehen scheinen, so dürfte der Grund dafür 
einmal in dem überspitzt existentiellen und christozentrischen theologischen Ansatz 
liegen, den man bei vielen evangelischen Theologen der Gegenwart (vorab bei 
Barth) beobachtet und der allem Allgemeinen, Institutionellen und Gesetzmäßi- 
gen feind ist, dann aber auch in einer überkommenen Begrifflichkeit, die einst- 
mals die Gemüter erhitzte, heute aber nicht mehr von so entscheidender theologi- 
scher Bedeutung ist. 

Die Behauptung, daß das katholische Mönchtum für sich allein einen ,Beruf im 
Sinne des christlichen Heils, eine .höhere Sittlichkeit' und ein ,größeres Verdienst' 
schon auf Grund seines Standes, im Vergleich zum Laienstande, beanspruche, mag 
vom Mittelalter her gesehen, das ständisch und sachhaft, nicht personal dachte, eine 
gewisse Berechtigung haben. Heute spielen solche Erwägungen im katholischen 
Ordensleben keine Rolle mehr. Je weniger man darum mit den etwas abgegriffenen 
Waffen der Reformationszeit streitet, je mehr man das Leben der Mönche in der 
eigenen Nachfolge Christi nachzuvollziehen sucht, um so mehr wird man dem 
Urteil jener evangelischen Theologen und Forscher beipflichten müssen, daß das 
Mönchtum •eine Frucht des Evangeliums" ist.65 

64 Kirdil. Dogmatik, II, 2. 3. Aufl. 1948, 632. 
65 W. Nigg, a. a. O. 52; K. A. Meissinger, a. a. O. 32. 




