Der weltliche Heilige

Ignatius von Loyola und die Fiirsten seiner Zeit

Von Burkhart Schneider S. J., Innsbhruck

Wenn von der ,Ignatianischen Mystik der Weltfreudigkeit“ gesprochen! oder
Ignatius der ,um des Jenseitigen willen Weltliche“ genannt wird2, so ist damit
wesentlich mehr und anderes ausgesagt, als gemeinhin von jenen zahlreichen Auto-
ren verstanden wird, die den Heiligen mit ausschliefilich innerweltlichen Mafistiben
beurteilen und ihn als Représentanten berechnender Klugheit und Geschiftigkeit
hinstellen3. Vielmehr schwingt in diesen Kurzformeln die Spannung, in der Ignatius
als Heiliger und zugleich klug-abwigender Weltmann steht und die seine Gestalt
schillernd und nur schwer erfaflbar macht. Diese Spannungsbreite, die von der theo-
logischen Mystik des ,Geistlichen Tagebuchs“¢ bis zum Eingreifen in das tages-
politische Spiel reicht, aus dem geschlossenen Ganzen seiner Persénlichkeit zu
deuten und darzustellen, miifite wohl das eigentlich Neue einer befriedigenden und
bisher noch ausstehenden Biographie des Heiligen sein, die wir vielleicht fiir das
400. Jahresgedachtnis seines Todes 1956 erwarten diirfen. Einen kleinen Beitrag
dazu stellt der vorliegende Versuch dar.

I

Axffallend in Ignatius’ Leben ist, daf aufier seiner Umkehr zn Gott nach der in
Pamplona erlittenen Verwundung noch eine weitere innere Wandlung festzustellen
ist, die besonders sein Verhaltnis zur Welt bestimmte5. Ignatius, der sich als junger
Mann gerade ,durch Geschick und Umsicht fiir die Angelegenheiten der Welt“ aus-
gezeichnet hatte®, vollzog seine Hinkehr zu Gott zugleich als radikale Abkehr von
der Welt und ihren Mitteln. Kennzeichen dieser Stufe — wir haben dafiir vor allem
die zwar spirlichen, aber doch aufschlufireichen Bemerkungen in seinen persén-
lichen Lebenserinnerungen? — sind eine mitunter emphatische Ablehnung jeglichen
Bemiihens um Unterstiitzung, eine kithle Zuriickhaltung — die sich bisweilen bis

! Im gleichnamigen Artikel von K. Rahner: in dieser Zeitschrift 12 (1937) 121—1837.

2 0. Karrer — H. Rahner, Ignatius von Loyola. Geistliche Briefe. Einsiedeln 1942, S. 43.

3 z. B. in Filép-Miller, Macht und Geheimnis der Jesuiten, Leipzig 1929 u. 6.

* Vgl. dazu zuletzt den Beitrag von A. Haas in dieser Zeitschrift 26 (1953) 123—135.

5 Darauf hat besonders H. Rahner, Ignatius v. Loyola und das geschichtliche Werden sei-
ner Frommigkeit, Graz 1949%, S. 60—62, hingewiesen.

6 Polanco, Summarium Hisp. de origine et progressu S. J. n. 6 (Mon. Hist. S. J. Mon.
Ignat. ser. IV, Bd. 1, S. 156; im folgenden werden die Reihen II—IV der Monumenta Igna-
tiana zitiert mit MI II—IV und der Nummer des Bandes in arabischen Ziffern; die 1. Reihe
»Briefe und Instruktionen® wird nur mit Bandzahl — in r6m. Ziffern — und Seitenzahl an-
gefithrt. Soweit beniitzte Briefstellen in der deutschen Ausgabe vorliegen [vgl. Anm. 2],
wird durch GB darauf verwiesen. Sonst werden wenigstens die wichtigsten Texte in den
Anm. in chrsctzung geboten).

7 Beste Ausgabe mit reichen Erlduterungen bei V. Larrafiaga, Obras completas de S. Ig-
nacio de L. Bd. 1, Madrid 1947, S. 118—580.



86 Burkhart Schneider

zum ausgesprochenen Affront steigert — gegeniiber den Einflufireichen, ja selbst
ein Zuriickweisen spontan angebotener Hilfe. Das Entscheidende fiir Ignatius in
jener Periode seines Lebens war, allein und ausschliefllich in Gott seine Zuflucht
zu haben?; und diese Idee suchte er durch eine groflartige, ja eigentlich ricksichtslose
Mifachtung aller menschlich verniinftigen Uberlegungen zu verwirklichen. So lehnte
er auf seiner Pilgerfahrt ins Heilige Land jede Begleitung ab, obwohl er keine
Fremdsprache verstand®, wollte urspriinglich nicht einmal etwas Proviant mit aufs
Schiff nehmen??, sah im Besitz des notwendigen Reisegeldes bereits einen Mangel
an Vertranen anf Gott!, kiimmerte sich in keiner Weise um Pafivorschrifteni2. In
Venedig mied er das Haus des kaiserlichen Gesandten Alonso Sanchez, von dem er
sicher Unterstiitzung hitte erwarten konnen!3, ging dagegen, obhnme ein Wort
Italienisch zu kénnen, zum Dogen Andrea Gritti und bat ihn auf Spanisch, er mochte
ihm eine Reisegelegenheit vermitteln!4.

Ahnlich unbekiimmert war Ignatius’ Verhalten auf seiner Riickreise. Obwohl man
ihm wegen der dort stehenden franzésischen Truppen entschieden abgeraten hatte,
die Hauptstrale nach Genua zu benutzen, setzte er trotzdem seinen Weg fort!5;
als er dann festgenommen ond durch einen franzdsischen Offizier verhdrt wurde,
legte er es geradezu darauf ab, keinerlei Formen der Hoflichkeit zn zeigen und nur
mit knappen Worten zu antworten!s, Bei seiner spéteren Inhaftierung in Alcald
verzichtete er bewufit darauf, einen Rechtsbeistand zu nehmen, um dadurch seine
einzige Zuversicht auf Gott unter Beweis zu stellen, ,der mich ans dem Gefédngnis
befreien wird, falls es zu seinem Dienst gereichen wird, da ich seinetwegen hinein-
gekommen bin“17. Diese Verhaltungsweise behielt er auch bei den folgenden Pro-
zessen bei, die gegen ihn in Salamanca und Paris gefiihrt wurden!s, und erst bei
dem groflen Prozell in Rom, wo es nicht mehr um ihn allein, sondern zugleich um
seine Ordensgriindung ging, wich er von diesem Grundsatz ab, menschliche Hilfe
nie in Anspruch zu nehmen,

Diese Einzelziige machen deutlich, daf Ignatius in den ersten Jahren nach seiner
Bekehrung keinerlei menschliche Ricksicht und diplomatische Taktik kannte. Eine
solche Haltung 1alt sich jedoch nicht aus seiner mangelnden Vertrautheit mit der
Welt erkliren, in dem Sinne etwa, dafl er erst mit der durch die Ordensgriindung
bedingten wachsenden Aufgabe und mit zunehmender Erfahrung der Notwendig-
keit sich der Welt, weltlichen Riicksichten und Methoden, zugewandt habe. Denn
er hatte in seiner Jugendzeit schon so viele Beweise auffallender Gewandtheit und
grofler Weltklugheit gegeben, dafl die betonte Weltabkehr in der ersten Periode

- nach seiner Bekehrung nur in innerem Zusammenhang mit der geschehenen Hinkehr
zu Gott verstanden werden kann. Diese Feststellung ist deswegen so wichtig, um die
spitere Wandlung zur Weltoffenheit und , Weltlichkeit“ ganz zu verstehen. Auch
die ernente Hinkehr zur Welt, die (Wieder-) Aufnahme ihrer Mittel und Metho-

8 Lebenserinnerungen, n. 35: (MI IV, 1, 408).

® Ebd. (). c. 409 f.). 14 Brief von D. Lainez, 16. 6. 1547 (1. c. 88).
10 5. 36 (L. c. 410). 15 | .ebenserinnerungen n. 51 (l. c. 482).

11 1 40 (1. c. 416). 16 n.58 (L. c).

12 1. 41 (L c, 418). 17 . 60 (1. c. 446).

-

13 1. 42 (L c.). $ An Jodo III, 15. 8. 1545 (I 297).



]

Der weltliche Heilige 37

den, ist wesentlich religios bestimmt, wie es die Abkehr war. Denn die Ehrlichkeit
und Konsequenz in Ignativs’ Leben voransgesetzt (die alle ernsten Biographen zun-
geben), bleibt gar keine andere Moglichkeit der Erklarong. Nur weil sich ihm die
religiose Wirklichkeit in einem neuen Licht und Zusammenhang gezeigt hatte,
konnte er seine urspriingliche Haltung, in der er Hinkehr zu Gott mit totaler Abkehr
von der Welt schlechthin gleichgesetzt hatte, zugunsten einer stirkeren Welt-
zugewandtheit dndern, ohne einer weltlichen, von bloflen Natzlichkeitserwigungen
gepragten Gesinnung zu verfallen.

IL

Bevor wir das so gegensatzlich gedeutete Phinomen des ,weltlichen“ Heiligen
genauner zo interpretieren versuchen, sei zundchst ein dokumentarischer Uberblick
Gber Ignatins’ Verhalten zn den politischen Machten seiner Zeit geboten, Wir
waren dabei bemiiht, auch jene Verhaltensweisen und Anssagen des Heiligen nicht
zu verschweigen, die das Problem seiner , Welthaftigkeit“ besonders scharf heraus-
stellen.

Ganz allgemein betont Ignatius die Sorge um Erhaltung des Wohlwollens seitens
der weltlichen Macht fiir den Orden und das Bemithen um Einflufligewinnnng anf
deren Reprasentanten. Als gleichsam prinzipielle Auflerungen zu dieser Frage sind
Briefstellen anfzofassen wie: ,Es ist wichtig, ein Freund des Landesherrn zn sein
und Ansehen bei ihm zu haben, um dem ganzen Lande helfen zu kénnen“?; ,Ich
schrieb bereits einmal, dafl es gut ist, sich die Gunst des Konigs zo erhalten“20; ,Sie
sollen sich Miihe geben, dafl die Gesellschaft in gutem Ruf und Ansehen steht ...
Wenn Sie nicht allen gerecht werden konnen, dann sollen Sie sich vor allem um die
einflufireichen Personlichkeiten kiimmern“#; ,Grofere Liebe will ich einem ent-
gegenbringen, in dem ich Liebe zo Gott und seinen Geist sehe, als einem Fiirsten
oder Gelehrten; aber auf diese werde ich mehr Ricksicht nehmen wegen des Nutzens,
den man daraus ziehen kann“22, Hierher gehoren anch die vielfachen Weisungen,
die Arbeiten des Ordens bei den fithrenden Méannern zur Kenntnis und Geltung
zu bringen, damit sie so einen guten Eindruck von ihm erhalten?, und iiber einem
etwaigen Gegensatz zwischerr den einzelnen Michten zu stehen und deshalb Krieg
und Streit zwischen christlichen Vélkern nach Maoglichkeit gar nicht zu erwihnen24,

19 An Petrus Santini, 25. 8. 1553 (V 398).

20 An Petrus Canisius, 27. 2. 1554 (VI 387).

21 An die PP Landinus und Gomes (Instruktion fiir Korsika), 10. 9. 1552 (IV 419); hierin
sah Ignatius anch die besondere Bedentung der Arbeit in den Kollegien: ,Die Studierenden
...werden einmal die Regierenden und Richter des betreffenden Landes sein“ {an A. Araoz,
1. 12. 1551; 1V 9).

2 Documenta circa oboedientiam (X1I 662); GB 248 f.

23 2. B. Const. p. X. n. 12 (MI III, 3, 278); Instruktion fiir die nach Dentschland reisenden
fesuiten, 24. 9. 1549 (XII 241); ein Brief an die ganze Gesellschaft iiber das Romische Kolleg,
31. 3. 1553 (IV 686): n. a. wird als Grund fiir die Notwendigkeit einer guten Ausstattung mit
Lehrkréften usw. angefithrt, ,damit alle jene, die sich hier am papstlichen Hofe einfinden -

“und das sind aufler vielen Adligen auch Fiirsten, Gesandte, Bischofe, Kardinile und schliefi-
lich iiberhaupt die bedentendsten Méanner der Kirche — ein gutes Bild und einen guten Ein-
druck von der Gesellschaft bekommen®.

2 Const. p. X. n. 11 (MI III, 3, 277); Dentschlandinstruktion, 24. 9. 1549 (XII 241); an P.
de Zarate, 20. 7. 1556 (XII 156). Vgl. dazu jedoch die Einschrinkung in einem Brief an C.



38 Burkhart Schneider

um so niemandes Gunst zu verlieren. Der letzte Grundsatz erscheint zwar einfach,
brachte aber in der konkreten Durchfithrung schon fiir Ignatius selbst nicht geringe
Schwierigkeiten mit sich, die noch dadurch eine besondere Verscharfung erfuhren,
daf in diesen Fillen jeweils die eine ,Partei“ der Papst war, so z. B. in der Frage
der portugiesischen Inquisition, im Streit mit Juan de Vega, dem Vizekonig von
Sizilien (1547—1557), wegen Verletzung der kirchlichen Jurisdiktion und im Kon-
flikt mit Kénig Ferdinand 1. wegen der Ermordung des Kardinals Martinuzzi.

Auf die zeitlich erste dieser komplizierten Situationen, in denen sich Ignatius
zwischen Papst und einen weltlichen Souverén gestellt sah, sei hier beispielshalber
des naheren eingegangen, da gerade sie noch dadurch erschwert wurde, daf} einer-
seits der Orden erst kurz zuvor vom Apostolischen Stuhle bestitigt worden war,
andererseits Ignatius der Gegenpartei, Jodo III. von Portugal, sich ganz besonders
verpflichtet fithlte; hatte dieser doch schon vor der kanonischen Approbation des
Ordens durch die Berufung von Franz Xaver und Simon Rodriguez nach Lissabon
der kleinen Compaiiia ein neues, grofles Arbeitsfeld eréffnet und eine giinstige
Starthilfe gegeben und dem Orden auch weiterhin seine ganze Unterstitzung zu-
kommen lassen2s. Kein Wunder, daff Ignatius jeden Wunsch des Konigs zu erfiillen
bereit war26. Das schien ihm eine selbstverstindliche Dankespflicht und zugleich
ein Eingehen auf Gottes Absichten zu sein?”. Und wenn man auch nicht immer der-
artige Ausdriicke rein auf Grund ihres Wortlautes pressen darf — ein gewisser
iiberschwenglicher Ton im Briefstil war in der damaligen Zeit an der Tages-
ordnung?® und auch Ignatius schon durch die héfische Ausbildung seiner Jugend-

Helmius, 1. 2. 1556 (X 604): ,Die Weisung, dafl man nicht von Kriegen und Fragen der
Politik sprechen soll, ist im allgemeinen durchzufiihren; mit dem Obern jedoch kann man
iiber solche Dinge sprechen, da es fiir sein Amt schon wichtig ist, daf er gut informiert sei®.
— Wie selbst eine so verstindliche Weisung, weltliche Fragen in der Korrespondenz zu ver-
meiden, mifidentet werden kann, zeigt eine Bemerkung bei Mir-Récalde, Histoire intéricure
de la Comp. de Jésus. Paris 1922, S. 191 f.: ,Die Gesellschaft verhindert, soweit als méglich,
daf ihre Mitglieder in Beriihrung mit der Welt kommen; sie will, daf sie nichts sehen, nichts
horen, nichts wissen, sich fiir nichts interessieren als fiir die Personen der Gesellschaft
selbst ...

25 An die Patres in I[talien, 1. 6. 1542 (I 204).

% An S. Rodriguez, 14. 12. 1545 (I 346): ,Da der Kénig — d. h. Jodo IIl. — unser Herr
im Herrn aller ist, ist es an Seiner Hoheit zu befehlen und an uns zu gehorchen; und wir
glauben, dafl Gottes Majestiit uns eine ganz besondere Gnade erweist, wenn wir S. Majestat
irgendwie zu Diensten sein kdnnen®.

21 An S. Rodriguez, 18. 3. 1542 (I 192); an dens. Anfang 1548 (I 681f.): ,Es genigt fiir
mich, nur einen kleinen Hinweis daranf zu vernehmen, was S. Hoheit wiinscht, um mich
ganzlich damit einverstanden zu erkliren... Ich bin in unserem Herrn dberzeugt, dafl der
Wunsch S. Hoheit so gerechtfertigt und im Einklang mit dem Willen Gottes ist, daB es keine
Verbiegung unserer Wiinsche bedeutet, wenn wir sie mit dem Willen S. Hoheit in Einklang
bringen, sondern vielmehr werden sie dadurch auf das rechte Ziel ausgerichtet®.

% Vgl. z. B. einen Brief der Markgrifin Isabella d’Este, Gattin des Markgrafen Franz II.
von Mantua, an ihre Schwigerin Lucrezia Borgia, vom 18. 2. 1502: ,Obwohl ich es fir
dberflilssig halte, Thnen anzubieten, was Ihnen gehért, so will ich Sie doch ein- fiir allemal
daran erinnern, daf} Sie iiber meine Person nnd @iber mein Vermégen verfiigen konnen als
wie fiber Thr Eigentum® (bei F. Gregorovins, Lucrezia Borgia. Stuttgart 1911%, S. 356); dabei
mufl man wissen, dafl das Verhiltnis beider Frauen zu jenem Zeitpunkt noch ziemlich kiihl
war (L c. 217). Man vergleiche damit die Wendung in cinem Brief an Jodo I1I, 15. 3. 1545
(I 298): ,Diese Gesellschaft ist mehr Eigentum Enrer Hoheit als unser eigenes, und die er-
lauchteste Konigin mége sie auch als ihre Sache betrachten®; oder an Juan de Vega, 81. 5. 1550
(I11 64): ,Ich biete von unserer Seite Eurer Durchlaucht nichts an; denn da wir ganzlich



Der weltliche Heilige 39

jahre geldufig?® —, so 1afit die Tatsache, dafl diese Beteuerungen der Ergebenheit
und der Dienstbereitschaft sich nicht nur in offiziellen Schreiben an die Fiirsten
selbst finden, sondern auch in der Korrespondenz an verschiedene Patres wieder-
kehren, mit Sicherheit erkennen, dafl sie von Ignatius wirklich ernst gemeint waren.
Die Spannung zwischen dem portugiesischen Kénig und Rom dauerte schon seit dem
Pontifikat Clemens’ VII. und hatte sich mit Beginn der Regierung Pauls III. ver-
schirft. Es ging um die Frage einer nationalen Inquisitionsbehérde zur Uber-
wachung der Neudhristen, d. h. der unter dem Vater Jodos III., Kénig Manoel,
zwangsweise getauften Juden. Die Inquisition wurde 1536 durch Paul III. geneh-
migt, aber der Konig ging in der Folgezeit ohne Riicksicht auf die damals gegebenen
pipstlichen Bestimmungen gegen die Neuchristen vor. Erschwert wurde die Situa-
tion noch durch die Ernennung des Bischofs von Viseu, Miguel de Silva, der gegen
den Willen des Konigs Portugal verlassen hatte, zom Kardinals?. Darauf seque-
strierte der Konig die Einkiinfte des Bistums, und der Abbruch der diplomatischen
Beziehungen drohte. In diesen Konflikt wurde die Gesellschaft, die in der Person
des Simon Rodriguez in Lissabon von groflem Einfluf war und damit in den Augen
der Kurie mitverantwortlich fiir die starre Haltung des Konigs in dieser Frage zu
sein schiend!, automatisch hineingezogen. Ganz abgesehen von dem allgemeinen
Schaden fiir die portugiesische Kirche und fiir die Stellung des Apostolischen Stuh-
les in Europa, wurde es eine Frage auf Leben und Tod firr den jungen Orden, der
hier zwischen zwei Miihlsteine gekommen zu sein schien. Deshalb lief es sich
Ignatius so sehr angelegen sein, eine Vermittlung herbeizufithrens?, die ihm, wenn
auch erst nach Jahren, gelang (1547) und die Pastor in seiner Papstgeschichte
die ,schwierigste und wichtigste Friedensstiftung® nennt, die Ignatius je gelungen
seiss, Der Ausgangspunkt seiner Bemithungen war, daf er auch auf seiten des
portugiesischen Konigs keinerlei bésen Willen sah3%. Wenn Ignatius auch zunichst

Eigentum E. D. sind in unserem Herrn, haben wir nichts anzubieten, obgleich unser Verlan-
gen immer grofier wird, unsere Dankesschuld einigermaflen abzutragen“. — Ein anderes,
nicht unmittelbar in unsern Zusammenhang gehorendes Beispiel, das jedoch fiir sehr haufige
Wendungen in den Briefen des Heiligen eine auffallende Parallele bietet: in einem Brief
Cesare Borgias an den Markgrafen Franz Gonzaga von Mantua ans Pamplona vom 7. 12. 1506
heifdt es: ,Mag es Gottes unendlicher Gnade gefallen, dafl dies zu seinem gréfieren Dienst
gereiche® (bei F. Gregorovius, 1. ¢. 260 und 365).

20 Vgl. P. de Leturia, El gentilhombre Ifigo Lopez de Loyola. Barcelona 19492, S. 74.

30 De Silva war unter Leo X., Hadrian VI. und Clemens VII. portugiesischer Gesandter in
Rom. Schon damals sollte er Kardinal werden, was aber Jodo verhinderte, da nur kénigliche
Prinzen in Portugal Kardinile sein sollten (was sich einigermafien wegen der Prizedenzfrage
verstehen 1aft). 1526 wurde er Bischof von Viseu und erster Minister, verlor aber das Ver-
tranen des Konigs und ging unter dem Vorwand des angekiindigten Konzils nach Italien,
wurde schon am 19. 12. 15389 von Paul III. in petto, am 2. 12. 1541 éffentlich zum Kardinal
erhoben (Hierarchia catholica III 26 f.).

3t An Rodriguez, 18. 8. 1542 (I 197): , ... an hoher Stelle sagt man, kaum sind die preti
riformati (so wurden zunichst die Jesuiten oft genannt) in Portugal, kiimmert man sich
keinen Deut mehr um Exkommunikation®.

32 Ders. Brief (I 193).

3 Geschichte der Papste V, S. 403.

34 An S. Rodriguez, 18. 3. 1542 (I 198): ,Schreiben Sie uns bitte ausfithrlich iiber die guten
und heiligen Willensentschlisse des Konigs und Gber seine und seines ganzen Hofes erbau-
liche Rede- und Lebensweise“.



40 Burkhart Schneider

nicht unmittelbar an Jodo III. schrieb%, so setzte er doch alle seine Verbindungen ein,
um auch die Kurie von seiner Ansicht zu iiberzeugen3s, bis schlieBlich eine lange
Unterredung mit Paul III. in Montefiascone im Dezember 1545 die Grundlage eines
gegenseitigen Ubereinkommens zwischen Papst und Konig brachtes?,

Die Grundeinstellung, sich das Wohlwollen der weltlichen Machte zu bewahren,
wird noch deutlicher bei einer zusammenfassenden Betrachtung des Verhaltens von
Ignatius gegeniiber Souverinen und Regierungen. Man ist vielleicht tiberrascht,
gerade bei einem Heiligen, der die Unabhingigkeit seines Ordens so stark betont,
in der Praxis eine weitestgehende Anpassung an die weltliche Macht und ein
groftmogliches Entgegenkommen gegeniiber ihren Wiinschen zu finden. Ignatius’
Auffassung geht dahin, dafl man sich in der Art und Weise des Arbeitens den An-
sichten der zustindigen Regierung anpassen soll38, So schreibt er z. B. einmal an
P. Frusius: ,Wir haben die Uberzeugung, dafl dann unsere Arbeiten reichliche
Frucht bringen, wenn wir der Ansicht und dem Willen der Regierung folgen.
Deshalb glaubten wir Sie darauf hinweisen zu sollen, daf Sie in allen Thren Ar-
beiten sich nach der Ansicht der mafigebenden Personlichkeiten richten. Denn Sie
miissen wissen: wenn Sie ihrer verniinftigen Meinung folgen, dann erfillen Sie
auch unseren Auftrag, ja sogar den Willen Gottes“s®, Den gleichen Gedanken
fithrt er an anderer Stelle noch einmal aus: die Arbeiten der Patres ,werden der
gottlichen Majestit wohlgefilliger und wirksamer sein, wenn sie im Einklang
stehen mit den Wiinschen der Regierung“®, und: ,die Gesellschaft pflegt sich in
ihrer Seelsorgsarbeit den Ansichten derer anzugleichen, die die Herren des Landes
sind“41,

Betreffen diese Weisungen auch zunichst nur eine ganz bestimmte Situation,
namlich eine erste Niederlassung des Ordens im Gebiet der Republik Venedig,
und sind auch die Formulierungen zum Teil bewufit so gehalten, dafl auch Aus-
wartige sie lesen sollen, so zeigen andere Fille doch, daf} es sich nicht nur um ein
einmaliges, von der konkreten Lage gefordertes Entgegenkommen des Heiligen
dem Landesherrn gegeniiber handelt, sondern dafl dieses grundsitzlicher Art war.
Dies — und zugleich die damit gegebene Gefahr einer Beschrinkung der Hand-
lungsfreiheit — zeigt sich nur allzu oft in Fragen der Personalpolitik. Gewif} hatte
Ignatius in den Konstitutionen die Sicherung angebracht, kein Ordensmitglied
diirfe einflufireiche Personlichkeiten veranlassen, einen bestimmten Pater vom

35 Ders. Brief (I 195): ,denn ich fithle mich dazu zu gering und zu unwiirdig®. Diese allge-
mein gehaltene Entschuldigung bedarf sicher der Erginzung, die wohl darin zu sehen ist, dafl
Ignatius bis dahin noch nicht unmittelbar an den Kénig geschrieben hatte und dafl er die
— spiter relativ hiufige — Korrespondenz mit Jodo III. nicht mit einem so prekiren Fall
eroffnen wollte; die Riicksicht auf eine etwaige Exkommunikation des Konigs, die einen
Briefverkehr weniger ratsam hitte erscheinen lassen, spielte sicher keine Rolle, da Ignatius
ab 1543 bis zum endgiiltigen guten Abschlufl des Konfliktes mindestens viermal an den
Konig schrieb.

36 An S. Rodriguez 1542 (1 209 f.).

37 An dens., 14. 12. 1545 (I 346—350).

38 An A. Frusius und E. Ugoletti, 6. 6. 1551 (111 537).

3 An A. Frusius, 18. 6. 1551 (I1I 541).

40 An Matth. Dandola (friher Gesandter Venedigs in Rom, daher mit Ignatius bekannt,
jetzt Mitglied des Rates der Republik), 26. 9. 1551 (111 665).

4 An A. Frusius, 26. 9. 1551 (111 667).



Der weltliche Heilige 41

Obern anzufordern®2. Aber wenn es sich um Abberufung eines Paters handelte, der
irgendwo durch seine Arbeit bekannt geworden war, verfuhr er selbst nach dem
Grundsatz, keine Anderung ohne Einverstindnis der Regierung zu verfiigen. Bei-
spiele dafiir sind die geplanten Versetzungen Lainez’ von Florenz nach Venedig
und spéter nach Genua*s, Le Jay’s von Ingolstadt nach Dillingen#4, Salmerons von
Neapel nach Deutschland#s, Franz Xavers von Indien nach Portugal#® und anderer.
Das gleiche Entgegenkommen zeigte Ignatius dem Vizekdnig von Sizilien, dem er
versichern lief, alles im Einklang mit seinen Wiinschen tun zu wollen#?. Schon ganz
zu Anfang der Tatigkeit des Ordens auf Sizilien war Ignatius bereit, eine schon
getroffene Disposition zuriickzunehmen, falls der Vizekénig dariiber miflgestimmt
sein solltes8, und ebenso durfte Jahre spéter eine Reise Domenechs nach Rom nur
mit Erlaubnis de Vegas erfolgen®. Noch mehr: Ignatius machte die ganze Existenz
seines Ordens auf Sizilien von Juan de Vega abhingig und erklirte sich von vorn-
herein mit jedem seiner Wiinsche einverstandens?,

Das gleiche Prinzip der Riicksichtnahme auf die Ansichten der Regierungen und
das Bestreben einer moglichst engen und reibungslosen Zusammenarbeit mit der
weltlichen Macht bestimmen auch Ignatius’ sonstige Weisungen. So machte er in
der Frage der Aufnahme von Neuchristen, die besonders in Portugal und Spanien
ein heikles Problem bildete, alles abhingig vom Einverstindnis des Souverinsst,
obwohl er selbst diese Einstellung des Miftrauvens als ,dumme Riicksichtnahme*
bezeichnete®2. Ebenso sind die Schwierigkeiten, die man in Portugal mit P. Rodri-

42 p. VII cap. 2, Decl. K (MI 111, 8, 209); die gleiche Weisung an H. Domenech, 30. 7. 1555
(IX 895) usw.

4 An D. Lainez, 24. 3. 1548 (I 35) und 4. 11. 1553 (V 650).

“ An Le Jay, 31. 5. 1550 (111 55).

45 An Salmeron, 15. 4. 1554 (V1 609). ,

.4 An Franz Xaver, 28. 6. 1553, also nach seinem in Europa noch nicht bekanntgewordenen
Tod geschrieben (V 149): er wird aus Indien zuriikgerufen; ,nach lhrer Ankunft werden
Sie ganz zur Verfiigung des Kénigs stehen; dieser Brief mit dem Heimreisebefehl soll aber
x‘nlur ab)gesdﬁd(t werden, wenn der Kénig damit einverstanden ist (an D. Mirén, 10. 7. 1553;

184).

47 An H. Domenech, 30. 9. 1554 (VII 598).

4 An D. Lainez, Dez. 1548 (Il 2831f.): ,Wenn Sie irgendwie merken sollten, dafl Herr
Juan de Vega oder seine Gattin etwas miflgestimmt sind (iiber die Abberufung des P. Do-
menech aus Sizilien), dann betreiben Sie die Sache nicht mehr weiter und nehmen sie auch
ihr eventuelles Angebot nicht an; denn ihre Hoheiten mogen die Angelegenheiten der Ge-
sellschaft wie ihre eigenen betrachten und in unserem Herrn befehlen, was ihnen zum gré-
Beren Dienst und Lobpreis der gottlichen Majestit gut erscheint ... Soweit es nur moglich
ist, werde ich Seiner Hoheit in allem gehorsam und zu Diensten sein zur gréBeren Ehre Gottes®.

4 An H. Domenech, 12. 8. 1555 (1X 454).

5 An dens., 22. 3. 1554 (VI 514): ,Man sprach hier davon, dafl Herr Juan de Vega viel-
leicht sein Amt als Vizekdnig beenden werde. Wenn er in diesem Falle einen oder mehrere
aus der Gesellschaft erbittet, um sie mit sich zu nehmen, so ist der Entscheid unseres Vaters,
dafl man den Weisungen Seiner Exzellenz vollstindig nachkommen soll; denn da alle (Jesui-
ten) sich dort in Sizilien auf Grund seiner persénlichen Initiative befinden, kénnten auch alle
wieder von dort verschwinden, wenn Seine Exzellenz alle mit sich nehmen wollte®.

51 An D. Mirén, 20. 2. 1555 (VIII 446).

%2 An A. Araoz, 14. 8. 1553 (V 335): ,Wenn es dort wegen der Meinung des Hofes oder
des Kénigs selbst nicht ratsam sein sollte, dafl man sie (die Neuchristen) aufnimmt, sollen
sie hierher gesandt werden, vorausgesetzt, dafl es brauchbare Leute sind ... Denn hier achtet
man bei solchen, die tichtig sind, nicht auf diese dumme Riicksichtnahme, von wem sie ab-
stammen, wie ja anderseits auch fir die Aufnahme nicht die vornehme Abstammung geniigt,
wenn nicht noch andere Fahigkeiten dazukommen®; vgl. dazn Polanco, Chronicon 111 870 f.



42 Burkhart Schneider

guez hatte, sowie die Maflnahmen der Ordensleitung gegen diesen dem Konig
mitzuteilen; letztere sollen nur mit dessen Einverstindnis durchgefihrt werden®s.
Ahnlich wird in der Wiener Schulfrage (ob Lateinschule oder Universitat) die Ent-
scheidung von Ferdinand I. abhiangig gemacht, selbst wenn sie gegen die eigenen
Wiinsche ausfieles4. Ignatius findet sich auch bereit, auf die Beniitzung der dem
Orden zugestandenen Privilegien zu verzichtenss oder sogar ausdriicklich zu ver-
bieten, von ihnen Gebrauch zu machen3, falls sich irgendwelche Schwierigkeiten
ihretwegen ergeben; denn es ,ist besser, sich nicht darauf zu stiitzen, wenn dadurch
Abneigung oder Mifigunst bei den mafigebenden Stellen hervorgerufen werden
konntens7.

Als wichtigstes Mittel, das Wohlwollen der Regierenden zu gewinnen, bezeich-
net Ignatius selbst das Hofbeichtvateramts8. Mehr als alles andere hat es ihm und
seinem Orden den Ruf weltlicher Gesinnung eingetragen. In unserem Znsammen-
hang kommt es nicht darauf an, iiber das tatsachliche Verhalten einzelner Hofbeicht-
vater zu berichten?®, als vielmehr die prinzipielle Auffassung, die Ignatius in dieser
Frage hatte, darzulegen. Ausgangspunkt dafiir seien die Konstitutionen, die zu-
nichst voraussetzen, dall einzelne Ordensmitglieder mit Regierungsminnern —
d. b. also nach der Situation der damaligen Zeit: an Héfen — zu tun haben, und
die firr diesen Fall Richtlinien aufstellen: sie sollen die gratia discretionis — ein
Ausdruck, der gerade wegen seiner Hiufigkeit in den Konstitutionen® sich kaum
eindeutig wiedergeben 1afit und vielleicht am treffendsten mit ,Gespiir far den
Wunsch Gottes in der jeweiligen Situation* umschrieben werden kann — und
die Gabe des Umgangs mit Menschen zugleich mit einem ansprechenden dufleren
Gehaben besitzenst. Dazu wird noch ausdricklich betont — auf Grund des Prin-
zips: bonum quo universalius eo divinius est’? —, dafl die Seelsorge bei einflufi-
reichen Personlichkeiten wegen der damit verbundenen gréfleren Reichweite und
Wirksamkeit von besonderer Bedeutung sei®.

Diese Grundsitze, die Ignatius dem Hofbeichtvateramt gegeniiber befolgte, fin-
den ihre Bestitigung und zugleich nahere Erklirung in den praktischen Anweisun-
gen der Briefe. Die Griinde fiir und gegen Ubernahme des Hofbeichtvateramtes
sind in einer Instruktion fiir D. Mirén zusammengestellt, dessen Einwande damit
zugleich entkriftet werden: zunichst spreche die ganz allgemeine Verpflichtung, allen

8 Vgl. . a. an D. Mirén, 17. 12. 1552 (IV 561); 8. 8. 1553 (V 270).

54 An P. Canisins, 17. 12. 1555 (X 329).

55 An P. Ribadeneira, 14. 4. 1556 (X1 253).

% An die Obern in Spanien, 11. 4. 1553 (V 9).

5 An ]J. Pelletier, 29. 12. 1554 (VIII 204); hier im besonderen beziiglich des Privilegs der
Exemption. _

8 Dentschlandinstruktion, 24. 9. 1549 (XII 241): um das Wohlwollen der Regierenden
zu gewinnen ,wird viel helfen, wenn der Herzog (von Bayern) und die angesehensten Mit-
glieder seines Hofes nach Moglichkeit bei Ihnen beichten und die Geistlichen Ubnngen
machen®. :

5 Das ist z. B. fiir den Bereich der deutschsprachigen Ordensprovinzen durch B. Duhr,
Die Jesuiten an den deuntschen Fiirstenhifen des 16. Jahrhunderts (Freiburg 1901), geschehen.

% Er findet sich im spanischen Original ungefdhr 40mal, wozn noch ein gutes Dutzend
analoger Wendungen (discernir, discreto) zn rechnen sind.

81 p. VII cap. 2, Decl. F (MI 111, 3, 207).

62 p. VII cap. 2, Decl. D (1. c. 204).

6 Ebd.



Der weltliche Heilige 43

Menschen, die darum ansuchen, die Sakramente zu spenden, fiir die Ubernahme,
wozu dann noch die besondere Verpflichtung gegeniiber dem Konig komme sowie
der grofle Nutzen, der aus solcher Seelsorge bei Hochgestellten zu erwarten sei;
dagegen miisse man die mdgliche Gefahr fiir das eigene Seelenheil auf sich nehmen
und die sich vielleicht aufdriangende und ausbreitende Meinung, man strebe nach
chrenvollen Stellen, durch um so grofiere Demut zu widerlegen suchens®4. Die gleiche
Begriindung, dafl die seelsorgliche Tatigkeit am Hofe eines Fiirsten, auch wenn sie
nach avflen kaum in Erscheinung trete, gewichtiger sei als ein zahlenmifBig vielleicht
zundchst grofler erscheinender Erfolg einer Arbeit sonstwo, wird auch Lainez ge-
geben®s. Letzter Mafistab fiir alles Tun, auch fiir die Frage des Aufenthaltes an einem
Fiirstenhof, ist fiir Ignatius einzig der immer groflere Dienst Gottess. Die Aufgabe
des Jesuiten an einem Fiirstenhof, schreibt er, sei wohl auch, den Fiirsten in seiner
Zuneigung und wohlmeinenden Beurteilung der Gesellschaft zu bestarken, aber
letztlich gehe es immer darum, ihn auf dem Weg zu Gott weiterzufithren®? und ihn im
Gehorsam gegen den Heiligen Stuhl zu bestarken®. Menschlich verstindliche Gegen-
griinde seien unberiicksichtigt zu lassen; deshalb in einem Fall der kategorische
Befehl, am Hof zu bleiben®®, und die nochmalige Beruhigung wegen etwaiger
Gewissensbedenken?,

Aus all dem ergibt sich, daf Ignatius sich durchaus im klaren war, daf die seel-
sorgliche Tatigkeit an Firstenh6fen einer ungiinstigen Um- und Mifldeutung aus-
gesetzt sein konnte. Anderseits konnte diese mogliche und dann auch tatsichlich so
oft eingetretene Gefahr — gerade weil es ihm um die Riicksicht auf den Dienst
Gottes ging — keinen Grund firr ihn abgeben, den als notwendig und férderlich
erkannten Weg nicht einzuschlagen. Es liegt also hier in Wirklichkeit kein Um-
biegen des Seelsorglichen zum Mittel politischer EinfluBgewinnung und welt-
licher Beherrschung vor. Die Weisungen besagen vielmehr eine letzte, geradlinige
Konsequenz, auch die daraus erwachsende Verkennung und Anfeindung mit in
Kauf zu nchmen; denn sie lassen klar erkennen, dafl Ignatius selbst die mit seiner
grundsitzlichen Entscheidung fiir das Amt des Hofbeichtvaters gegebenen Gefah-
ren fiir den Ruf des Ordens und seiner Mitglieder sah, und daf} er trotzdem nicht
daran dachte, seine Entscheidung — weder in der Theorie noch in der Praxis — zu
revidieren. Dabei ist es fiir unsere Frage nach der grundsitzlichen Einstellung des
Heiligen nicht von Belang, ob in der weiteren Entwicklung einzelne Jesuiten, die
an Fiirstenhdfen titig waren, diese Grundidee wirklich verkorperten oder aber von
ihr abgefallen sind. Selbst wenn in Einzelfdllen das letztere nachzuweisen wire,

64 1. 9. 1553 (IV 625—628); GB 205—208.

65 4, 11. 1553 (V 649).

% An A. Araoz, 14. 8. 1553 (V 332).

67 An L. Gongalez da Camara, 15. 1. 1556 (X 506).

% An Fr. Palmio, 7. 12. 1555 (X 288).

% An L. Gongalez de Camara, 2. 1. 1552 (1V 67).

70 An dens., 9. 8. 1552 (IV 364 {.); vgl. auch dessen Diarium n. 308 (MI 1V, 1, 706): ,Unser
Vater will nicht, dafl ein Pater der Gesellschaft sich darum bemiihe, das Amt des Hofbeicht-
vaters iibertragen zu bekommen, aber auch nicht, dafl er sich weigere (es zu iibernehmen).
Nach seiner Auffassung soll ein solcher Beichtvater mit dem Fiirsten in der Beichte iiber
keinerlei politische Geschifte sprechen; dagegen konnte er sich iiber bestimmte Einzelheiten
informieren, um den Fiirsten zur rechten Zeit an sie zu erinnern®.



44 Burkhart Schneider

wiirde das die hier getroffene Feststellung iiber Ignatius selbst nicht beriihren. Auch
die mehrfach in den Worten des Heiligen angetroffene Verbindung vom Amt des
Firstenbeichtvaters und der damit gegebenen Moglichkeit, Vorteile fir den Orden
aus einer solchen Stellung zu gewinnen — eine Maglichkeit, die Ignatius selbst
ofters ausdriicklich im Auge hat — widerlegt unsere Deutung nicht; denn in seiner
Vorstellungswelt sind Vorteil des Ordens, Wohlwollen und Unterstiitzung, die
ihm zuteil werden, nie Selbstzweck und kénnen es nicht sein, da der Orden selbst
nur auf den Dienst Gottes ausgerichtet ist.

Das Stichwort , Jesuiten an Fiirstenhofen“ fihrt zu der weiteren Frage, wie
Ignatius selbst seine Verbindungen und Beziehungen zu hochgestellten Personlich-
keiten ausgeniitzt hat. Schon zu seinen Lebzeiten wurde dem Heiligen vorgeworfen,
er ,beuge die Knie vor Baal“. Ignatius lief auf diesen Vorwurf durch seinen
Sekretér, P. Polanco, antworten™: ,Wer es verwirft, irdische Protektion fur gute
Zwecke auszuniitzen, der hat offensichtlich nicht gelernt, alles auf das Ziel der
Verherrlichung Gottes hinzulenken®. Der Gebrauch weltlicher Mittel ist fiir Ignatius
eben nicht eine Frage der Taktik und Opportunitit, sondern findet seine Begriin-
dung in der Tatsache, dafl auch jene von Gott gegeben sind und deshalb auch iber
sie Rechenschaft abzulegen ist?2, Ignatius selbst weif} sich mit einer ganz grofien
Selbstverstandlichkeit und inneren Freiheit dieser Hilfen und Madglichkeiten zu
bedienen. Manche Andeutungen weisen darauf hin, dafl man gleichsam kartei-
mifig alle jene Personlichkeiten erfafit hatte, auf deren Vermittlung und Unter-
stiitzung in bestimmten Fragen zu rechnen war. Anzeichen dafiir sind z. B. eine
unmittelbar nach der Wahl Julius’ III. abgesandte Aufstellung der Kardinale, die
beim neuen Papst besonderes Ansehen und grofien Einfluf} hatten, und eine Liste
der Freunde und Fiirsprecher, die die Gesellschaft am Hofe Philipps II. besafi*+,
Personalverinderungen an Héfen und der damit verbundene Stimmungsum-
schwung sind mitunter in Rom besser und rascher bekannt geworden als den Patres,
die in unmittelbarer Nihe weilten?, was fiir die systematische Arbeitsmethode der
Ordensleitung bezeichnend ist.

Aus dieser genauen Kenntnis der Personlichkeiten und der Situationen an den
verschiedenen katholischen Héfen, wozu noch die persénlichen Beziehungen zu den
einzelnen Souverinen kamen — aufler Frankreich ist die grofie Ausnahme Karl V.,
mit dem Ignatius nie in unmittelbaren Kontakt kam und der trotz mannigfachen

7t An J. Alvarez, 18. 7. 1549 (11 478—484); GB 149—153.

2 An Fr. Borja, 17. 9. 1555 (IX 626): ,Wenn ich auf Gott unsern Herrn in allen Dingen
schaue, wie es Thm wohlgefillt, so miifite ich es als verfehlt betrachten, wollte ich mich auf
menschliche Mittel und Bemiihungen allein verlassen. Anderseits kann ich es aber auch nicht
als einen sicheren Weg betrachten, alles nur auf das Gottvertrauen zu seizen, ohne das ge-
brauchen zu wollen, was Er mir in die Hand gegeben hat. Vielmehr bin ich in unserem Herrn
der Uberzeugung, daf ich das eine tun, das andere nicht unterlassen soll, indem ich immer
Gottes groflere Verherrlichung und Ehre und sonst nichts anderes im Auge habe®. Diese
Briefstelle ist die Grundlage fur das in Hevenesi’s Scintillae Ignatianae formulierte bekannte
Dictum; dazu vgl. C. A. Kneller, Ein Wort des hl. Ignatius: in dieser Zeitschrift 3 (1928)
253—2517.

" An Le Jay, Salmeron und Canisius, 14. 2. 1550 (I 684).

% An Chr. de Mendoza, 16. 2. 1556 (XI 11); an A, Adriaenssens, 26. 6. 1554 (VII 185 £.).

% So z. B. in Flandern am Hof der Regentin Maria; an B. Oliveri, 20. 7. 1556 (XII 159 f.).



Der weltliche Heilige 45

Entgegenkommens sich merkwiirdig zuriickhaltend verhiel{® —, wurde nun von
Ignatius mit einer wahren Virtuositit ein dichtmaschiges Netz von Briefen, Emp-
fehlungen und Gesuchen gewoben. Deren Nutzen und Wert hatte Ignatius schon
frith bei den ersten Schwierigkeiten, denen die kleine Gruppe der Pariser Magistri
in Rom begegnete, erfahren. Die in der venetianischen Zeit geschaffenen Verbindun-
gen erwiesen sich als duferst wertvoll; durch Petrus Contarini aus Venedig wurde
dessen Verwandter, der Kardinal Gasparo, auf Ignatius aufmerksam??, wozu noch
wohlwollende Erklarungen der Magistrate von Siena, Bologna und Ferrara kamen.
Wenn dann in spiteren Jahren groflere oder kleinere Schwierigkeiten auftraten
oder sich Hindernisse gegen Ignatius’ Pline stellten, wurde das bereits bewahrte
Mittel, derartige Empfehlungen zu sammeln, eingeschaltet, wobei es mitunter zu
grofiten Aktionen kam. So z. B. 1555, als die Pariser Universitit gegen die Gesell-
schaft Schwierigkeiten erhob und ihre Existenz in Frankreich bedrohte™. Ahnlich
bei der am 23. Mai 1555 erfolgten Wahl Papst Pauls IV.; nach der anfinglichen
Hoffnung, dafl er der Gesellschaft ,nicht geringe Gunst schenken werde, entspre-
chend der Freundschaft, die er immer bewiesen hat“? (ein Urteil, das schon wenige
Tage spiter eine wesentliche Einschrinkung erfuhrs?), erfolgte die — vorsichtig
formulierte — Feststellung des Gegenteils®!, bestirkt durch die Tatsache, dafl
Ignatius bis zum 14. Juni noch nicht vom Papst empfangen worden wars2, Deshalb
sollte Franz Borja einen Brief der Regentin von Spanien und Kaisertochter Juana
— seit Anfang des Jahres ja zugleich richtiges Mitglied des Ordens®® — an Ignatius
besorgen, in dem dieser mit der Erledigung irgendeiner leichteren geistlichen An-
gelegenheit zu beauftragen sei, um sich damit bei Paul 1V. einfithren zu konnens4,

8 2z, B. an A. Araoz, 28. 7. 1553 (V 250); ahnliches scheint auch von Granvella, der rechten
Hand des Kaisers, zu gelten {vgl. an Le Jay, 24. 2. 1551; III 334). K. Eders Urteil, Die Ge-
schichte der Kirche im Zeitalter des konfessionellen Absolutismus. Wien 1949, S. 60, ist rich-
tig: ,Die fithrenden weltlichen katholischen Kreise begiinstigten von Anfang an die Gesell-
schaft. Fast alle katholischen Fiirsten und ihre Gemahlinnen standen mit Ignatius in Brief-
verkehr. Doch war Karl V. zeitlebens der Gesellschaft abhold, was auf die Berater des Kai-
sers und auf dessen starke Traditionsgebundenheit zuriickgeht*. Wenn dagegen P. Dudon,
S. Ignace de Loyola. Paris 19343, S. 371, meint, daf neben andern Griinden das Wohlwollen
Karls V. die Entwicklung der Gesellschaft in Spanien begiinstigt habe, so ist das nur in dem
Sinn richtig, dafl der Kaiser nichts gegen den neuen Orden unternahm und seine persénliche
Zuriickhaltung nicht fiir seine Familie und fiir seine Umgebung verbindlich machte, sondern
ihnen in ihrer Stellungnahme gegeniiber der Gesellschaft Jesu alle Freiheit lief.

77 An P. Contarini, 2. 12. 1538 (I 135). — Ein Beispiel fiir Ignatius’ Dankbarkeit gegen
seine Wohltiter: Contarini hatte ihm Jahre spiter einen Bekannten empfohlen, worauf Ig-
natius antwortete (24. 3. 1548, 11 31): ... und deswegen glaubte ich diese paar Zeilen Euer
Hochgeboren schreiben und damit Ihnen mitteilen zn sollen, dafl ich in jener Angelegenheit
€s an nichts fehlen lie ... Auch in jeder andern Sache, bei der ich etwas zu tun vermag, fithle
ich mich in unserem Herrn verpdichtet, und ich hoffe nicht, meine guten Absichten nur
mangelhaft ansfithren zu konnen, obwoh! meine Krifte nur schwach sind“.

78 Diese Empfehlungen sind gesammelt in Acta Sanctornm Julii VII 502—507.

® An J. Viola, 23. 5. 1555, also am Wahltag selbst (IX 67). Hier liegt keine diplomatisch
gehaltene nentrale Aussage vor, sondern ein richtiges Fehlurteil.

8 An A. Araoz, 29. 5. 1555 (IX 89).

81 An Fr. Borja, 7./18. 6. 1555 (IX 187): ,Da der Papst sich als Kardinal so sehr zuriick-
gezogen hatte, konnte es sein, dafl er jetzt gar nichts davon weifl, wie sehr sich Gott der Ge-
sellschaft allenthalben bedient®.

82 An dens., 14. 6. 1555 (1X 162).

8 An Juana, 3. 1. 1555 (VIII 235).

8 An Fr. Borja, 14. 6. 1555 (IX 162).



46 Burkhart Schneider

Auferdem soll Borja ein wahres Trommelfener von Empfehlungsschreiben in Szene
setzen: die spanische Regentin, der Koénig von Portugal, Philipp II., méchten an
den Papst, an verschiedene Kardinile und an ihre rémischen Gesandten schreiben,
um so den Papst giinstiger zu stimmenss,

Ein Musterbeispiel dafiir, wie solche Empfehlungschreiben im richtigen Moment
eingesetzt wurden, bietet ein bei Philipp II. bestellter Brief, in dem sich Ignatius
ein ureigenstes Anliegen, namlich die Dotierung des Rémischen Kollegs, ans Herz
legen lie, um so beim Papst einen Ankniipfungspunkt fiir ein entsprechendes
Gesprich zu haben — ,para tener color de hablar* — und diesen fir die gleiche
Sache zu gewinnenss. Dieses bestellte Empfehlungsschreiben kam eine gute Zeit
spiter in Rom an, datiert vom 22. 4. 1554. Ignatius machte jedoch nicht sofort
Gebrauch davon, sondern hielt es zuriick, ,bis zu dem Tag, da die Nachricht von
der Riickkehr Englands (zur Kirche) eintraf, was im Dezember war“; an diesem
Tag, ,da der Papst guter Stimmung war und dem Prinzen (Philipp 11.) gegeniiber
besonders grofles Woblwollen zeigte®, lie Ignatius den Brief durch den spanischen
Gesandten weiterleiten. Dessen Bericht iiber die gunstige Aufnahme des Briefes
seitens des Papstes wurde dann sofort vervielfiltigt und allen Kardindlen in Rom
zugestellts7.

Auch sonst spielen bei den von Ignatius bestellten Empfehlungsschreiben Finan-
zierungsprobleme eine grofle Rolle. Gewif} griff er auch selbst zur Feder, um ,Bet-
telbriefe“ zu schreiben®® und hohe Herrschaften an ihre Versprechungen zu er-
innern®®. Lieber lief er jedoch derartige Bitten durch dritte vortragen?®, Und wenn
auch Schwierigkeiten und Unannehmlichkeiten, die solche Auftrige mit sich brach-
ten und deshalb manchmal ijhre Ausfithrung nicht ratsam erscheinen lieflen, von
Ignatius bisweilen anerkannt wurden®, so lief§ er gerade bei Finanzfragen derartige
Entschuldigungen weniger gelten: Rodriguez erhilt einen scharfen Tadel, weil er
dem portugiesischen Konig die Notlage der Gesellschaft nur nachlassig dargelegt
habe®; dhnlich Araoz, der sich scheute, Philipp von Spanien um Erlaubnis fiir
Geldtransfer anzugehen®. Es gab manche Gelegenheiten, bei denen Ignatius zur
Erreichung eines bestimmten Zieles seine Beziehungen und Verbindungen ein-
geschaltet hat und spielen liel. Bisweilen handelt es sich dabei um grundsatzliche,

8 An dens. 7./13. 6. 1555 (1X 136).

® An Araoz, 12. 8. 1553 (V 318).

8 L. Gongalez da Camara, Diarium n. 230 (MI IV, 1, 660 {.).

8 Als Beispiel sei hier der Anfang eines solchen Briefes an Karl Borja, den &ltesten
Sohn des hl. Franz Borja und Erben des Herzogtums von Gandia, angefiihrt, der als Muster
eines diskret vornehmen ,Bettelbriefes” anzusprechen ist (6. 11. 1553; V 677): ,Was ich Euer
Durchlaudht in diesem Brief vortragen mochte, habe ich reiflich vor Gott unserm Herrn be-
dacht und Thm empfohlen; und ich bin sicher, dafl es zu seinem gréferen Lobpreis gereicht.
Und wenn E. D. der gleichen Meinung sind, darf ich wohl annehmen, daff der Urheber
(meines Gedankens) jener ist, von dem alles Gute kommt. Falls aber E. D. anderer Meinung
sein sollten, darf ich meinen Irrtum der besonderen Zuneigung zuschreiben, die ich habe,
um E. D. zu Diensten zu sein, und in der ich immer E. D. Schuldner sein méchte als eines
Mannes, dem wir alle so viel in unserm Herrn verdanken...“.

8 Vgl. z. B. an Salmeron, 2. 9. 1553 (V 439).

% z.B. an Fr. Borja, 28. 12. 1554 (VIII 197); an H. Nadal, 12. 4. 1553 (V 12) usw.

9 z. B.an A. Araoz, 24. 2. 1554 (V1 362).

% 14, 6, 1550 (III 82).

3 93. 9. 1553 (V 515).



Der weltliche Heilige 47

den ganzen Orden betreffende Angelegenheiten — z. B. um das vom Papst zu er-
reichende Verbot, dal Jesuiten ohne besondere Genehmigung in einen anderen
Orden ibertreten konnen®, oder um die Erlangung groflerer Freiheit fiir die
Lektiire verbotener Biicher®® — oder um ein Einzelunternehmen, das auf besondere
Schwierigkeiten st6ft — wie z.B. die Griindung des Kollegs in Lowen, wo
durch Jahre hindurch die maflgebenden Personlichkeiten mobilisiert werden,
um die Widerstinde zu tiberwinden®: immer richtet sich der Umfang der von
Ignatius eingeleiteten Hilfsaktion nach der Gréfle der zu erwartenden oder auf-
tretenden Schwierigkeiten®?,

Auch in Rom selbst verstand Ignatius, sich die notwendigen Beziehungen zu ver-
schaffen und zu erhalten. Sein Wort galt bei Papst und Kardindlen®s, unter denen
es ,keinen gibt, der nicht auf unserer Seite stdinde“?®, ,Am pépstlichen Hof steht
die Gesellschaft in hohem Ansehen und besonders bei denen, die eine einflufireiche
Stellung an ithm haben“1%, und dieses Ansehen ,wichst zur Ehre Gottes“101. Daraus
1aflt sich die Meinung des Papstes verstehen, ,wie sehr die Gesellschaft in der gan-
zen Christenheit geliebt, geschitzt und geachtet wird“192; und ,einige Kardinile
berichteten, der Papst habe gesagt . .. so wié¢ Gott zu anderen Zeiten seiner Kirche
durch diesen oder jenen Orden zu Hilfe gekommen sei, so habe Er in unseren
Tagen die trefflichen Priester dieser Gesellschaft seiner Kirche gesandt“193. Da-
neben stand Ignatius in gutem Einvernehmen mit den Gesandten der damaligen
Grofimichte, deren Wohlwollen und Hilfe sich vielfach zeigte1®4 und durch deren
Entgegenkommen er fir seine ausgedehnte Korrespondenz hin und wieder die
diplomatischen Kurierverbindungen beniitzen konnte1%s. Anderseits war auch Igna-
tius selbst gerne bereit, Auftrige anderer entgegenzunehmen und sie an der Kurie
zu betreiben!®, und dank seiner Beziehungen konnte er einigen Erfolg ver-
sprechen!??.

So war es eigenste Erfahrung, wenn Ignatius unter den Voraussetzungen, die

% An S. Rodriguez, Anfang 1548 (XII 229 {.), der einen entsprechenden Schritt Jodos III.
erreichen soll.

% An P. Canisius, 18. 1. 1550 (11 660), wo der Herzog von Bayern eingeschaltet wird.

% So Karl V. durch den Augsburger Kardinal Otto von Truchsess (an Le Jay, 16. 9. 1550;
11X 176); die Regentin durch Ferdinand I. (an Le Jay, 31. 8. 1551; III 375) und dessen Gattin
(an dens., 6. 1. 1552; IV 75) usw.

%7 An A. Araoz, Febr. 1550 (II 694).

% An Oviedo und Mirén, 24. 7. 1549 (II 490).

% An Fr. Villanueva, 2. 1. 1552 (IV 64) usw.

100 An A. Araoz, 1. 6. 1552 (IV 260).

101 Apn Fr. Villanueva, 11. 8. 1552 (IV 370).

102 An dens., 2. 1. 1552 (IV 66).

103 An dens., 1. 6. 1551 (XII 517 f.); dafl diese Feststellungen gerade nach Spanien mit-
geteilt wurden als Ermunterung, 1483t sich aus den dortigen Schwierigkeiten jener Jahre wohl
begreifen, und man darf solche Nachrichten in keiner Weise als selbstgefalligen Stolz be-
werten. ‘

104 7 B, bei der Taufe eines Juden und dessen anschliefender Vermahlung mit einer ehe-
maligen Dirne waren aufler Margarita d’Austria, zweier Kardinile und mehrerer Bischife
die Gesandten des Kaisers und des portugiesischen Konigs anwesend (an P. Faber, 20.9. 1541;
11821.).

165 7 B. Briefe vom 25. 8. 1551 (111 624), vom 10. 8. 1552 (IV 369).

108 7 B. Auftrige von Philipp II., von Juan de Vega (an A. Araoz, 31. 10. 1547; 1 612{.).

107 An einen unbekannten Adressaten, Ende 1543 (I 284).



48 Burkhart Schneider

der Ordensgeneral besitzen soll, auch das Ansehen und die Méglichkeit, Einfluf zu
gewinnen, aufzahlt18, Zugleich zeigt sich aber hier — bei aller Betonung des Nut-
zens solcher menschlicher Bezichungen — deren Zweitrangigkeit!®; daher auch die
Einschriankung, dafl der Orden durch keinerlei Geschenke an einflufreiche Persén-
lichkeiten sich deren Unterstiitzung zu besorgen suchen soll11, Zur richtigen Be-
urteilung der von Ignatius entwickelten und im Vorstehenden nur auszugsweise
betrachteten fast iibergroflen Aktivitat auf diesem Gebiet sind gerade die angefiihr-
ten grundsitzlichen Weisungen der Konstitutionen von grofler Widhtigkeit. Erhellt
doch daraus, daf es nach Ignatins’ Auffassung nicht um den Einfluf und die weit-
reichenden Beziehungen an sich geht, dafl also damit keine Ambitionen nach welt-
licher Herrschaft bezeichnet werden, sondern daf diese nur ein Mittel sind, um das
Arbeiten des Ordens zu erméglichen und fruchtbar zo machen.

Ignatius Vertrautheit mit dem hofischen Parkett verraten auch seine zahlreichen
Einzelanweisungen an verschiedene Patres, wie sie sich gegen Hochgestellte zu
benehmen haben. So gibt er einer Gruppe von jungen Ordensmitgliedern, die sich
noch in der Ausbildung befinden, Verhaltungsmafiregeln fiir eine Audienz bei der
Herzogin von Florenz!11; ebenso erhilt Lainez eine genaue Instruktion, wie er sich
dort bei einer Audienz zu verhalten und was er zu sagen habe!2, Einem Pater in
Flandern weifl Ignatius eine Situationsskizze iber die Umgebung Philipps II. zu
senden mit einem ausgearbeiteten Gesprichsschema, wie er einen Granden am Hofe
ansprechen soll!15, Er will seine Patres zu jener ,Umsicht und Sorgfalt* erziehen,
die er selbst in seinem Tun und Handeln aufwandte!l4; so wenn er in einer dhn-
lichen Situation Canisius einen Ausweg zeigt, wie er einem eventuellen pipstlichen
Breve gegeniiber, mit dem ihm die Ubernahme des Wiener Bistums befohlen wer-
den konnte, Zeit gewinnen kann, damit von Rom aus noch rechtzeitig Gegenmaf}-
nahmen getroffen werden: er solle das Breve im Gehorsam annehmen, aber zugleich
erklaren, er wolle zunidchst Seine Heiligkeit iiber seine eigene Unzulinglichkeit
informieren?!5; oder wenn Ignatius einem Pater in Ferrara Weisungen iiber dessen
Verhalten am Hof des Herzogs gibt: zeitliche Geschifte durch Freunde erledigen
zu lassen, um sich fiir geistliche Angelegenheiten die notwendige Autoritit zu
erhalten!18. Solche ins einzelne gehende Anweisungen waren schon notwendig, da
die hier vorausgesetzte Gewandtheit im Auftreten und Verhandeln ja nicht immer
von selbst vorhanden war!!?. Ignatius suchte seine Patres zu dem zu erzichen, was

108 Const. p. IX cap. 2 n. 9 (MI II1, 3, 247).

109 Fhd. Decl. C (l.c.).

110 Ebd. p. VI cap. 2 n. 9 (1. c. 184).

M1 An L. Coudret, 12. 11. 1551 (111 719).

112 94, 3. 1548 (11 34).

113 An B. Oliveri, 6. 7. 1555 (IX 284—286).

1" Im Zusammenhang mit den Maflnahmen, um die beabsichtigte Erhebung Le Jays zum
Bischof von Triest gegenstandslos zu machen, an M. de Torres, 2. 3. 1547 (I 465): ,Die Um-
sicht und Sorgfalt, die fiir diese Angelegenheit aufgewandt wurde, ist unbeschreibbar®.

115 An P. Canisius, 9. 8. 1553 V 309).

116 An J. Pelletier, 13. 6. 1551 (III 547).

117 Selbst Lainez und Salmeron mufiten sich im Zusammenhang mit Verhandlungen in
Venedig sagen lassen: man wundere sich nicht, dafl sie sich von der Gegenpartei etwas sehr
beeinflussen lieflen, da sie keine solche Geschiftsgewandtheit besifien (4. 8. 1548; 11 185).



Der weltliche Heilige 49

er uniibersetzbar ,discreta caritas“ nennt!18, damit sie lernen, ihren ,FEifer mit
Klungheit zn mifigen“t1® und jene goldene Mitte zn finden, die bei aller person-
lichen Bescheidenheit doch noch an die dufleren Belange des notwendigen An-
sechens denken 1idfiti20 und die trotz Eifer und Entschiedenheit doch noch den tat-
sachlichen Gegebenheiten Rechnung tragtt2t,

Glanzstiicke seiner Umsicht und seiner Fahigkeit, fiir andere vorauszndenken
und situationsentsprechende Verhaltungsmafiregeln zu geben, sind die zahlreichen
groflen Instruktionen, die er seinen zu wichtigen Aufgaben entsandten Patres mit
anf den Weg gab: angefangen von der Doppelinstruktion fiir die 1541 nach Irland
gehenden Broet und Salmeron!2? iiber die 1546 Lainez, Salmeron und Le Jay nach
Trient mitgegebene Anweisung??, die Deutschlandinstruktion von 1549124 und die
Spanieninstruktion fiir Nadal von 1553125 bis zu dem an Canisius @tbermittelten
Arbeitsprogramm fir Deutschland von 1554128 und den Anweisangen fiir die ersten
1556 nach Prag gehenden Jesuiten!??. Das Gemeinsame in all diesen umfangreichen
Schriftstiicken ist, dafl sie zugleich die grofien Leitlinien fiir die Arbeit wie anch
ins einzelne gehende Verhaltungsmafiregeln enthalten und deutlich spiiren lassen,
wie sehr Ignatins bemiiht war, die Verschiedenheit der Situationen und der Perso-
nen vorher kennenzulernen und ihnen Rechnung zu tragen. Dabei sollte keine
Reglementierung versucht werden — dem Ermessen des Oberen an Ort und Stelle
bleibt immer grofiter Spielraum128, da ja Ignatius selbst zu genau weiff, dafl ,trotz
aller Regel notwendigerweise noch viele Dinge der klngen Diskretion iiberlassen
bleiben miissen*129,

Unter den aufs einzelne gehenden Anweisungen nehmen die Vorschriften fiir
den Briefverkehr eine besondere Stellung ein. Sind die Briefe, die Ignatius selbst
schrieb, oft Musterbeispicle ausgefeilter nnd nach allen Seiten hin abgewogener
Formulierung — in einem Brief an Peter Faber gibt Ignatins selbst Aufschlufl tiber
die von ihm befolgte Methode¥® —, so suchte er auch seine Patres zu einer ahn-
lichen Umsicht in ihrer Korrespondenz zu erziehen. 1543 erhielt Bobadilla cinen
eigenen Brief in dieser Angelegenheit!3l; die Frage wird 1547 erneut in einer
zusammenfassenden Instruktion durch Polanco der ganzen Gesellschaft eingescharft

118 z B. an C. Gropillo, 22. 7. 1553 (V 202).

119 Ap S, Landinus, 14. 8. 1551 (111 356).

120 An A. Araoz, Juli 1549 (11 501).

121 Apn S. Romaeus, 23. 2. 1553 (IV 649).

122 1 174—181; GB 95—97.

123 April 1546 (I 386—389); GB 113—115.

124 94, 9. 1549 (XII 289—247); GB 163—169.

125 19. 4. 1553 (V 9—15).

128 13. 8. 1554 (VII 398—404; XI1 259—262); GB 240—243.

127 12. 2. 1556 (X 689—697); GB 252—256.

128 Die Trienter Instruktion sieht sogar noch Meinungsverschiedenheiten innerhalb der
kleinen Theologengruppe voraus, die giitlich beigelegt werden sollen (I 389). Die Deutsch-
landinstruktionen enthalten vielfach nur Winke und Vorschlige. Die Durchfithrung der
Prager Instruktion wird ganz dem Ermessen des landes- und personenkundigen Canisius
anheimgestelit.

126 An E. Mercurian in der Instruktion fiir Perugia, Juni 1552 (IV 802); vgl. auch die
vielfiltige Entscheidungsvollmacht, die die Konstitutionen dem Obern jeweils einrdumen.

130 10. 12. 1542 (I 236 £.); GB 102—104.

131 1 9277—282; GB 104—108.

o



50 Burkhart Schneider

und nochmals die Unterscheidung zwischen Hauptbrief und Nachrichtenzetteln vor-
geschrieben!32. Dazu kommt die Weisung, mit der Aufnahme von politischen Tages-
fragen in die Korrespondenz zuriickhaltend zu sein'$3. Doch war gerade diese Ein-
schrinkung ein Punkt, in dem sich nur schwer die gewiinschte Einheitlichkeit er-
zielen lie. Als Beispiel einer weiten Auslegung kann ein Brief aus der Ordens-
zentrale selbst dienen, in dem zunichst erneut auf den Grundsatz hingewiesen
wird, keine Tagesnachrichten zu erwihnen, die nicht ,uns angehen®, um dann aber
alle moglichen politischen Neuigkeiten zur Sprache zu bringen, bis die vorgeriickte
Tageszeit Einhalt gebietet!34. Letztlich bleibt es auch hier der Umsicht des einzelnen
iiberlassen, das Richtige zu finden; und es ist bezeichnend, dafl die Konstitutionen,
obwohl sie {iber die Art und Weise und das Ausmafl des Briefverkehrs genauere
Bestimmungen treffen!ss, keinerlei Inhaltsbeschrinkung geben, sondern einfachhin
dies dem Urteil der Obern anheimstelleniss, ‘ ’

Die enge Verbindung des Heiligen mit Fiirsten und politischen Méchten, wie sie
bisher dargelegt wurde, brachte eine Reihe von Schwierigkeiten und Gefahren fir
die eigene Handlungsfreiheit und die notwendige Unabhingigkeit des Ordens mit
sich. Dabei waren die Mifldeutungen, denen der Orden ausgesetzt war — der Vor-
wurf der Herrschsucht!$?, die sich verbreitende Auffassung vom Reichtum des
Ordens nnd des Ehrgeizes!3® — noch harmlos und wurden nicht so tragisch genom-

132 97, 7. 1547 (I 542—548): ,Staatspolitische und andere weltliche Dinge wie z. B. Kriege
usw. soll man nicht in den Hauptbrief aufnehmen, héchstens insoweit man einen erbaulichen
Zweck damit erreichen kann, z. B. um zum Gebet aufzumuntern. Auf eigenen Zetteln kann
man das bringen, was man fiir besonders wichtig hilt, wenn man glaubt, dafl aus dem
Schreiben etwas Gutes folgt, und vorausgesetzt, dafl es keine Schwierigkeiten gibt, wenn die
Sache bekannt werden sollte. Wenn etwas aber unsere Angelegenheit nicht betrifft und fiir
andere verletzend wirkt, soll man nichts davon schreiben, weder im Hauptbrief noch auf
Zetteln ... Wenn es sich um Dinge handelt, die einen Fiirsten oder Prilaten angehen, mufl
man auf den Zetteln nicht blof die lautere Wahrheit ohne jede Leidenschaftlichkeit berich-
ten, sondern tiberdies mit solchen Worten, dafl der Betreffende, wenn er sie — was ja immer
moglich ist — zu Gesidht bekommt, nicht an unserer guten Absicht zweifelt®.

133 Vegl. Anm. 24.

13 An M. Olave, 5. 8. 1553 (V 287 f.). )

135 . VIII cap. L. n. 9 mit den entsprechenden Deklarationen L—N (MI III 3, 224—26);
p. IV cap. 17 n. 7 und Decl. L (1. ¢. 160); p. VII cap. 2 n. 2 (1. c. 210).

138 o III cap. 1 Decl. B (L. c. 76 f.). Zu dieser Stelle der Konstitutionen, die vor allem die
Beziehungen zu Verwandten und Freunden betrifft, ,die einer in der Welt hatte* — eine
Wendung, die sich sicher nicht nur auf das vorausgehende ,amici“ bezieht, sondern auch die
~consanguinei® miteinschliefit, was aus der parallelen grundsitzlichen Bemerkung im Examen
Generale (cap. 4 Decl. C; L. c. 18) deutlich gemacht wird: ... ut assuescant non dicere quod
parentes vel fratres habeant, sed quod kabebant” — findet sich cin aufschlufireicher Kommen-
tar in einem Brief an D. Mirén (15. 8. 1554; VI 474): ,Man soll nicht in einem Brief an die
Eltern schreiben: an den, der einst mein Vater war, sondern einfach: an meinen Vater“; und
dann folgt die grundsitzliche Weisung: ,Wenn man an Weltleute schreibt, kann man sich
ihrer Ausdrucksweise bedienen, soweit es mit unserem Beruf zusammengeht und man der
Ansicht ist, dafl man sie so besser erbaut und tréstet im Herrn®.

137 Ap Konig Ferdinand 1., Dez. 1546 (I 438): ,s0 sehr ist die Welt verderbt, dal — wenn
auch nur einige von uns an den Hof des Papstes, von Fiirsten und Kardinilen oder sonstiger
Grofler kommen — man glaubt, wir hitten ehrgeizige Absichten®. An Polanco, 1547 (1458 f.):
» Wir stehen bei einigen — besonders in Rom —, die nicht bis zur Wahrheit vordringen, im
Ruf, wir wollten die ganze Welt regieren” usw.

138 z B. an Fr. Borja, 1. 5. 1551 (111 426); an J. B. Viola, 1. 5. 1551 (111 436).



Der weltliche Heilige 51

men!®®, Wichtiger wurden sachliche Schwierigkeiten. Einige Beispiele: nach der
»Sauberung® der portugiesischen Ordensprovinz von Unruhestiftern unterstiitzte
der Koénig von Portugal — der grofle Wohltiter der Gesellschaft — noch durch
Jahre hindurch die aus dem Orden Entlassenen; die Weisung an Mirén, den Kénig
von dieser die Ordensleitung desavouierenden Haltung abzubringen, zeigt deut-
lich die prekare Situation!4, Nicht selten sind Schwierigkeiten und Verwicklungen
bei Aufnahme von Kandidaten, die aus regierenden Hiusern oder aus adligen
Familien stammen, sei es, dafl eine Zustimmung erzwungen wird, die unter nor-
malen Verhiltnissen nie gegeben worden wire — man denke an die Aufnahme
der Kaisertochter Juana'4! —, sei es, dafl eine notwendig gewordene Entlassung
verhindert oder aufgeschoben wird — der klassische Fall dafiir ist die Affaire des
P. Theotonio de Braganza, in der letztlich dem Konig von Portugal die Entschei-
dung zugestanden wird42. Umgekehrt mufite Ignatius einen langen, letztlich ver-
geblichen Kampf fithren, um Ottavio Cesare aus Neapel gegen dessen Eltern zu-
unterstiitzen, die ihren Sohn bald nach dessen Eintritt in den Orden 1553 wieder
zu Hause haben wollten und verschiedene hohe Beziehungen einspanntent*s. Ahn-
liche Schwierigkeiten, die sich durch die notwendige Riicksichtnahme ergaben, zeig-
ten sich auch sonst. Im allgemeinen waren diese Falle nicht so einfach zu 16sen,
wie es ein in Maffei’s Vita berichtetes Wort Julius’ IT1. darstellen will, der Fiirsten
und Adlige gewarnt habe, sich Ignatius in solchen Fragen entgegenzustelleni44,
Schon frith hatte man mit Komplikationen bei Kandidaten und Ordensmitgliedern
aus vornehmem Stand von seiten ihrer Angehdrigen gerechnet. So wurde bei den
Beratungen von 1539 beziiglich der ,Pilgerreise” fiir eintretende Adlige wegen der
damit verbundenen Gefiahrdung des Berufes eine Ausnahme vorgesehen!®s, Doch
sollten sich spiter in solchen Fillen noch weit groflere Schwierigkeiten ergeben, die
jedoch Ignatius nicht davon abbringen konnten, dufiere Eigenschaften der sich um
Aufnahme in seinen Orden Bewerbenden wie adlige Abstammung, wenn auch
nicht als entscheidend, so doch den Kandidaten noch mehr empfehlend aufzu-
fasseni46, ’

Ein konkretes Beispiel fiir die aus einer solchen Lage dem Orden erwachsenden
Schwierigkeiten ist die sich durch Jahre hindurchziehende Frage der Aufnahme des

139 Im letztgenannten Brief z. B. anlifllich des Geriichtes, die Gesellschaft hitte die Er-
hebung Borgias zum Kardinal betrieben, die Bemerkung: ,das verdient keine Antwort,
sondern man kann nur dariiber lacheln“.

120 20. 2. 1555 (VIII 447 f.). Diese heikle Angelegenheit verlangt eine zusitzliche Bemer-
kung, da im deutschsprachigen Schrifttum iiber Ignatius. gestiitzt auf A. Astrain, Historia de
la Compaiii4 de Jesis en la Asistencia de Espafia (Madrid 1902), bisher eine Zahl von unge-
fahr 130 Entlassenen angegeben wird. Demgegeniiber errechnet F. Rodriguez, Historia da
Companhia de Jesus in Portugal 1. Porto 1931, S. 187 ff. eine Zahl von kaum iiber 30. Diese
neue Berechnung ist heute als anerkannt anzusprechen (vgl. P. Tacchi-Venturi, Storia della
Compagnia di Gesd in Italia. Bd. II, Rom 19512, S. 532. Anm. 1, und R. G. Villoslada in
seiner Rezension von H. Becher, Die Jesuiten in: Archiv. Hist. S. J. 21 [1952] 149f.). .

141 Vgl dazu den Briefwechsel mit Fr. Borja 1554/55, besonders vom 8. 11. 1554 (V111 21).

142 An D. Mirén, 3. 9. 1555 (1X 545).

143 Vgl. H. Stoeckius, Ottaviano Cesare, ein Rechtsstreit zwischen Gesellschaft Jesu und
Elternhaus. Heidelberg 1914,

144 Malffei, De vita et moribus Ignatii Loyolae III, 9. Rom 1585, S. 171.

145 Conclusiones septem sociorum n. 10 (MI 11, 1, 12).

148 Const. p. I cap. 2 n, 13 (MI I11, 3, 50).



52 Burkhart Schneider

spanischen Offiziers Juan de Mendoza. Dieser war Kommandant des kéniglichen
Castel Nuovo in Neapel und hatte sich zum Eintritt in den Orden und zur Aufgabe
der militirischen Karriere entschlossen!4?. Nachdem Ignatius durch Salmeron von
dieser Absicht erfahren hatte, schaltete er sofort Franz Borja ein, um durch dessen
Vermittlung etwaige Widerstinde am spanischen Hof zu iiberwinden!4s. Nach
Verlauf eines Jahres versicherte Ignatius dem allmihlich ungeduldig werdenden
Kandidaten, dafl seine Angelegenheit ,mit aller Umsicht und mit Einschaltung
aller Bezichungen® betrieben werde!4?, mufite ihn aber dann wiederum wegen
einer finanziellen Transaktion, fiir deren Durchfilhrung das Wohlwollen Philipps II.
besonders notwendig war, vertrostent®® und ihm erkldren, dafl die ganze Art des
Vorgehens durch die Riicksichtnahme auf den spanischen Kénig bestimmt werdets.
Zugleich versuchte Ignatius durch einen duBerst regen Briefwechsel mit Patres und
einfluBreichen Freunden am Hofe Philipps!s2 eine giinstigere Atmosphare zu schaf-
fen. Die Frage wurde dann endlich kurz vor Ignatius’ Tod mit der eigenméchtigen
Abreise Mendozas nach Rom gelést, allerdings ohne das Einverstindnis Philipps zu
haben, um das man sich so lange bemiiht hatte. Dafiir mufite nun erneut der ganze
Apparat von Briefen und Freunden aufgeboten werden, um den befiirchteten Un-
willen Philipps von vornherein zu besinftigen!®* und dem persénlichen Brief, den
Ignatius an Philipp geschrieben hatte, eine giinstige Aufnahme zu sichern?%4,
SchlieRlich wurde durch das Entgegenkommen Philipps die endgiiltige Loésung
herbeigefihrt.

So verschiedenartig auch die angefiihrten Beispiele in ihren Einzelheiten sind,
so zeigen sie doch alle deutlich die Kehrseite und die Gefahren der engen Bindung,
die Ignatius zu den weltlichen Michten hin besa. Und da es hier nicht mehr blof
um Erfiillung bestimmter personeller Wiinsche der Fiirsten ging, wird hier diese
faktische Abhangigkeit noch empfindlicher. Denn wéhrend es sich dort nur um
reine Fragen der Personalpolitik handelte, wo allenfalls zwar durch starre For-.
derungen seitens der Souverine die Arbeiten des Ordens beeintrachtigt werden
konnten, es aber zu keiner Behinderung im Grundsétzlichen kam, scheint es hier
um eigentlich prinzipielle Fragen zu gehen, némlich um Aufnahme in oder Aus-
schluR aus dem Orden, um Fragen also, bei denen ein Ordensoberer nur das Vor-
handensein oder das Fehlen des von Gott an einen bestimmten Menschen ergan-

147 Vgl. Tacchi-Venturi 1. c. 614; Polanco Chronicon IV 49. V 43. VI 6. Es war kein ge-
wohnlicher Fall; in einem Brief an Fr. Borja (17. 2. 1556; XI 16) werden die »Versuchun-
gen* aufgefithrt, denen der damals noch immer nicht entschiedene Beruf Mendozas ausge-
setzt war: cine bereits ihm zugedachte Braut mit 60 000 Dukaten Mitgift, das selbstandige
Kommando mit 2000 Dukaten Jahresgehalt, ferner dafl er erst 27 Jahre alt und iiberdies ein
hiibscher Kerl sei.

s 98 7. 1554 (VII 850).

149 Ap J. de Mendoza, 28. 7. 1555 (IX 391 £.).

180 Ap dens., 7. 2. 1556 (X 651 f.).

150 An dens., 8. 2. 1556 (X 658).

152 §o die PP. Fr. Borja, Chr. de Mendoza, P. Ribadeneira, die Hofbeamten Alexius
Fontana, Petrus de Zarate u. a.

153 Vgl. die Briefe vom 8. 2. 1556 an Mendoza selbst und an die in der vor. Anm. genann-
ten Herrn in Philipps Umgebung (X 658, 668, 670—673); bereits ruhiger ist die anfangs sehr
aufgeregte Stimmung im Brief an Fr. Borja, 17. 2. 1556 (XI 16{.).

158 89, 1556 (X 666).



Der weltliche Heilige 53

genen Rufes festzustellen hat und eigentlich keine Riicksicht auf eine irdische Macht
mehr Platz haben dirfte. Wegen dieser moglichen Deutung, die darauf hinaus-
geht, in Ignatius’ Verhalten eine Unterordnung des eigentlichen Religiésen unter
zweitrangige, weil auerliche Fragen des guten Einvernehmens mit Firsten zu
sehen, ist es geraten, hier noch ndher auf das grundsétzliche Problem einzugehen.
Gewif}: in den angefithrten Fillen ist eine duflerste Grenze erreicht, bis zu der ein
Ordensoberer, der sich vor Gott verantwortlich weif}, sich bei seiner Entscheidung
iber den gottlichen Ruf an einen Kandidaten von dufleren Gesichtspunkten leiten
lassen darf. Doch kann man bei einer genaueren Betrachtung feststellen, daf}
weder das Ja des Heiligen zu der ungewohnten Aufnabme der Kaisertochter Juana
noch seine sonstigen Entscheidungen in Berufsfragen die Aufgabe eines Prinzips
bedeuteten. Im ersten Falle wurde nur von einem rein praktischen Grundsatz,
namlich keinen weiblichen Zweig des Ordens zuzulassen, eine Ausnahme gemacht,
die schon durch die strikte Geheimhaltung keine Gefdhrdung darstellte, wahrend
in den anderen Fallen die Einstellung der weltlichen Méchte keineswegs fiir die
Entscheidung iber das Vorhandensein eines inneren Berufes bestimmend war,
sondern nur als ein untergeordnetes, wenn auch nicht unwichtiges dufieres Kriterinm
dafiir galt, ob Gott cinen Menschen zum Ordensstand rufe oder nicht'ss. Dafl
Ignatius scine eigentliche Entscheidung in grundsitzlichen Fragen nicht vom Einver-
stindnis eines Souverans abhingig machte, zeigt seine Stellungnahme in der strit-
tigen Frage der Aufnahme von Neuchristen. Nur ist hier als Voraussetzung fir
eine Aufnahme in den Orden festgesetzt, dafl die betreffenden Kandidaten ihre
Heimat verlassen konnten!s¢. Immerhin: die Gefahr, die in der engen Verbindung
von Orden und weltlicher Macht lag und die sich in der Zeit vor der Reformation
fur manche dltere Orden verhingnisvoll ausgewirkt hat!5?, ist auch bei Ignatius
nicht zu tibersehen; wenn sie in seiner Ordensgriindung nicht diese negativen Fol-
gen hatte, so ist das wiederum ein neuer Beweis dafiir, dafl der Heilige bei aller
Bereitschaft, um der gréfleren Wirksamkeit willen auf Wiinsche der Maidchtigen
einzugehen, deren Gunst und Unterstiittzung nie durch irgendeine Preisgabe reli-
gioser Grundsitze zu erlangen suchte.

II1.

So liickenhaft die hier gebotene Ubersicht iiber Ignatius’ Verhalten zu den welt-
lichen Michten auch ist, so ergibt sich doch daraus, wie weltoffen und — richtig
verstanden — weltlich der Ordensgeneral Ignatius im Vergleich zu dem Einsiedler
von Manresa und dem Pilger der ersten Bekehrungszeit geworden war. Wie 146t
sich diese scheinbar unbekiimmerte und durchaus positive Wertung und Heran-
zichung des Weltlichen in das Ganze der Personlichkeit des Ordensstifters als eines
Heiligen, das heifit aber eines iiber der Welt stehenden und ganz auf Gott hin-
bezogenen Menschen einordnen? Wo ist der Angelpunkt, in dem Ignatius’ Welt-

155 Zum besseren Verstandnis dieser auf den ersten Blick vielleicht etwas kiinstlich schei-
nenden Unterscheidung vgl. CJC cn. 542, wo auch aufiere Fakten (z. B. die Pflicht des Unter-
halts gegentiber den Eltern usw.) als ,impedimenta®, d. h. aber eigentlich als das Vorhanden-
sein eines wirklichen ,Berufes® hic et nunc verneinende Kriterien betrachtet werden.

156 Vgl. Anm. 52.

157 J. Lortz, Die Reformation in Deutschland, Bd. 1, Freiburg 19412, S. 95 {.



54 Burkhart Schneider

offenheit und -gewandtheit sich widerspruchslos in das Bild des einzig um den
Dienst Gottes bekiimmerten Heiligen einfiigen? Diese Fragen sind dann als geldst
anzusehen, wenn es gelingt, die innere Wandlung vom weltfernen zum weltoffenen
Ignatius als religiése Entwicklung nachzuweisen und die Auffassung auszuschliefen,
als sei jene Wandlung ein Abfall von dem Ideal der Bekehrungszeit und eine —
wenigstens teilweise — Riickkehr zu der fritheren Weltverhaftetheit.

Da es sich bei der dufieren und inneren Wandlung des Heiligen nicht um ein
sprunghaftes Ereignis handelt, sondern vielmehr um eine allmihliche Entwicklung,
ist der Versuch einer genauen zeitlichen Festlegung, ganz abgesehen von dem dafir
viel zu geringen vorliegenden Material, anssichtslos. Wir kénnen, was die Chro-
nologie angeht, nur sagen: der Ignatius der ersten Jahre nach seiner conversio
und der Ignatius der Jahre etwa nach 1540 ist im Hinblick auf seine Stellung zur
Welt ein je verschiedener. Dazwischen liegt eine nicht genauer abzugrenzende
Periode des Ubergangs, deren Anfang man in die ersten Pariser Jahre setzen kann
und deren Abschlufl in den venezianischen Aufenthalt 1536/37 fallen diirfte. Auch
unter Beriicksichtigung des eben ausgesprochenen Verzichts einer genauen zeit-
lichen Festlegung dieser Entwicklungsperiode 148t sich doch sagen, dafl sie einiger-
maflen zusammenfillt mit jenen Jahren, in denen sich die Idee eines festen
Zusammenschlusses mit gleichgesinnten Gefdhrten abzeichnet und allmihlich ver-
wirklicht wird. Diese Feststellung ergibt sich aus der Tatsache, daf alle im ersten
Abschnitt angefithrten Einzelereignisse, die wir als kennzeichnend fiir die Stufe
der Weltabkehr ansprechen konnten, ausschliefilich in die Zeit des Alleinseins fallen,
wihrend die fiir die Entwicklungsperiode bezeichnende Unsicherheit, in der schroffe
Weltabkehr und verséhnliche Weltoffenheit unvermittelt nebeneinander stehen,
ungefihr mit der tatsichlichen Konsolidierung der neuen Gemeinschaft — die
friiher anzusetzen ist als die juristische — abgeschlossen ist. Daraus ist aber zu
schliefen, dafl auch der Beginn jener Entwicklung von den ersten Ansitzen der
Gruppierungsversuche mitbestimmt wurde. Diese Erkenntnis legt eine erste Erkla-
rung nahe, daf namlich Ignatius, sobald er nicht mehr allein war, sondern sich fiir
seine Gruppe verantwortlich wuflte, notwendig seine eigene totale Weltabkehr
aufgeben mufite, da die Gemeinschaft, mochte sie als religiése noch so sehr auf
christlichem Enthusiasmus aufgebaut sein und von der Liebe zusammengehalten
werden, notwendig in die sichtbaren Ordnungen der Welt hineinverwoben wurde
und sich darum ihrer Methoden bedienen mufite.

Daf} jedoch diese rein soziologisch begriindete Erklarung nicht die eigentliche ist
und darum auch nicht voll befriedigen kann, wurde bereits gesagt: wir stellten
fest, dafl die so auffillige Wandlung im Leben des Heiligen in bezug auf seine
Einstellung zur Welt notwendig und sogar in erster Linie religidser Natur sein
miisse, soll sie sich in das Lebensganze des Heiligen einfiigen lassen. Und zwar ist
diese religiose Begriindung eben in der Gemeinschaftsbildung zu suchen, die ihrer-
seits wiederum nicht eine selbstverstindliche Folgerung der urspriinglichen, radi-
kalen Hinkehr zu Gott war, sondern eine tiefergehende religise Weiterentwick-
lung in Ignatius wahrend der nichsten Jahre voraussetzt. Denn dafl er die indivi-
dualistische, auf seine Person bezogene und von ihm allein durchfiihrbare Lebens-



Der weltliche Heilige 55

form des Einsiedlers und Biiflers aufgab nnd andere, Gleichgesinnte zu gewinnen
suchte, um mit ihnen eine Gemeinschaft zu bilden, hatte seinen Grund in einem
grofleren Verstindnis der Idee der sichtbaren Kirche und in einer bewufiten Hin-
wendung zu ihr. Zwar gehorte die Idee der Kirche bereits zum Grundbestand der
Exerzitien von Manresa'®8, und insoweit kann von keiner ginzlich neuen religisen
Erkenntnis die Rede sein. Aber in der praktischen Auswirkung war sie noch ganz
iiberlagert von den Bemiithungen um sich selbst und um den Einzelmenschen, um
dessen Heil und Vervollkommnung es Ignatius ohne ausdriicklichen Blick auf den
Dienst in der Kirche ging. Bezeichnend dafir ist, dal die ,Regeln fiir das kirch-
liche Denken® am Schlusse des Exerzitienbuches erst aus den Pariser Jahren stam-
men, wie ihre Ubereinstimmung mit den Dekreten des Konzils von Sens 1529
zeigtssa, Somit ist die betonte ,Kirchlichkeit“ des Heiligen, die ihren prignanten
Ausdruck in der ausgesprochen kirchlichen Gemeinschaftsbildung fand, als das
Ergebnis einer lingeren inneren Entwicklung anzusprechen, auch wenn diese im
einzelnen nicht mehr aus den sparlichen Quellen aufgezeigt werden kann?se,

Ausdriicklich nimmt die besondere Beziehung des Heiligen zur sichtbaren Kirche
zum ersten Mal im Montmartregeliibde von 1534 Gestalt an, in dem sich die da-
mals noch nicht rechtlich konstituierte Gemeinschaft bedingungsweise, d.h. falls
die zunidchst beabsichtigte Missionsarbeit im Heiligen Land nicht méglich sein
sollte, verpflichtete, sich dem Dienst des sichtbaren Oberhauptes der Kirche zur
Verfiigung zu stellen. Man darf hierin nicht einen plétzlich gekommenen Gedanken
sehen, der als Eventuallésung blofl nebenbei hinzugefiigt worden wire; dagegen
spricht der Ernst jener Stunde, in der die ersten Gefihrten die Richtung ihres gan-
zen Lebens und Wirkens vor Gott bestimmten, und zugleich die Neuheit der Idee,
sich vom Papst unmittelbar den Raum und den Umfang der Lebensarbeit zuweisen
zu lassen. GewiB kénnen wir annehmen, dafl Ignatius und seine Gefihrten damals
zuinnerst iiberzeugt waren, der Gedanke der Missionierung Palistinas sei der
Waunsch und Wille Gottes fiir sie; das zeigt sich vor allem darin, daf} sie eigentlich
wie selbstverstindlich mit der Durchfihrung dieses ihres Lebensplanes rechneten
und dafl die tatsidchliche Unmdglichkeit sie vor eine zwar theoretisch bedachte,
aber praktisch durchaus nicht vorgesehene Situation stellte, wie es aus den nach
Ablauf der Wartefrist beginnenden Beratungen ersichtlich wird, die es deutlich
machen, dafl die Gefdhrten zuvor nicht mit einem Scheitern ihres Lebensplanes
gerechnet hatten'®®. Anderseits ist aber in der ganzen Anlage des Montmartre-
gelitbdes bei aller Hochstimmung, die sich darin ausspricht, ein wirklicher Realis-
mus nicht zu verkennen, da die Entscheidung, ob ihr Plan wirklich der Wille Got-

138 Insoweit ist das Urteil L. Zarnckes, Die Exerzitien des Ignatius von Loyola in ihren
geistesgeschichtlichen Zusammenhingen (Leipzig 1931), zu einseitig und duBerlich, indem
dort die zentrale Stellung der ,Kirchlichkeit“ in den Exerzitien nicht erkannt wird. Immerhin
ergibt ihre ausschliefllich am Wortlaut haftende Analyse, daf das Moment der Kirche in
den Exerzitien noch nicht in dieser Ausdriicklichkeit erscheint, die es in der Periode der
Gemeinschaftsbildung zum Hauptthema macht.

158 Naheres bei P. Dudon, S. Ignace (vgl. Anm. 76), S. 629 f.

15 Ausfithrlicher {iber die Bedeutung der sichtbaren Kirche fiir Person und Werk des Hei-
ligen bei H. Rahner, Ignatius v. Loyola (vgl. Anm. 5), S. 59—62, 86—89, 95—106.

180 Vgl. P. de Leturia, Importancia del afio 1538 en el cumplimiento del voto del Mont-
martre: Arch. Hist. S. J. 9 (1940) 188—207.



56 Burkhart Schneider

tes sei, durch ein so duflerliches Kriterium geschehen soll, wie es die Moglichkeit
einer Schiffsreise innerhalb eines bestimmten Zeitraumes ist. Die spiter (nach dem
Scheitern ihres Palastinaplanes) einsetzenden Beratungen der ersten Gefihrten
machen es deutlich, daf sie sich bereits in besonderer Weise an den Papst gebunden
wufiten und dafl die nachfolgende Ordensgriindung — mit Organisation, Obern
und eigenem Ordensgehorsamsgelitbde — nur dazu dienen konnte, die urspriing-
liche Bindung an den Papst zu gewihrleisten, Diese Grundidee des Ordens fafit
Ignatius selbst einige Jahre spiter (1544 oder 1545) in die Worte: das Papstgehor-
samsgeliibde ist ,Anfang und Grundlage unserer Gemeinschaft“161,

Als das in der Gruppenbildung sich abzeichnende neue religiése Moment ist also
die ,Kirchlichkeit“, d.h. die betonte Hinwendung zur sichtbaren Kirche, anzuspre-
chen, die den Impuls zur eigentlichen Ordensgriindung gab. Da nun anderseits be-
reits festgestellt wurde, dafl mit der Gruppenbildung auch Ignatins’ Hinwendung
zur Welt und zum Weltlichen zeitlich und innerlich in Zusammenhang steht, haben
wir in jener betonten Hinwendung zur Kirche auch das geforderte neue religidse
Moment zu sehen, das jenen Ubergang erklirt und ihn in das Ganze der Persén-
lichkeit des Heiligen einfiigt. Gewif fiel dieser Ubergang Ignatius auffallend leicht,
da Weltgewandtheit und -klugheit ein Stiick seiner natiirlichen Begabung waren,
abgesehen davon, dafl die souverine Beherrschung der Methoden in der Zeit seines
Generalates auf eine entsprechende Veranlagung schliefen 138t und nicht aus blofen
Niitzlichkeitserwdgungen oder aus den Erfordernissen des Augenblicks erklirbar
ist. Aber die aufgezeigte Entwicklung von der radikalen Weltabkehr hin zur Welt-
offenheit bedeutet nicht ein einfaches Zuriickgehen auf seine urspriingliche Ein-
stellung. Vielmehr liegt der entscheidende Unterschied darin, dafl Ignatius durch
seine ausdriickliche Bereitschaft, der Kirche zu dienen und fiir sie seine Gemein-
schaft moglichst bereit zu machen und zu halten, erst wieder gleichsam in Kontakt
mit der Welt kam und erst dadurch wieder seine Begabung das Feld ihrer Betiti-
gung fand. Damit ist also der Hintergrund gegeben, auf dem alles, was im zweiten
Abschnitt dieses Beitrags iiber Ignatius’ Verhalten zur Welt zusammengetragen
wurde, zu sehen ist. Um keine der sich bietenden Mbglichkeiten fiir den Dienst in
der Kirche aufler acht zu lassen, wandte Ignatius sein ganzes Konnen und Geschick
auch auf der Ebene des Weltlichen auf und erreichte damit, dafl seinem Orden gegen
alle Widerspriiche ein weites Arbeitsfeld eréffnet wurde. Daraus ergibt sich einer-
seits, weshalb das Weltliche einen so breiten Raum in diesem Lebensabschnitt ein-
nimmt, in dem es Ignatius ausschliefllich um den Dienst fiir die Kirche ging — was fiir
ihn gleichbedeutend war mit Dienst firr Gott162 — und anderseits, daf all diese Welt-
zugewandtheit zweitrangig, weil nur Mittel um des héheren Zieles willen war.

V.

Abschlieflend und zusammenfassend soll noch versucht werden, die der Weltlich-
keit des Heiligen zugrunde liegende Theologie darzustellen. Denn daf fir ihn all

61 In den Vorarbeiten zum 7. Teil der Konstitutionen (MI III, 1, 162}.
182 Vgl. dazu vor allem die ,Formulae Instituti“ von 1539 (1. c. 15), von 1540 (1. c. 25, 27),
von 1550 (1. c. 374 f.).



Der weltliche Heilige 57

seine Geschaftigkeit und kluge Diplomatie nicht um ihrer selbst oder eines irdischen
Vorteils willen betrieben wurden, sondern vielmehr auf den Dienst Gottes hin aus-
gerichtet waren, dem er sich verschrieben hatte, ist ans dem bisher Gesagten wobl
klar geworden. Gewif§ st bei Ignatius keine theologische Systematik zu erwarten,
und deshalb 14fit sich auch bei ihm keine Theorie itber die Funktion weltlicher
Madcht und weltlichen Verhaltens finden. Aber immerhin finden sich in seinen
Schriften nicht blof Hinweise auf seine Praxis, aus der seine Uberzeugung abzu-
leiten ware, sondern dariiber hinaus auch eigentlich prinzipielle Feststellungen, die
seine Grundhaltung eindeutig aussprechen.

Nach Ignatinus’ Auffassung hat die weltliche Macht eine Schliisselstellung fiir das
Wohl und Wehe der Kirche, des Reiches Gottes, und kann darum unmittelbar heils-
entscheidend fir viele werden?®8. Die weltliche Macht, verkérpert durch ihre Spitze,
den Souverin, ist also gleichsam auch Arm Gottes, mit dem Er in die Welt wirkt.
So schreibt Ignatius, man solle Gott im Fiirsten wirken lassen; denn Er lenke und
leite dessen Angelegenheit!$4, bediene sich seiner zu seinem Dienst und zum all-
gemeinen Wohl165 und regiere durch den Firsten die Vélker und Menschen, um
sie durch ihn zum letzten Ziel hinfithren zu lassen, um dessentwillen sie geschaffen
seien?®, Die personliche Entscheidung des jeweiligen Souverdns fiir oder gegen
den Dienst Gottes bleibe nie auf die blof personliche Sphire des einzelnen be-
schrinkt, sondern werde immer mitentscheidend fiir das Geschick des ganzen Volkes,
weil ja gerade die Souverdne in ganz besonderem Mafle ,multum prodesse vel
obesse bono animarum et divino obsequio“1%7 kénnten. Ihre Hilfe und Unterstitzung
dringe weit1®8 und bedeute nicht nur eine Forderung des Ordens und seiner Ar-
beiten!®, sondern iiberhaupt eine Mehrung der Ehre Gottes (um die es Ignatius
einzig geht'? und die das letzte Ziel seines Ordens ist!7t), wihrend umgekehrt ein
Versagen des Fiirsten iiber sein ganzes Land Unheil bringe!?2. Solche Auflerungen
sind nicht blofl als .fromm® formulierte Anerkennung des eminent praktischen
Nutzens zu werten, den Ignatius fiir seinen Orden von den weltlichen Machten
erwartete und auch notwendig brauchte. Gewif} fallen ihm Ehre Gottes und For-
derung seines Ordens — beides durch die Fiirsten mitznleisten — tatsachlich in eins
zusammen; aber dies nicht deswegen, weil Ignatius den guten Stand seines Ordens
mit Gottes groflerer Ehre einfachhin gleichsetzte, sondern deshalb, weil der Orden
nur Existenzberechtigung hat, weil und insoweit er Gottes Verherrlichung dient!?.
Die Richtigkeit und Wichtigkeit dieser Unterscheidung wird noch einmal besonders
klar im Epilog der Konstitutionen betont, wo in einer zusammenfassenden Uber-

183 Const. p. VII cap. 4 n. 8. und Decl. A (MI III, 3, 212).

164 An S. Rodriguez, 14. 1. 1548 (I 683).

15 An H. Nadal, 21. 6. 1554 (VII 143).

168 An Eleonore Mascarenhas, 24. 9. 1545 (I 320).

167 Const. p. VII cap. 4 Decl. A (MI III, 3, 212).

168 An Franz Xaver, 28. 6. 1553 (V 1491.).

188 Ap Prinz Ludwig von Portugal, 22. 10. 1555 (X 30).

10 An S. Rodriguez, Okt. 1547 {I 602 f.).

171 Man miifite hierbei die ganzen Konstitutionen heranziehen, die in einer Fiille von Stel-
Ien — weit iiber 200 liefen sich dazu anfithren — dies eindeutig aussprechen.

172 An Reg. Pole, 7. 8. 1553 (V 304).

173 7. B. an S. Rodriguez, Okt. 1547 (I 601).



58 Burkhart Schneider

sicht die Punkte beriihrt werden, von denen die gesunde Entwicklung und der gute
Zustand des Ordens nach Ignatins’ Auffassung abhangen. Dabei kommt die Sprache
aunch darauf, daf der Orden bemiiht sein miisse um das Wohlwollen besonders
der einfluflreichen Persénlichkeiten, also vor allem der Fiirsten; denn ihre Einstel-
lung gegeniiber dem Orden sei zugleich wichtig fiir den Dienst Gottes, den die
Arbeiten der Gesellschaft einzig bezweckten!?4. Deshalb sieht Ignatius in dem ihm
und seinem Orden geschenkten Entgegenkommen seitens der weltlichen Macht letzt-
lich nicht den praktischen Nutzen fiir seine eigene Institution, sondern eine Dienst-
leistung gegeniiber Gott dem Herrn selbst1?, die nur darum auszuschlagen, weil sie
zugleich eine praktische Forderung des Ordens bedeute, in Wirklichkeit ein Ver-
sagen gegeniiber Gott und seiner groferen Glorie seil?®, Und umgekehrt solle man
sich um vielleicht ablehnend eingestellte Autoritaten auf geschickte Art und Weise
bemiithen — nicht deshalb, weil man von ihnen Widerspruch fiirchtete oder einen
Nachteil zu erwarten hitte, sondern um durch das Wohlwollen solcher Leute die
Ehre Gottes zu befordern?. Diese Auffassung ist nor ein praktischer Anwendungs-
fall der im ,Prinzip und Fundament® des Exerzitienbiichleins formulierten Grund-
lehre des tantum-quantum, wonach alles, was fiir den Dienst Gottes von Bedeu-
tung sein kann, in seinem ganzen Ausmaf} soweit fiir diesen Dienst einzusetzen ist,
als es nur dafiir etwas austragti?s.

Nach Ignatius’ Auffassung steht also die weltliche Macht noch ganz in der Ord-
nung Gottes; hier ist noch kein Anzeichen einer Sikularisierung, einer blof fiir das
Diesseits vorhandenen rein innerweltlichen Gewalt, und damit kann anch keine
Rede sein von der — in moderner Zeit sich entwickelnden — Trennung und
Scheidung von Kirche und Staat. Beide sind fiir Ignatius noch gegeuseitig verbun-
den durch die Gemeinsamkeit des Zieles der gloria divina und der salus animarum
und durch die gegenseitige Hinordnung zur Verwirklichung des gemeinsamen
Zieles. Es erscheint diese Ansicht des heiligen Ordensstifters ferner anch als etwas
wesentlich anderes als die bald darnach in der Zeit der Gegenreformation sich
herausbildende Zusammenarbeit von Kirche und katholischen Fiirsten, wenn auch
der tatsichliche Einflu der ignatianischen Gedankenginge auf dieses die ganze
Gegenreformation kennzeichnende Zusammengehen der geistlichen und weltlichen
Gewalt durchaus nicht zu iibersehen ist. Denn wahrend sich hier ein ,konfes-
sioneller Absolutismus“ entwickelte, wobei das religiose Moment vor allem als Mit-
tel zum Zweck der politischen Einheit erscheint, also gleichsam degradiert wird, griin-
det Ignatins’ Auffassung von der Aufgabe desFiirsten in der Kirche vielmehr auf der
mittelalterlichen Uberzeugung der einen, Welt und Kirche, umfassenden Ordnung.

174 p, X, n. 11 (M1 I11, 8, 277).

175 An H. Domenedh, 22. 3. 1554 (VI 511).

16 In dem Anm. 173 angefiihrten Brief: ,Wenn wir die Ausbreitung der Gesellschaft
wilnschen . .. zur Ehre und Verherrlichung von Ihm, um dessentwillen wir sie einzig ange-
fangen haben, ... dann diirfen wir auch nicht die Gelegenheit ungeniitzt vorbeigehen lassen,
die Gott zu diesem Ziele uns bietet ...

177 Const. p. X. n. 11 Decl. B (M1 111, 3, 277).

178 Dazu P. de Leturia, Génesis de los Ejercicios de S. Ignacio y su influjo en la fundacién
de la Compaiiia de Jesds: Arch. Hist. S. J. 10 (1941) 16—59. Gegen Codina in der Einleitung
zur Exerzitienausgabe der Monumenta (MI 1I 33) halt Leturia die Formulierung des ,Fun-
daments” als spiteren Zusatz aus der Pariser Zeit.





