
Der weltliche Heilige 

Ignatius von Loyola und die Fürsten seiner Zeit 

Von Burkhart Schneider S. J., Innsbruck 

Wenn von der •Ignatianischen Mystik der Weltfreudigkeit" gesprochen1 oder 
Ignatius der •um des Jenseitigen willen Weltliche" genannt wird2, so ist damit 
wesentlich mehr und anderes ausgesagt, als gemeinhin von jenen zahlreichen Auto- 
ren verstanden wird, die den Heiligen mit ausschließlich innerweltlichen Maßstäben 
beurteilen und ihn als Repräsentanten berechnender Klugheit und Geschäftigkeit 
hinstellen3. Vielmehr schwingt in diesen Kurzformeln die Spannung, in der Ignatius 
als Heiliger und zugleich klug-abwägender Weltmann steht und die seine Gestalt 
schillernd und nur schwer erfaßbar macht. Diese Spannungsbreite, die von der theo- 
logischen Mystik des •Geistlichen Tagebuchs"4 bis zum Eingreifen in das tages- 
politische Spiel reicht, aus dem geschlossenen Ganzen seiner Persönlichkeit zu 
deuten und darzustellen, müßte wohl das eigentlich Neue einer befriedigenden und 
bisher noch ausstehenden Biographie des Heiligen sein, die wir vielleicht für das 
400. Jahresgedächtnis seines Todes 1956 erwarten dürfen. Einen kleinen Beitrag 
dazu stellt der vorliegende Versuch dar. 

I. 

Auffallend in Ignatius' Leben ist, daß außer seiner Umkehr zu Gott nach der in 
Pamplona erlittenen Verwundung noch eine weitere innere Wandlung festzustellen 
ist, die besonders sein Verhältnis zur Welt bestimmte5. Ignatius, der sich als junger 
Mann gerade •durch Geschick und Umsicht für die Angelegenheiten der Welt" aus- 
gezeichnet hatte6, vollzog seine Hinkehr zu Gott zugleich als radikale Abkehr von 
der Welt und ihren Mitteln. Kennzeichen dieser Stufe • wir haben dafür vor allem 
die zwar spärlichen, aber doch aufschlußreichen Bemerkungen in seinen persön- 
lichen Lebenserinnerungen7 • sind eine mitunter emphatische Ablehnung jeglichen 
Bemühens um Unterstützung, eine kühle Zurückhaltung • die sich bisweilen bis 

1 Im gleichnamigen Artikel von K. Rahner: in dieser Zeitschrift 12 (1937) 121•137. 
2 O. Karrer - H. Rahner, Ignatius von Loyola. Geistliche Briefe. Einsiedeln 1942, S. 43. 
3 z. B. in Fülöp-Miller, Macht und Geheimnis der Jesuiten, Leipzig 1929 u. ö. 
4 Vgl. dazu zuletzt den Beitrag von A. Haas in dieser Zeitschrift 26 (1953) 123•135. 
5 Darauf hat besonders H. Rahner, Ignatius v. Loyola und das geschichtliche Werden sei- 

ner Frömmigkeit, Graz 19492, S. 60•62, hingewiesen. 
6 Polanco, Summarium Hisp. de origine et progressu S. J. n. 6 (Mon. Hist. S. J. Mon. 

Ignat. ser. IV, Bd. 1, S. 156; im folgenden werden die Reihen II•IV der Monumenta Igna- 
tiana zitiert mit MI II•IV und der Nummer des Bandes in arabischen Ziffern; die 1. Reihe 
•Briefe und Instruktionen" wird nur mit Bandzahl • in röm. Ziffern • und Seitenzahl an- 
geführt. Soweit benützte Brief stellen in der deutschen Ausgabe vorliegen [vgl. Anm. 2], 
wird durch GB darauf verwiesen. Sonst werden wenigstens die wichtigsten Texte in den 
Anm. in Obersetzung geboten). 

' Beste Ausgabe mit reichen Erläuterungen bei V. Larranaga, Obras completas de S. Ig- 
nacio de L. Bd. 1, Madrid 1947, S. 118•580. 



36 Burkhart Schneider 

zum ausgesprochenen Affront steigert • gegenüber den Einflußreichen, ja selbst 
ein Zurückweisen spontan angebotener Hilfe. Das Entscheidende für Ignatius in 
jener Periode seines Lebens war, allein und ausschließlich in Gott seine Zuflucht 
zu haben8; und diese Idee suchte er durch eine großartige, ja eigentlich rücksichtslose 
Mißachtung aller menschlich vernünftigen Überlegungen zu verwirklichen. So lehnte 
er auf seiner Pilgerfahrt ins Heilige Land jede Begleitung ab, obwohl er keine 
Fremdsprache verstand9, wollte ursprünglich nicht einmal etwas Proviant mit aufs 
Schiff nehmen10, sah im Besitz des notwendigen Reisegeldes bereits einen Mangel 
an Vertrauen auf Gott11, kümmerte sich in keiner Weise um Paßvorschriften12. In 
Venedig mied er das Haus des kaiserlichen Gesandten Alonso Sanchez, von dem er 
sicher Unterstützung hätte erwarten können13, ging dagegen, ohne ein Wort 
Italienisch zu können, zum Dogen Andrea Gritti und bat ihn auf Spanisch, er möchte 
ihm eine Reisegelegenheit vermitteln14. 

Ähnlich unbekümmert war Ignatius' Verhalten auf seiner Rückreise. Obwohl man 
ihm wegen der dort stehenden französischen Truppen entschieden abgeraten hatte, 
die Hauptstraße nach Genua zu benutzen, setzte er trotzdem seinen Weg fort15; 
als er dann festgenommen und durch einen französischen Offizier verhört wurde, 
legte er es geradezu darauf ab, keinerlei Formen der Höflichkeit zu zeigen und nur 
mit knappen Worten zu antworten18. Bei seiner späteren Inhaftierung in Alcalä 
verzichtete er bewußt darauf, einen Rechtsbeistand zu nehmen, um dadurch seine 
einzige Zuversicht auf Gott unter Beweis zu stellen, •der mich aus dem Gefängnis 
befreien wird, falls es zu seinem Dienst gereichen wird, da ich seinetwegen hinein- 
gekommen bin"17. Diese Verhaltungsweise behielt er auch bei den folgenden Pro- 
zessen bei, die gegen ihn in Salamanca und Paris geführt wurden18, und erst bei 
dem großen Prozeß in Rom, wo es nicht mehr um ihn allein, sondern zugleich um 
seine Ordensgründung ging, wich er von diesem Grundsatz ab, menschliche Hilfe 
nie in Anspruch zu nehmen. 

Diese Einzelzüge machen deutlich, daß Ignatius in den ersten Jahren nach seiner 
Bekehrung keinerlei menschliche Rücksicht und diplomatische Taktik kannte. Eine 
solche Haltung läßt sich jedoch nicht aus seiner mangelnden Vertrautheit mit der 
Welt erklären, in dem Sinne etwa, daß er erst mit der durch die Ordensgründung 
bedingten wachsenden Aufgabe und mit zunehmender Erfahrung der Notwendig- 
keit sich der Welt, weltlichen Rücksichten und Methoden, zugewandt habe. Denn 
er hatte in seiner Jugendzeit schon so viele Beweise auffallender Gewandtheit und 
großer Weltklugheit gegeben, daß die betonte Weltabkehr in der ersten Periode 
nach seiner Bekehrung nur in innerem Zusammenhang mit der geschehenen Hinkehr 
zu Gott verstanden werden kann. Diese Feststellung ist deswegen so wichtig, um die 
spätere Wandlung zur Weltoffenheit und •Weltlichkeit" ganz zu verstehen. Auch 
die erneute Hinkehr zur Welt, die (Wieder-) Aufnahme ihrer Mittel und Metho- 

8 Lebenserinnerungen, n. 35: (MI IV, 1, 408). 
8 Ebd. (1. c. 409 f.). u Brief von D. Lainez, 16. 6. 1547 (1. c. 88). 
10 n. 36 (l. c. 410). 15 Lebenserinnerungen n. 51 (1. c. 432). 
11 n.40 (I.e. 416). " n.53 (I.e.). 
" n. 41 (1. c. 418). 17 n. 60 (1. c. 446). 
13 n. 42 (1. c.). 1S An Joäo III., 15. 3. 1545 (I 297). 



Der weltliche Heilige 37 

den, ist wesentlich religiös bestimmt, wie es die Abkehr war. Denn die Ehrlichkeit 
und Konsequenz in Ignatius' Leben vorausgesetzt (die alle ernsten Biographen zu- 
geben), bleibt gar keine andere Möglichkeit der Erklärung. Nur weil sich ihm die 
religiöse Wirklichkeit in einem neuen Licht und Zusammenhang gezeigt hatte, 
konnte er seine ursprüngliche Haltung, in der er Hinkehr zu Gott mit totaler Abkehr 
von der Welt schlechthin gleichgesetzt hatte, zugunsten einer stärkeren Welt- 
zugewandtheit ändern, ohne einer weltlichen, von bloßen Nützlichkeitserwägungen 
geprägten Gesinnung zu verfallen. 

II. 

Bevor wir das so gegensätzlich gedeutete Phänomen des •weltlichen" Heiligen 
genauer zu interpretieren versuchen, sei zunächst ein dokumentarischer Überblick 
über Ignatius' Verhalten zu den politischen Mächten seiner Zeit geboten. Wir 
waren dabei bemüht, auch jene Verhaltensweisen und Aussagen des Heiligen nicht 
zu verschweigen, die das Problem seiner •Welthaftigkeit" besonders scharf heraus- 
stellen. 

Ganz allgemein betont Ignatius die Sorge um Erhaltung des Wohlwollens seitens 
der weltlichen Macht für den Orden und das Bemühen um Einflußgewinnung auf 
deren Repräsentanten. Als gleichsam prinzipielle Äußerungen zu dieser Frage sind 
Brief stellen aufzufassen wie: •Es ist wichtig, ein Freund des Landesherrn zu sein 
und Ansehen bei ihm zu haben, um dem ganzen Lande helfen zu können"18; •Ich 
schrieb bereits einmal, daß es gut ist, sich die Gunst des Königs zu erhalten"20; •Sie 
sollen sich Mühe geben, daß die Gesellschaft in gutem Ruf und Ansehen steht ... 
Wenn Sie nicht allen gerecht werden können, dann sollen Sie sich vor allem um die 
einflußreichen Persönlichkeiten kümmern"21; •Größere Liebe will ich einem ent- 
gegenbringen, in dem ich Liebe zu Gott und seinen Geist sehe, als einem Fürsten 
oder Gelehrten; aber auf diese werde ich mehr Rücksicht nehmen wegen des Nutzens, 
den man daraus ziehen kann"22. Hierher gehören auch die vielfachen Weisungen, 
die Arbeiten des Ordens bei den führenden Männern zur Kenntnis und Geltung 
zu bringen, damit sie so einen guten Eindruck von ihm erhalten23, und über einem 
etwaigen Gegensatz zwischen" den einzelnen Mächten zu stehen und deshalb Krieg 
und Streit zwischen christlichen Völkern nach Möglichkeit gar nicht zu erwähnen24, 

10 An Petrus Santini, 25. 8. 1553 (V 398). 
20 An Petrus Canisius, 27. 2. 1554 (VI 387). 
" An die PP Landinus und Gomes (Instruktion für Korsika), 10. 9. 1552 (IV 419); hierin 

sah Ignatius auch die besondere Bedeutung der Arbeit in den Kollegien: •Die Studierenden 
... werden einmal die Regierenden und Richter des betreffenden Landes sein" (an A. Araoz, 
1. 12. 1551; IV 9). 

22 Documenta circa oboedientiam (XII 662); GB 248 f. 
28 z. B. Const, p. X. n. 12 (MI III, 3, 278); Instruktion für die nach Deutschland reisenden 

Jesuiten, 24. 9. 1549 (XII 241); ein Brief an die ganze Gesellschaft über das Römische Kolleg, 
31. 3. 1553 (IV 686): u. a. wird als Grund für die Notwendigkeit einer guten Ausstattung mit 
Lehrkräften usw. angeführt, •damit alle jene, die sich hier am päpstlichen Hofe einfinden • 
und das sind außer vielen Adligen auch Fürsten, Gesandte, Bischöfe, Kardinäle und schließ- 
lich überhaupt die bedeutendsten Männer der Kirche • ein gutes Bild und einen guten Ein- 
druck von der Gesellschaft bekommen". 

24 Const, p. X. n. 11 (MI III, 3, 277); Deutschlandinstruktion, 24. 9. 1549 (XII 241); an P. 
de Zarate, 20. 7. 1556 (XII 156). Vgl. dazu jedoch die Einschränkung in einem Brief an C. 



38 Burkhart Schneider 

um so niemandes Gunst zu verlieren. Der letzte Grundsatz erscheint zwar einfach, 
brachte aber in der konkreten Durchführung schon für Ignatius selbst nicht geringe 
Schwierigkeiten mit sich, die noch dadurch eine besondere Verschärfung erfuhren, 
daß in diesen Fällen jeweils die eine •Partei" der Papst war, so z. B. in der Frage 
der portugiesischen Inquisition, im Streit mit Juan de Vega, dem Vizekönig von 
Sizilien (1547•1557), wegen Verletzung der kirchlichen Jurisdiktion und im Kon- 
flikt mit König Ferdinand I. wegen der Ermordung des Kardinals Martinuzzi. 

Auf die zeitlich erste dieser komplizierten Situationen, in denen sich Ignatius 
zwischen Papst und einen weltlichen Souverän gestellt sah, sei hier beispielshalber 
des näheren eingegangen, da gerade sie noch dadurch erschwert wurde, daß einer- 
seits der Orden erst kurz zuvor vom Apostolischen Stuhle bestätigt worden war, 
andererseits Ignatius der Gegenpartei, Joäo III. von Portugal, sich ganz besonders 
verpflichtet fühlte; hatte dieser doch schon vor der kanonischen Approbation des 
Ordens durch die Berufung von Franz Xaver und Simon Rodriguez nach Lissabon 
der kleinen Gompania ein neues, großes Arbeitsfeld eröffnet und eine günstige 
Starthilfe gegeben und dem Orden auch weiterhin seine ganze Unterstützung zu- 
kommen lassen25. Kein Wunder, daß Ignatius jeden Wunsch des Königs zu erfüllen 
bereit war26. Das schien ihm eine selbstverständliche Dankespflicht und zugleich 
ein Eingehen auf Gottes Absichten zu sein27. Und wenn man auch nicht immer der- 
artige Ausdrücke rein auf Grund ihres Wortlautes pressen darf • ein gewisser 
überschwenglicher Ton im Briefstil war in der damaligen Zeit an der Tages- 
ordnung28 und auch Ignatius schon durch die höfische Ausbildung seiner Jugend- 

Helmius, 1. 2. 1556 (X 604): •Die Weisung, daß man nicht von Kriegen und Fragen der 
Politik sprechen soll, ist im allgemeinen durchzuführen; mit dem Obern jedoch kann man 
über solche Dinge sprechen, da es für sein Amt schon wichtig ist, daß er gut informiert sei". 
• Wie selbst eine so verständliche Weisung, weltliche Fragen in der Korrespondenz zu ver- 
meiden, mißdeutet werden kann, zeigt eine Bemerkung bei Mir-Recalde, Histoire int6rieure 
de la Comp. de Jesus. Paris 1922, S. 191 f.: •Die Gesellschaft verhindert, soweit als möglich, 
daß ihre Mitglieder in Berührung mit der Welt kommen; sie will, daß sie nichts sehen, nichts 
hören, nichts wissen, sich für nichts interessieren als für die Personen der Gesellschaft 
selbst...". 

25 An die Patres in Italien, 1. 6. 1542 (I 204). 
28 An S. Rodriguez, 14. 12. 1545 (I 346): •Da der König • d. h. Joäo III. • unser Herr 

im Herrn aller ist, ist es an Seiner Hoheit zu befehlen und an uns zu gehorchen; und wir 
glauben, daß Gottes Majestät uns eine ganz besondere Gnade erweist, wenn wir S. Majestät 
irgendwie zu Diensten sein können". 

27 An S. Rodriguez, 18. 3. 1542 (I 192); an dens. Anfang 1548 (I 681 f.): •Es genügt für 
mich, nur einen kleinen Hinweis darauf zu vernehmen, was S. Hoheit wünscht, um mich 
gänzlich damit einverstanden zu erklären ... Ich bin in unserem Herrn überzeugt, daß der 
Wunsch S. Hoheit so gerechtfertigt und im Einklang mit dem Willen Gottes ist, daß es keine 
Verbiegung unserer Wünsche bedeutet, wenn wir sie mit dem Willen S. Hoheit in Einklang 
bringen, sondern vielmehr werden sie dadurch auf das rechte Ziel ausgerichtet". 

28 Vgl. z. B. einen Brief der Markgräfin Isabella d'Este, Gattin des Markgrafen Franz II. 
von Mantua, an ihre Schwägerin Lucrezia Borgia, vom 18. 2. 1502: •Obwohl ich es für 
überflüssig halte, Ihnen anzubieten, was Ihnen gehört, so will ich Sie doch ein- für allemal 
daran erinnern, daß Sie über meine Person und über mein Vermögen verfügen können als 
wie über Ihr Eigentum" (bei F. Gregorovius, Lucrezia Borgia. Stuttgart 19115, S. 356); dabei 
muß man wissen, daß das Verhältnis beider Frauen zu jenem Zeitpunkt noch ziemlich kühl 
war (1. c. 217). Man vergleiche damit die Wendung in einem Brief an Joäo III., 15. 3. 1545 
(I 298): •Diese Gesellschaft ist mehr Eigentum Eurer Hoheit als unser eigenes, und die er- 
lauchteste Königin möge sie auch als ihre Sache betrachten"; oder an Juan de Vega, 31. 5. 1550 
(III 64): •Ich biete von unserer Seite Eurer Durchlaucht nichts an; denn da wir gänzlich 



Der weltliche Heilige 39 

jähre geläufig29 •, so läßt die Tatsache, daß diese Beteuerungen der Ergebenheit 
und der Dienstbereitschaft sich nicht nur in offiziellen Schreiben an die Fürsten 
selbst finden, sondern auch in der Korrespondenz an verschiedene Patres wieder- 
kehren, mit Sicherheit erkennen, daß sie von Ignatius wirklich ernst gemeint waren. 
Die Spannung zwischen dem portugiesischen König und Rom dauerte schon seit dem 
Pontifikat Clemens' VII. und hatte sich mit Beginn der Regierung Pauls III. ver- 
schärft. Es ging um die Frage einer nationalen Inquisitionsbehörde zur Über- 
wachung der Neuchristen, d. h. der unter dem Vater Joäos III., König Manoel, 
zwangsweise getauften Juden. Die Inquisition wurde 1536 durch Paul III. geneh- 
migt, aber der König ging in der Folgezeit ohne Rücksicht auf die damals gegebenen 
päpstlichen Bestimmungen gegen die Neuchristen vor. Erschwert wurde die Situa- 
tion noch durch die Ernennung des Bischofs von Viseu, Miguel de Silva, der gegen 

den Willen des Königs Portugal verlassen hatte, zum Kardinal30. Darauf seque- 
strierte der König die Einkünfte des Bistums, und der Abbruch der diplomatischen 
Beziehungen drohte. In diesen Konflikt wurde die Gesellschaft, die in der Person 
des Simon Rodriguez in Lissabon von großem Einfluß war und damit in den Augen 
der Kurie mitverantwortlich für die starre Haltung des Königs in dieser Frage zu 
sein schien31, automatisch hineingezogen. Ganz abgesehen von dem allgemeinen 
Schaden für die portugiesische Kirche und für die Stellung des Apostolischen Stuh- 
les in Europa, wurde es eine Frage auf Leben und Tod für den jungen Orden, der 
hier zwischen zwei Mühlsteine gekommen zu sein schien. Deshalb ließ es sich 
Ignatius so sehr angelegen sein, eine Vermittlung herbeizuführen32, die ihm, wenn 
auch erst nach Jahren, gelang (1547) und die Pastor in seiner Papstgeschichte 
die •schwierigste und wichtigste Friedensstiftung" nennt, die Ignatius je gelungen 
sei33. Der Ausgangspunkt seiner Bemühungen war, daß er auch auf Seiten des 
portugiesischen Königs keinerlei bösen Willen sah34. Wenn Ignatius auch zunächst 

Eigentum E. D. sind in unserem Herrn, haben wir nichts anzubieten, obgleich unser Verlan- 
gen immer größer wird, unsere Dankesschuld einigermaßen abzutragen". • Ein anderes, 
nicht unmittelbar in unsern Zusammenhang gehörendes Beispiel, das jedoch für sehr häufige 
Wendungen in den Briefen des Heiligen eine auffallende Parallele bietet: in einem Brief 
Cesare Borgias an den Markgrafen Franz Gonzaga von Mantua aus Pamplona vom 7.12.1506 
heißt es: •Mag es Gottes unendlicher Gnade gefallen, daß dies zu seinem größeren Dienst 
gereiche" (bei F. Gregorovius, 1. c. 260 und 365). 

29 Vgl. P. de Leturia, El gentilhombre Ifiigo Lopez de Loyola. Barcelona 19492, S. 74. 
30 De Silva war unter Leo X., Hadrian VI. und Clemens VII. portugiesischer Gesandter in 

Rom. Schon damals sollte er Kardinal werden, was aber Joäo verhinderte, da nur königliche 
Prinzen in Portugal Kardinäle sein sollten (was sich einigermaßen wegen der Präzedenzfrage 
verstehen läßt). 1526 wurde er Bischof von Viseu und erster Minister, verlor aber das Ver- 
trauen des Königs und ging unter dem Vorwand des angekündigten Konzils nach Italien, 
wurde schon am 19. 12. 1539 von Paul III. in petto, am 2. 12. 1541 öffentlich zum Kardinal 
erhoben (Hierarchia catholica III 26 f.). 

31 An Rodriguez, 18. 3. 1542 (I 197): • ... an hoher Stelle sagt man, kaum sind die preti 
riformati (so wurden zunächst die Jesuiten oft genannt) in Portugal, kümmert man sich 
keinen Deut mehr um Exkommunikation". 

32 Ders. Brief (I 193). 
88 Geschichte der Päpste V, S. 403. 
34 An S. Rodriguez, 18. 3. 1542 (I 198): •Schreiben Sie uns bitte ausführlich über die guten 

und heiligen Willensentschlüsse des Königs und über seine und seines ganzen Hofes erbau- 
liche Rede- und Lebensweise". 



40 Burkhart Schneider 

nicht unmittelbar an Joao III. schrieb35, so setzte er doch alle seine Verbindungen ein, 
um auch die Kurie von seiner Ansicht zu überzeugen36, bis schließlich eine lange 
Unterredung mit Paul III. in Montefiascone im Dezember 1545 die Grundlage eines 
gegenseitigen Übereinkommens zwischen Papst und König brachte37. 

Die Grundeinstellung, sich das Wohlwollen der weltlichen Mächte zu bewahren, 
wird noch deutlicher bei einer zusammenfassenden Betrachtung des Verhaltens von 
Ignatius gegenüber Souveränen und Regierungen. Man ist vielleicht überrascht, 
gerade bei einem Heiligen, der die Unabhängigkeit seines Ordens so stark betont, 
in der Praxis eine weitestgehende Anpassung an die weltliche Macht und ein 
größtmögliches Entgegenkommen gegenüber ihren Wünschen zu finden. Ignatius' 
Auffassung geht dahin, daß man sich in der Art und Weise des Arbeitens den An- 
sichten der zuständigen Regierung anpassen soll38. So schreibt er z. B. einmal an 
P. Frusius: •Wir haben die Überzeugung, daß dann unsere Arbeiten reichliche 
Frucht bringen, wenn wir der Ansicht und dem Willen der Regierung folgen. 
Deshalb glaubten wir Sie darauf hinweisen zu sollen, daß Sie in allen Ihren Ar- 
beiten sich nach der Ansicht der maßgebenden Persönlichkeiten richten. Denn Sie 
müssen wissen: wenn Sie ihrer vernünftigen Meinung folgen, dann erfüllen Sie 
auch unseren Auftrag, ja sogar den Willen Gottes"39. Den gleichen Gedanken 
führt er an anderer Stelle noch einmal aus: die Arbeiten der Patres •werden der 
göttlichen Majestät wohlgefälliger und wirksamer sein, wenn sie im Einklang 
stehen mit den Wünschen der Regierung"40, und: •die Gesellschaft pflegt sich in 
ihrer Seelsorgsarbeit den Ansichten derer anzugleichen, die die Herren des Landes 
sind"41. 

Betreffen diese Weisungen auch zunächst nur eine ganz bestimmte Situation, 
nämlich eine erste Niederlassung des Ordens im Gebiet der Republik Venedig, 
und sind auch die Formulierungen zum Teil bewußt so gehalten, daß auch Aus- 
wärtige sie lesen sollen, so zeigen andere Fälle doch, daß es sich nicht nur um ein 
einmaliges, von der konkreten Lage gefordertes Entgegenkommen des Heiligen 
dem Landesherrn gegenüber handelt, sondern daß dieses grundsätzlicher Art war. 
Dies • und zugleich die damit gegebene Gefahr einer Beschränkung der Hand- 
lungsfreiheit • zeigt sich nur allzu oft in Fragen der Personalpolitik. Gewiß hatte 
Ignatius in den Konstitutionen die Sicherung angebracht, kein Ordensmitglied 
dürfe  einflußreiche  Persönlichkeiten  veranlassen,  einen bestimmten  Pater  vom 

35 Ders. Brief (I 195): •denn ich fühle mich dazu zu gering und zu unwürdig". Diese allge- 
mein gehaltene Entschuldigung bedarf sicher der Ergänzung, die wohl darin zu sehen ist, daß 
Ignatius bis dahin noch nicht unmittelbar an den König geschrieben hatte und daß er die 
• später relativ häufige • Korrespondenz mit Joäo III. nicht mit einem so prekären Fall 
eröffnen wollte; die Rücksicht auf eine etwaige Exkommunikation des Königs, die einen 
Briefverkehr weniger ratsam hätte erscheinen lassen, spielte sicher keine Rolle, da Ignatius 
ab 1543 bis zum endgültigen guten Abschluß des Konfliktes mindestens viermal an den 
König schrieb. 

36 An S. Rodriguez 1542 (I 209 f.). 
37 An dens., 14. 12. 1545 (I 346•350). 
38 An A. Frusius und E. Ugoletti, 6. 6. 1551 (III 537). 
38 An A. Frusius, 13. 6. 1551 (III 541). 
40 An Matth. Dandola (früher Gesandter Venedigs in Rom, daher mit Ignatius bekannt, 

jetzt Mitglied des Rates der Republik), 26. 9. 1551 (III 665). 
41 An A. Frusius, 26. 9. 1551 (III 667). 



Der weltliche Heilige 41 

Obern anzufordern42. Aber wenn es sich um Abberufung eines Paters handelte, der 
irgendwo durch seine Arbeit bekannt geworden war, verfuhr er selbst nach dem 
Grundsatz, keine Änderung ohne Einverständnis der Regierung zu verfügen. Bei- 
spiele dafür sind die geplanten Versetzungen Lainez' von Florenz nach Venedig 
und später nach Genua43, Le Jay's von Ingolstadt nach Dillingen44, Salmerons von 
Neapel nach Deutschland45, Franz Xavers von Indien nach Portugal46 und anderer. 
Das gleiche Entgegenkommen zeigte Ignatius dem Vizekönig von Sizilien, dem er 
versichern ließ, alles im Einklang mit seinen Wünschen tun zu wollen47. Schon ganz 
zu Anfang der Tätigkeit des Ordens auf Sizilien war Ignatius bereit, eine schon 
getroffene Disposition zurückzunehmen, falls der Vizekönig darüber mißgestimmt 
sein sollte48, und ebenso durfte Jahre später eine Reise Domenechs nach Rom nur 
mit Erlaubnis de Vegas erfolgen49. Noch mehr: Ignatius machte die ganze Existenz 
seines Ordens auf Sizilien von Juan de Vega abhängig und erklärte sich von vorn- 
herein mit jedem seiner Wünsche einverstanden50. 

Das gleiche Prinzip der Rücksichtnahme auf die Ansichten der Regierungen und 
das Bestreben einer möglichst engen und reibungslosen Zusammenarbeit mit der 
weltlichen Macht bestimmen auch Ignatius' sonstige Weisungen. So machte er in 
der Frage der Aufnahme von Neuchristen, die besonders in Portugal und Spanien 
ein heikles Problem bildete, alles abhängig vom Einverständnis des Souveräns51, 
obwohl er selbst diese Einstellung des Mißtrauens als •dumme Rücksichtnahme" 
bezeichnete52. Ebenso sind die Schwierigkeiten, die man in Portugal mit P. Rodri- 

42 p. VII cap. 2, Decl. K (MI III, 3, 209); die gleiche Weisung an H. Domenedi, 30. 7. 1555 
(IX 395) usw. 

43 An D. Lainez, 24. 3. 1548 (II 35) und 4. 11. 1553 (V 650). 
44 An Le Jay, 31. 5. 1550 (III 55). 
45 An Salmeron, 15. 4. 1554 (VI 609). 
49 An Franz Xaver, 28. 6. 1553, also nach seinem in Europa noch nicht bekanntgewordenen 

Tod geschrieben (V 149): er wird aus Indien zurückgerufen; •nach Ihrer Ankunft werden 
Sie ganz zur Verfügung des Königs stehen"; dieser Brief mit dem Heimreisebefehl soll aber 
nur abgeschickt werden, wenn der König damit einverstanden ist (an D. Miron, 10. 7. 1553; 
V 184). 

47 An H. Domenech, 30. 9. 1554 (VII 598). 
48 An D. Lainez, Dez. 1548 (II 283 f.): •Wenn Sie irgendwie merken sollten, daß Herr 

Juan de Vega oder seine Gattin etwas mißgestimmt sind (über die Abberufung des P. Do- 
menech aus Sizilien), dann betreiben Sie die Sache nicht mehr weiter und nehmen sie auch 
ihr eventuelles Angebot nicht an; denn ihre Hoheiten mögen die Angelegenheiten der Ge- 
sellschaft wie ihre eigenen betrachten und in unserem Herrn befehlen, was ihnen zum grö- 
ßeren Dienst und Lobpreis der göttlichen Majestät gut erscheint... Soweit es nur möglich 
ist, werde ich Seiner Hoheit in allem gehorsam und zu Diensten sein zur größeren Ehre Gottes". 

49 An H. Domenech, 12. 8. 1555 (IX 454). 
60 An dens., 22. 3. 1554 (VI 514): •Man sprach hier davon, daß Herr Juan de Vega viel- 

leicht sein Amt als Vizekönig beenden werde. Wenn er in diesem Falle einen oder mehrere 
aus der Gesellschaft erbittet, um sie mit sich zu nehmen, so ist der Entscheid unseres Vaters, 
daß man den Weisungen Seiner Exzellenz vollständig nachkommen soll; denn da alle (Jesui- 
ten) sich dort in Sizilien auf Grund seiner persönlichen Initiative befinden, könnten auch alle 
wieder von dort verschwinden, wenn Seine Exzellenz alle mit sich nehmen wollte". 

61 An D. Mirön, 20. 2. 1555 (VIII 446). 
62 An A. Araoz, 14. 8. 1553 (V 335): •Wenn es dort wegen der Meinung des Hofes oder 

des Königs selbst nicht ratsam sein sollte, daß man sie (die Neuchristen) aufnimmt, sollen 
sie hierher gesandt werden, vorausgesetzt, daß es brauchbare Leute sind ... Denn hier achtet 
man bei solchen, die tüchtig sind, nicht auf diese dumme Rücksichtnahme, von wem sie ab- 
stammen, wie ja anderseits auch für die Aufnahme nicht die vornehme Abstammung genügt, 
wenn nicht noch andere Fähigkeiten dazukommen"; vgl. dazu Polanco, Chronicon III 370 f. 



42 Burkhart Schneider 

guez hatte, sowie die Maßnahmen der Ordensleitung gegen diesen dem König 
mitzuteilen; letztere sollen nur mit dessen Einverständnis durchgeführt werden53. 
Ähnlich wird in der Wiener Schulfrage (ob Lateinschule oder Universität) die Ent- 
scheidung von Ferdinand I. abhängig gemacht, selbst wenn sie gegen die eigenen 
Wünsche ausfiele54. Ignatius findet sich auch bereit, auf die Benützung der dem 
Orden zugestandenen Privilegien zu verzichten55 oder sogar ausdrücklich zu ver- 
bieten, von ihnen Gebrauch zu machen56, falls sich irgendwelche Schwierigkeiten 
ihretwegen ergeben; denn es •ist besser, sich nicht darauf zu stützen, wenn dadurch 
Abneigung oder Mißgunst bei den maßgebenden Stellen hervorgerufen werden 
könnten57. 

Als wichtigstes Mittel, das Wohlwollen der Regierenden zu gewinnen, bezeich- 
net Ignatius selbst das Hofbeichtvateramt58. Mehr als alles andere hat es ihm und 
seinem Orden den Ruf weltlicher Gesinnung eingetragen. In unserem Zusammen- 
hang kommt es nicht darauf an, über das tatsächliche Verhalten einzelner Hofbeicht- 
väter zu berichten59, als vielmehr die prinzipielle Auffassung, die Ignatius in dieser 
Frage hatte, darzulegen. Ausgangspunkt dafür seien die Konstitutionen, die zu- 
nächst voraussetzen, daß einzelne Ordensmitglieder mit Regierungsmännern • 
d. h. also nach der Situation der damaligen Zeit: an Höfen • zu tun haben, und 
die für diesen Fall Richtlinien aufstellen: sie sollen die gratia discretionis • ein 
Ausdruck, der gerade wegen seiner Häufigkeit in den Konstitutionen60 sich kaum 
eindeutig wiedergeben läßt und vielleicht am treffendsten mit •Gespür für den 
Wunsch Gottes in der jeweiligen Situation" umschrieben werden kann • und 
die Gabe des Umgangs mit Menschen zugleich mit einem ansprechenden äußeren 
Gehaben besitzen61. Dazu wird noch ausdrücklich betont • auf Grund des Prin- 
zips: bonum quo universalius eo divinius est62 •, daß die Seelsorge bei einfluß- 
reichen Persönlichkeiten wegen der damit verbundenen größeren Reichweite und 
Wirksamkeit von besonderer Bedeutung sei63. 

Diese Grundsätze, die Ignatius dem Hofbeichtvateramt gegenüber befolgte, fin- 
den ihre Bestätigung und zugleich nähere Erklärung in den praktischen Anweisun- 
gen der Briefe. Die Gründe für und gegen Übernahme des Hofbeichtvateramtes 
sind in einer Instruktion für D. Mirön zusammengestellt, dessen Einwände damit 
zugleich entkräftet werden: zunächst spreche die ganz allgemeine Verpflichtung, allen 

53 Vgl. u. a. an D. Miron, 17. 12. 1552 (IV 561); 3. 8. 1553 (V 270). 
64 An P. Canisius, 17. 12. 1555 (X 329). 
65 An P. Ribadeneira, 14. 4. 1556 (XI 253). 
66 An die Obern in Spanien, 11. 4. 1553 (V 9). 
67 An J. Pelletier, 29. 12. 1554 (VIII 204); hier im besonderen bezüglich des Privilegs der 

Exemption. 
58 Deutschlandinstruktion, 24. 9. 1549 (XII 241): um das Wohlwollen der Regierenden 

zu gewinnen •wird viel helfen, wenn der Herzog (von Bayern) und die angesehensten Mit- 
glieder seines Hofes nach Möglichkeit bei Ihnen beichten und die Geistlichen Übungen 
machen". 

69 Das ist z. B. für den Bereich der deutschsprachigen Ordensprovinzen durch B. Duhr, 
Die Jesuiten an den deutschen Fürstenhöfen des 16. Jahrhunderts (Freiburg 1901), geschehen. 

60 Er findet sich im spanischen Original ungefähr 40mal, wozu noch ein gutes Dutzend 
analoger Wendungen (discernir, discreto) zu rechnen sind. 

61 p. VII cap. 2, Decl. F  (MI III, 3, 207). 
62 p. VII cap. 2, Decl. D (1. c. 204). 
63 Ebd. 



Der weltliche Heilige 43 

Menschen, die darum ansuchen, die Sakramente zu spenden, für die Übernahme, 
wozu dann noch die besondere Verpflichtung gegenüber dem König komme sowie 
der große Nutzen, der aus solcher Seelsorge bei Hochgestellten zu erwarten sei; 
dagegen müsse man die mögliche Gefahr für das eigene Seelenheil auf sich nehmen 
und die sich vielleicht aufdrängende und ausbreitende Meinung, man strebe nach 
ehrenvollen Stellen, durch um so größere Demut zu widerlegen suchen64. Die gleiche 
Begründung, daß die seelsorgliche Tätigkeit am Hofe eines Fürsten, auch wenn sie 
nach außen kaum in Erscheinung trete, gewichtiger sei als ein zahlenmäßig vielleicht 
zunächst größer erscheinender Erfolg einer Arbeit sonstwo, wird auch Lainez ge- 
geben65. Letzter Maßstab für alles Tun, auch für die Frage des Aufenthaltes an einem 
Fürstenhof, ist für Ignatius einzig der immer größere Dienst Gottes66. Die Aufgabe 
des Jesuiten an einem Fürstenhof, schreibt er, sei wohl auch, den Fürsten in seiner 
Zuneigung und wohlmeinenden Beurteilung der Gesellschaft zu bestärken, aber 
letztlich gehe es immer darum, ihn auf dem Weg zu Gott weiterzuführen67 und ihn im 
Gehorsam gegen den Heiligen Stuhl zu bestärken68. Menschlich verständliche Gegen- 
gründe seien unberücksichtigt zu lassen; deshalb in einem Fall der kategorische 
Befehl, am Hof zu bleiben69, und die nochmalige Beruhigung wegen etwaiger 
Gewissensbedenken70. 

Aus all dem ergibt sich, daß Ignatius sich durchaus im klaren war, daß die seel- 
sorgliche Tätigkeit an Fürstenhöfen einer ungünstigen Um- und Mißdeutung aus- 
gesetzt sein könnte. Anderseits konnte diese mögliche und dann auch tatsächlich so 
oft eingetretene Gefahr • gerade weil es ihm um die Rücksicht auf den Dienst 
Gottes ging • keinen Grund für ihn abgeben, den als notwendig und förderlich 
erkannten Weg nicht einzuschlagen. Es liegt also hier in Wirklichkeit kein Um- 
biegen des Seelsorglichen zum Mittel politischer Einflußgewinnung und welt- 
licher Beherrschung vor. Die Weisungen besagen vielmehr eine letzte, geradlinige 
Konsequenz, auch die daraus erwachsende Verkennung und Anfeindung mit in 
Kauf zu nehmen; denn sie lassen klar erkennen, daß Ignatius selbst die mit seiner 
grundsätzlichen Entscheidung für das Amt des Hofbeichtvaters gegebenen Gefah- 
ren für den Ruf des Ordens und seiner Mitglieder sah, und daß er trotzdem nicht 
daran dachte, seine Entscheidung • weder in der Theorie noch in der Praxis • zu 
revidieren. Dabei ist es für unsere Frage nach der grundsätzlichen Einstellung des 
Heiligen nicht von Belang, ob in der weiteren Entwicklung einzelne Jesuiten, die 
an Fürstenhöfen tätig waren, diese Grundidee wirklich verkörperten oder aber von 
ihr abgefallen sind. Selbst wenn in Einzelfällen das letztere nachzuweisen wäre, 

64 1. 2. 1553 (IV 625•628); GB 205•208. 
65 4. 11. 1553 (V 649). 
66 An A. Araoz, 14. 8. 1553 (V 332). 
67 An L. Goncälez da Camara, 15. 1. 1556 (X 506). 
68 An Fr. Palmio, 7. 12. 1555 (X 288). 
69 An L. Goncälez de Camara, 2. 1. 1552 (IV 67). 
70 An dens., 9. 8. 1552 (IV 364 f.); vgl. auch dessen Diarium n. 308 (MI IV, 1, 706): •Unser 

Vater will nicht, daß ein Pater der Gesellschaft sich darum bemühe, das Amt des Hofbeicht- 
vaters übertragen zu bekommen, aber auch nicht, daß er sich weigere (es zu übernehmen). 
Nach seiner Auffassung soll ein solcher Beichtvater mit dem Fürsten in der Beichte über 
keinerlei politische Geschäfte sprechen; dagegen könnte er sich über bestimmte Einzelheiten 
informieren, um den Fürsten zur rechten Zeit an sie zu erinnern". 



44 Burkhart Schneider 

würde das die hier getroffene Feststellung über Ignatius selbst nidit berühren. Audi 
die mehrfach in den Worten des Heiligen angetroffene Verbindung vom Amt des 
Fürstenbeiditvaters und der damit gegebenen Möglichkeit, Vorteile für den Orden 
aus einer solchen Stellung zu gewinnen • eine Möglichkeit, die Ignatius selbst 
öfters ausdrücklich im Auge hat • widerlegt unsere Deutung nicht; denn in seiner 
Vorstellungswelt sind Vorteil des Ordens, Wohlwollen und Unterstützung, die 
ihm zuteil werden, nie Selbstzweck und können es nicht sein, da der Orden selbst 
nur auf den Dienst Gottes ausgerichtet ist. 

Das Stichwort •Jesuiten an Fürstenhöfen" führt zu der weiteren Frage, wie 
Ignatius selbst seine Verbindungen und Beziehungen zu hochgestellten Persönlich- 
keiten ausgenützt hat. Schon zu seinen Lebzeiten wurde dem Heiligen vorgeworfen, 
er •beuge die Knie vor Baal". Ignatius ließ auf diesen Vorwurf durch seinen 
Sekretär, P. Polanco, antworten71: •Wer es verwirft, irdische Protektion für gute 
Zwecke auszunützen, der hat offensichtlich nicht gelernt, alles auf das Ziel der 
Verherrlichung Gottes hinzulenken". Der Gebrauch weltlicher Mittel ist für Ignatius 
eben nicht eine Frage der Taktik und Opportunität, sondern findet seine Begrün- 
dung in der Tatsache, daß auch jene von Gott gegeben sind und deshalb auch über 
sie Rechenschaft abzulegen ist72. Ignatius selbst weiß sich mit einer ganz großen 
Selbstverständlichkeit und inneren Freiheit dieser Hilfen und Möglichkeiten zu 
bedienen. Manche Andeutungen weisen darauf hin, daß man gleichsam kartei- 
mäßig alle jene Persönlichkeiten erfaßt hatte, auf deren Vermittlung und Unter- 
stützung in bestimmten Fragen zu rechnen war. Anzeichen dafür sind z. B. eine 
unmittelbar nach der Wahl Julius' III. abgesandte Aufstellung der Kardinäle, die 
beim neuen Papst besonderes Ansehen und großen Einfluß hatten73, und eine Liste 
der Freunde und Fürsprecher, die die Gesellschaft am Hofe Philipps II. besaß74. 
Personalveränderungen an Höfen und der damit verbundene Stimmungsum- 
schwung sind mitunter in Rom besser und rascher bekannt geworden als den Patres, 
die in unmittelbarer Nähe weilten75, was für die systematische Arbeitsmethode der 
Ordensleitung bezeichnend ist. 

Aus dieser genauen Kenntnis der Persönlichkeiten und der Situationen an den 
verschiedenen katholischen Höfen, wozu noch die persönlichen Beziehungen zu den 
einzelnen Souveränen kamen • außer Frankreich ist die große Ausnahme Karl V., 
mit dem Ignatius nie in unmittelbaren Kontakt kam und der trotz mannigfachen 

71 An J. Alvarez, 18. 7. 1549 (II 478•484); GB 149•153. 
78 An Fr. Borja, 17. 9. 1555 (IX 626): •Wenn ich auf Gott unsern Herrn in allen Dingen 

schaue, wie es Ihm wohlgefällt, so müßte ich es als verfehlt betrachten, wollte ich mich auf 
menschliche Mittel und Bemühungen allein verlassen. Anderseits kann ich es aber auch nicht 
als einen sicheren Weg betrachten, alles nur auf das Gottvertrauen zu setzen, ohne das ge- 
brauchen zu wollen, was Er mir in die Hand gegeben hat. Vielmehr bin ich in unserem Herrn 
der Überzeugung, daß ich das eine tun, das andere nicht unterlassen soll, indem ich immer 
Gottes größere Verherrlichung und Ehre und sonst nichts anderes im Auge habe". Diese 
Briefstelle ist die Grundlage für das in Hevenesi's Scintillae Ignatianae formulierte bekannte 
Dictum; dazu vgl. C. A. Kneller, Ein Wort des hl. Ignatius: in dieser Zeitschrift 3 (1928) 
253 257. 

73 An Le Jay, Salmeron und Canisius, 14. 2. 1550 (II 684). 
74 An Chr. de Mendoza, 16. 2. 1556 (XI 11); an A. Adriaenssens, 26. 6. 1554 (VII 185 f.). 
75 So z. B. in Flandern am Hof der Regentin Maria; an B. Oliveri, 20. 7. 1556 (XII 159 f.). 



Der weltliche Heilige 45 

Entgegenkommens sidi merkwürdig zurückhaltend verhielt74 •, wurde nun von 
Ignatius mit einer wahren Virtuosität ein dichtmaschiges Netz von Briefen, Emp- 
fehlungen und Gesuchen gewoben. Deren Nutzen und Wert hatte Ignatius schon 
früh bei den ersten Schwierigkeiten, denen die kleine Gruppe der Pariser Magistri 
in Rom begegnete, erfahren. Die in der venetianischen Zeit geschaffenen Verbindun- 
gen erwiesen sich als äußerst wertvoll; durch Petrus Contarini aus Venedig wurde 
dessen Verwandter, der Kardinal Gasparo, auf Ignatius aufmerksam77, wozu noch 
wohlwollende Erklärungen der Magistrate von Siena, Bologna und Ferrara kamen. 
Wenn dann in späteren Jahren größere oder kleinere Schwierigkeiten auftraten 
oder sich Hindernisse gegen Ignatius' Pläne stellten, wurde das bereits bewährte 
Mittel, derartige Empfehlungen zu sammeln, eingeschaltet, wobei es mitunter zu 
größten Aktionen kam. So z. B. 1555, als die Pariser Universität gegen die Gesell- 
schaft Schwierigkeiten erhob und ihre Existenz in Frankreich bedrohte78. Ähnlich 
bei der am 23. Mai 1555 erfolgten Wahl Papst Pauls IV.; nach der anfänglichen 
Hoffnung, daß er der Gesellschaft •nicht geringe Gunst schenken werde, entspre- 
chend der Freundschaft, die er immer bewiesen hat"7' (ein Urteil, das schon wenige 
Tage später eine wesentliche Einschränkung erfuhr80), erfolgte die • vorsichtig 
formulierte • Feststellung des Gegenteils81, bestärkt durch die Tatsache, daß 
Ignatius bis zum 14. Juni noch nicht vom Papst empfangen worden war82. Deshalb 
sollte Franz Borja einen Brief der Regentin von Spanien und Kaisertochter Juana 
• seit Anfang des Jahres ja zugleich richtiges Mitglied des Ordens83 • an Ignatius 
besorgen, in dem dieser mit der Erledigung irgendeiner leichteren geistlichen An- 
gelegenheit zu beauftragen sei, um sich damit bei Paul IV. einführen zu können84. 

78 z. B. an A. Araoz, 28. 7. 1553 (V 250); ähnliches scheint auch von Granvella, der rechten 
Hand des Kaisers, zu gelten (vgl. an Le Jay, 24. 2. 1551; III 334). K. Eders Urteil, Die Ge- 
schichte der Kirche im Zeitalter des konfessionellen Absolutismus. Wien 1949, S. 60, ist rich- 
tig: •Die führenden weltlichen katholischen Kreise begünstigten von Anfang an die Gesell- 
schaft. Fast alle katholischen Fürsten und ihre Gemahlinnen standen mit Ignatius in Brief- 
verkehr. Doch war Karl V. zeitlebens der Gesellschaft abhold, was auf die Berater des Kai- 
sers und auf dessen starke Traditionsgebundenheit zurückgeht*. Wenn dagegen P. Dudon, 
S. Ignace de Loyola. Paris 19343, S. 371, meint, daß neben andern Gründen das Wohlwollen 
Karls V. die Entwicklung der Gesellschaft in Spanien begünstigt habe, so ist das nur in dem 
Sinn richtig, daß der Kaiser nichts gegen den neuen Orden unternahm und seine persönliche 
Zurückhaltung nicht für seine Familie und für seine Umgebung verbindlich machte, sondern 
ihnen in ihrer Stellungnahme gegenüber der Gesellschaft Jesu alle Freiheit ließ. 

77 An P. Contarini, 2. 12. 1538 (I 135). • Ein Beispiel für Ignatius' Dankbarkeit gegen 
seine Wohltäter: Contarini hatte ihm Jahre später einen Bekannten empfohlen, worauf Ig- 
natius antwortete (24. 3. 1548, II 31): •... und deswegen glaubte ich diese paar Zeilen Euer 
Hochgeboren schreiben und damit Ihnen mitteilen zu sollen, daß ich in jener Angelegenheit 
es an nichts fehlen ließ ... Auch in jeder andern Sache, bei der ich etwas zu tun vermag, fühle 
ich mich in unserem Herrn verpflichtet, und ich hoffe nicht, meine guten Absichten nur 
mangelhaft ausführen zu können, obwohl meine Kräfte nur schwach sind". 

78 Diese Empfehlungen sind gesammelt in Acta Sanctorum Julii VII 502•507. 
79 An J. Viola, 23. 5. 1555, also am Wahltag selbst (IX 67). Hier liegt keine diplomatisch 

gehaltene neutrale Aussage vor, sondern ein richtiges Fehlurteil. 
80 An A. Araoz, 29. 5. 1555 (IX 89). 
81 An Fr. Borja, 7./13. 6. 1555 (IX 137): •Da der Papst sich als Kardinal so sehr zurück- 

gezogen hatte, könnte es sein, daß er jetzt gar nichts davon weiß, wie sehr sich Gott der Ge- 
sellschaft allenthalben bedient". 

82 An dens., 14. 6. 1555 (IX 162). 
83 An Juana, 3. 1. 1555 (VIII 235). 
84 An Fr. Borja, 14. 6. 1555 (IX 162). 



46 Burkhart Schneider 

Außerdem soll Borja ein wahres Trommelfeuer von Empfehlungsschreiben in Szene 
setzen: die spanische Regentin, der König von Portugal, Philipp II., möchten an 
den Papst, an verschiedene Kardinäle und an ihre römischen Gesandten schreiben, 
um so den Papst günstiger zu stimmen85. 

Ein Musterbeispiel dafür, wie solche Empfehlungschreiben im richtigen Moment 
eingesetzt wurden, bietet ein bei Philipp II. bestellter Brief, in dem sich Ignatius 
ein ureigenstes Anliegen, nämlich die Dotierung des Römischen Kollegs, ans Herz 
legen ließ, um so beim Papst einen Anknüpfungspunkt für ein entsprechendes 
Gespräch zu haben • •para tener color de hablar" • und diesen für die gleiche 
Sache zu gewinnen86. Dieses bestellte Empfehlungsschreiben kam eine gute Zeit 
später in Rom an, datiert vom 22. 4. 1554. Ignatius machte jedoch nicht sofort 
Gebrauch davon, sondern hielt es zurück, •bis zu dem Tag, da die Nachricht von 
der Rückkehr Englands (zur Kirche) eintraf, was im Dezember war"; an diesem 
Tag, •da der Papst guter Stimmung war und dem Prinzen (Philipp II.) gegenüber 
besonders großes Wohlwollen zeigte", ließ Ignatius den Brief durch den spanischen 
Gesandten weiterleiten. Dessen Bericht über die günstige Aufnahme des Briefes 
seitens des Papstes wurde dann sofort vervielfältigt und allen Kardinälen in Rom 
zugestellt87. 

Auch sonst spielen bei den von Ignatius bestellten Empfehlungsschreiben Finan- 
zierungsprobleme eine große Rolle. Gewiß griff er auch selbst zur Feder, um •Bet- 
telbriefe" zu schreiben88 und hohe Herrschaften an ihre Versprechungen zu er- 
innern89. Lieber ließ er jedoch derartige Bitten durch dritte vortragen90. Und wenn 
auch Schwierigkeiten und Unannehmlichkeiten, die solche Aufträge mit sich brach- 
ten und deshalb manchmal ihre Ausführung nicht ratsam erscheinen ließen, von 
Ignatius bisweilen anerkannt wurden91, so ließ er gerade bei Finanzfragen derartige 
Entschuldigungen weniger gelten: Rodriguez erhält einen scharfen Tadel, weil er 
dem portugiesischen König die Notlage der Gesellschaft nur nachlässig dargelegt 
habe92; ähnlich Araoz, der sich scheute, Philipp von Spanien um Erlaubnis für 
Geldtransfer anzugehen93. Es gab manche Gelegenheiten, bei denen Ignatius zur 
Erreichung eines bestimmten Zieles seine Beziehungen und Verbindungen ein- 
geschaltet hat und spielen ließ. Bisweilen handelt es sich dabei um grundsätzliche, 

85 An dens. 7./13. 6. 1555 (IX 136). 
86 An Araoz, 12. 8. 1553 (V 318). 
8' L. Goncälez da Camara, Diarium n. 230 (MI IV, 1, 660 f.). 
88 Als Beispiel sei hier der Anfang eines solchen Briefes an Karl Borja, den ältesten 

Sohn des hl. Franz Borja und Erben des Herzogtums von Gandia, angeführt, der als Muster 
eines diskret vornehmen •Bettelbriefes" anzusprechen ist (6. 11. 1553; V 677): •Was ich Euer 
Durchlaucht in diesem Brief vortragen möchte, habe ich reiflich vor Gott unserm Herrn be- 
dacht und Ihm empfohlen; und ich bin sicher, daß es zu seinem größeren Lobpreis gereicht. 
Und wenn E. D. der gleichen Meinung sind, darf ich wohl annehmen, daß der Urheber 
(meines Gedankens) jener ist, von dem alles Gute kommt. Falls aber E. D. anderer Meinung 
sein sollten, darf ich meinen Irrtum der besonderen Zuneigung zuschreiben, die ich habe, 
um E. D. zu Diensten zu sein, und in der ich immer E. D. Schuldner sein möchte als eines 
Mannes, dem wir alle so viel in unserm Herrn verdanken...". 

89 Vgl. z. B. an Salmeron, 2. 9. 1553 (V 439). 
90 z.B. an Fr. Borja, 28. 12. 1554 (VIII 197); an H. Nadal, 12. 4. 1553 (V 12) usw. 
91 z. B. an A. Araoz, 24. 2. 1554 (VI 362). 
92 14. 6. 1550 (III 82). 
93 23. 9. 1553 (V 515). 



Der weltliche Heilige 47 

den ganzen Orden betreffende Angelegenheiten • z. B. um das vom Papst zu er- 
reichende Verbot, daß Jesuiten ohne besondere Genehmigung in einen anderen 
Orden übertreten können94, oder um die Erlangung größerer Freiheit für die 
Lektüre verbotener Bücher95 • oder um ein Einzelunternehmen, das auf besondere 
Schwierigkeiten stößt • wie z. B. die Gründung des Kollegs in Löwen, wo 
durch Jahre hindurch die maßgebenden Persönlichkeiten mobilisiert werden, 
um die Widerstände zu überwinden96: immer richtet sich der Umfang der von 
Ignatius eingeleiteten Hilfsaktion nach der Größe der zu erwartenden oder auf- 
tretenden Schwierigkeiten97. 

Auch in Rom selbst verstand Ignatius, sich die notwendigen Beziehungen zu ver- 
schaffen und zu erhalten. Sein Wort galt bei Papst und Kardinälen98, unter denen 
es •keinen gibt, der nicht auf unserer Seite stände"99. •Am päpstlichen Hof steht 
die Gesellschaft in hohem Ansehen und besonders bei denen, die eine einflußreiche 
Stellung an ihm haben"100, und dieses Ansehen •wächst zur Ehre Gottes"101. Daraus 
läßt sich die Meinung des Papstes verstehen, •wie sehr die Gesellschaft in der gan- 
zen Christenheit geliebt, geschätzt und geachtet wird"102; und •einige Kardinäle 
berichteten, der Papst habe gesagt ... so wie Gott zu anderen Zeiten seiner Kirche 
durch diesen oder jenen Orden zu Hilfe gekommen sei, so habe Er in unseren 
Tagen die trefflichen Priester dieser Gesellschaft seiner Kirche gesandt"103. Da- 
neben stand Ignatius in gutem Einvernehmen mit den Gesandten der damaligen 
Großmächte, deren Wohlwollen und Hilfe sich vielfach zeigte104 und durch deren 
Entgegenkommen er für seine ausgedehnte Korrespondenz hin und wieder die 
diplomatischen Kurierverbindungen benützen konnte105. Anderseits war auch Igna- 
tius selbst gerne bereit, Aufträge anderer entgegenzunehmen und sie an der Kurie 
zu betreiben106, und dank seiner Beziehungen konnte er einigen Erfolg ver- 
sprechen107. 

So war es eigenste Erfahrung, wenn Ignatius unter den Voraussetzungen, die 

94 An S. Rodriguez, Anfang 1548 (XII 229 f.), der einen entsprechenden Schritt Joäos III. 
erreichen soll. 

95 An P. Canisius, 18. 1. 1550 (II 660), wo der Herzog von Bayern eingeschaltet wird. 
98 So Karl V. durch den Augsburger Kardinal Otto von Truchsess (an Le Jay, 16. 9. 1550; 

III 176); die Regentin durch Ferdinand I. (an Le Jay, 31. 3. 1551; III 375) und dessen Gattin 
(an dens., 6. 1. 1552; IV 75) usw. 

97 An A. Araoz, Febr. 1550 (II 694). 
98 An Oviedo und Mirön, 24. 7. 1549 (II 490). 
99 An Fr. Villanueva, 2. 1. 1552 (IV 64) usw. 
100 An A. Araoz, 1. 6. 1552 (IV 260). 
101 An Fr. Villanueva, 11. 8. 1552 (IV 370). 
102 An dens., 2. 1. 1552 (IV 66). 
103 An dens., 1. 6. 1551 (III 517 f.); daß diese Feststellungen gerade nach Spanien mit- 

geteilt wurden als Ermunterung, läßt sich aus den dortigen Schwierigkeiten jener Jahre wohl 
begreifen, und man darf solche Nachrichten in keiner Weise als selbstgefälligen Stolz be- 
werten. 

104 z. B. bei der Taufe eines Juden und dessen anschließender Vermählung mit einer ehe- 
maligen Dirne waren außer Margarita dAustria, zweier Kardinäle und mehrerer Bischöfe 
die Gesandten des Kaisers und des portugiesischen Königs anwesend (an P. Faber, 20.9.1541; 
I 182 f.). 

105 z. B. Briefe vom 25. 8. 1551 (III 624), vom 10. 8. 1552 (IV 369). 
106 z. B. Aufträge von Philipp II., von Juan de Vega (an A. Araoz, 31. 10. 1547; I 612 f.). 
107 An einen unbekannten Adressaten, Ende 1543 (I 284). 



48 Burkhart Schneider 

der Ordensgeneral besitzen soll, auch das Ansehen und die Möglichkeit, Einfluß zu 
gewinnen, aufzählt108. Zugleich zeigt sich aber hier • bei aller Betonung des Nut- 
zens solcher menschlicher Beziehungen • deren Zweitrangigkeit10»; daher auch die 
Einschränkung, daß der Orden durch keinerlei Geschenke an einflußreiche Persön- 
lichkeiten sich deren Unterstützung zu besorgen suchen soll110. Zur richtigen Be- 
urteilung der von Ignatius entwickelten und im Vorstehenden nur auszugsweise 
betrachteten fast übergroßen Aktivität auf diesem Gebiet sind gerade die angeführ- 
ten grundsätzlichen Weisungen der Konstitutionen von großer Wichtigkeit. Erhellt 
doch daraus, daß es nach Ignatius' Auffassung nicht um den Einfluß und die weit- 
reichenden Beziehungen an sich geht, daß also damit keine Ambitionen nach welt- 
licher Herrschaft bezeichnet werden, sondern daß diese nur ein Mittel sind, um das 
Arbeiten des Ordens zu ermöglichen und fruchtbar zu machen. 

Ignatius Vertrautheit mit dem höfischen Parkett verraten auch seine zahlreichen 
Einzelanweisungen an verschiedene Patres, wie sie sich gegen Hochgestellte zu 
benehmen haben. So gibt er einer Gruppe von jungen Ordensmitgliedern, die sich 
noch in der Ausbildung befinden, Verhaltungsmaßregeln für eine Audienz bei der 
Herzogin von Florenz111; ebenso erhält Lainez eine genaue Instruktion, wie er sich 
dort bei einer Audienz zu verhalten und was er zu sagen habe112. Einem Pater in 
Flandern weiß Ignatius eine Situationsskizze über die Umgebung Philipps II. zu 
senden mit einem ausgearbeiteten Gesprächsschema, wie er einen Granden am Hofe 
ansprechen soll113. Er will seine Patres zu jener •Umsicht und Sorgfalt" erziehen, 
die er selbst in seinem Tun und Handeln aufwandte114; so wenn er in einer ähn- 
lichen Situation Canisius einen Ausweg zeigt, wie er einem eventuellen päpstlichen 
Breve gegenüber, mit dem ihm die Übernahme des Wiener Bistums befohlen wer- 
den könnte, Zeit gewinnen kann, damit von Rom aus noch rechtzeitig Gegenmaß- 
nahmen getroffen werden: er solle das Breve im Gehorsam annehmen, aber zugleich 
erklären, er wolle zunächst Seine Heiligkeit über seine eigene Unzulänglichkeit 
informieren115; oder wenn Ignatius einem Pater in Ferrara Weisungen über dessen 
Verhalten am Hof des Herzogs gibt: zeitliche Geschäfte durch Freunde erledigen 
zu lassen, um sich für geistliche Angelegenheiten die notwendige Autorität zu 
erhalten11«. Solche ins einzelne gehende Anweisungen waren schon notwendig, da 
die hier vorausgesetzte Gewandtheit im Auftreten und Verhandeln ja nicht immer 
von selbst vorhanden war117. Ignatius suchte seine Patres zu dem zu erziehen, was 

108 Const, p. IX cap. 2 n. 9 (MI III, 3, 247). 
109 Ebd. Decl. C (1. c). 
110 Ebd. p. VI cap. 2 n. 9 (1. c. 184). 
111 An L. Coudret, 12. 11. 1551 (III 719). 
112 24. 3. 1548 (II 34). 
113 An B. Oliveri, 6. 7. 1555 (IX 284•286). 
"* Im Zusammenhang mit den Maßnahmen, um die beabsichtigte Erhebung Le Jays zum 

Bischof von Triest gegenstandslos zu machen, an M. de Torres, 2. 3. 1547 (I 465): •Die Um- 
sicht und Sorgfalt, die für diese Angelegenheit aufgewandt wurde, ist unbeschreibbar". 

115 An P. Canisius, 9. 8. 1553 (V 309). 
116 An J. Pelletier, 13. 6. 1551 (III 547). 
117 Selbst Lainez und Salmeron mußten sich im Zusammenhang mit Verhandlungen in 

Venedig sagen lassen: man wundere sich nicht, daß sie sich von der Gegenpartei etwas sehr 
beeinflussen ließen, da sie keine solche Geschäftsgewandtheit besäßen (4. 8. 1548; II 185). 



Der wellliche Heilige 49 

er unübersetzbar •discreta Caritas" nennt118, damit sie lernen, ihren •Eifer mit 
Klugheit zu mäßigen"119 und jene goldene Mitte zu finden, die bei aller persön- 
lichen Bescheidenheit doch noch an die äußeren Belange des notwendigen An- 
sehens denken läßt120 und die trotz Eifer und Entschiedenheit doch noch den tat- 
sächlichen Gegebenheiten Rechnung trägt121. 

Glanzstücke seiner Umsicht und seiner Fähigkeit, für andere vorauszudenken 
und situationsentsprechende Verhaltungsmaßregeln zu geben, sind die zahlreichen 
großen Instruktionen, die er seinen zu wichtigen Aufgaben entsandten Patres mit 
auf den Weg gab: angefangen von der Doppelinstruktion für die 1541 nach Irland 
gehenden Broet und Salmeron122 über die 1546 Lainez, Salmeron und Le Jay nach 
Trient mitgegebene Anweisung123, die Deutschlandinstruktion von 1549124 und die 
Spanieninstruktion für Nadal von 1553125 bis zu dem an Canisius übermittelten 
Arbeitsprogramm für Deutschland von 1554126 und den Anweisungen für die ersten 
1556 nach Prag gehenden Jesuiten127. Das Gemeinsame in all diesen umfangreichen 
Schriftstücken ist, daß sie zugleich die großen Leitlinien für die Arbeit wie auch 
ins einzelne gehende Verhaltungsmaßregeln enthalten und deutlich spüren lassen, 
wie sehr Ignatius bemüht war, die Verschiedenheit der Situationen und der Perso- 
nen vorher kennenzulernen und ihnen Rechnung zu tragen. Dabei sollte keine 
Reglementierung versucht werden • dem Ermessen des Oberen an Ort und Stelle 
bleibt immer größter Spielraum128, da ja Ignatius selbst zu genau weiß, daß •trotz 
aller Regel notwendigerweise noch viele Dinge der klugen Diskretion überlassen 
bleiben müssen"129. 

Unter den aufs einzelne gehenden Anweisungen nehmen die Vorschriften für 
den Briefverkehr eine besondere Stellung ein. Sind die Briefe, die Ignatius selbst 
schrieb, oft Musterbeispiele ausgefeilter und nach allen Seiten hin abgewogener 
Formulierung • in einem Brief an Peter Faber gibt Ignatius selbst Aufschluß über 
die von ihm befolgte Methode130 •, so suchte er auch seine Patres zu einer ähn- 
lichen Umsicht in ihrer Korrespondenz zu erziehen. 1543 erhielt Bobadilla einen 
eigenen Brief in dieser Angelegenheit131; die Frage wird 1547 erneut in einer 
zusammenfassenden Instruktion durch Polanco der ganzen Gesellschaft eingeschärft 

118 z. B. an C. Gropillo, 22. 7. 1553 (V 202). 
119 An S. Landinus, 14. 3. 1551 (III 356). 
120 An A. Araoz, Juli 1549 (II 501). 
121 An S. Romaeus, 23. 2. 1553 (IV 649). 
122 i 174•181; GB 95•97. 
123 April 1546 (I 386•389); GB 113•115. 
124 24. 9. 1549 (XII 239•247); GB 163•169. 
125 12. 4. 1553 (V 9 15). 
126 13. 8. 1554 (VII 398•404; XII 259•262); GB 240•243. 
127 12. 2. 1556 (X 689•697); GB 252•256. 
128 Die Trienter Instruktion sieht sogar noch Meinungsverschiedenheiten innerhalb der 

kleinen Theologengruppe voraus, die gütlich beigelegt werden sollen (I 389). Die Deutsch- 
landinstruktionen enthalten vielfach nur Winke und Vorschläge. Die Durchführung der 
Prager Instruktion wird ganz dem Ermessen des landes- und personenkundigen Canisius 
anheimgestellt. 

129 An E. Mercurian in der Instruktion für Perugia, Juni 1552 (IV 302); vgl. auch die 
vielfältige Entscheidungsvollmacht, die die Konstitutionen dem Obern jeweils einräumen. 

130 10. 12. 1542 (I 236 f.); GB 102•104. 
i3i I 277•282; GB 104•108. 



50 Burkhart Schneider 

und nochmals die Unterscheidung zwischen Hauptbrief und Nachrichtenzetteln vor- 
geschrieben182. Dazu kommt die Weisung, mit der Aufnahme von politischen Tages- 
fragen in die Korrespondenz zurückhaltend zu sein133. Doch war gerade diese Ein- 
schränkung ein Punkt, in dem sich nur schwer die gewünschte Einheitlichkeit er- 

zielen ließ. Als Beispiel einer weiten Auslegung kann ein Brief aus der Ordens- 
zentrale selbst dienen, in dem zunächst erneut auf den Grundsatz hingewiesen 
wird, keine Tagesnachrichten zu erwähnen, die nicht •uns angehen", um dann aber 

alle möglichen politischen Neuigkeiten zur Sprache zu bringen, bis die vorgerückte 
Tageszeit Einhalt gebietet134. Letztlich bleibt es auch hier der Umsicht des einzelnen 
überlassen, das Richtige zu finden; und es ist bezeichnend, daß die Konstitutionen, 
obwohl sie über die Art und Weise und das Ausmaß des Briefverkehrs genauere 
Bestimmungen treffen135, keinerlei Inhaltsbeschränkung geben, sondern einfachhin 

dies dem Urteil der Obern anheimstellen136. 
Die enge Verbindung des Heiligen mit Fürsten und politischen Mächten, wie sie 

bisher dargelegt wurde, brachte eine Reihe von Schwierigkeiten und Gefahren für 

die eigene Handlungsfreiheit und die notwendige Unabhängigkeit des Ordens mit 
sich. Dabei waren die Mißdeutungen, denen der Orden ausgesetzt war • der Vor- 
wurf der Herrschsucht137, die sich verbreitende Auffassung vom Reichtum des 

Ordens und des Ehrgeizes138 • noch harmlos und wurden nicht so tragisch genom- 

152 27. 7. 1547 (I 542•548): •Staatspolitische und andere weltlidie Dinge wie z. B. Kriege 
usw. soll man nicht in den Hauptbrief aufnehmen, höchstens insoweit man einen erbaulichen 
Zweck damit erreichen kann, z. B. um zum Gebet aufzumuntern. Auf eigenen Zetteln kann 
man das bringen, was man für besonders wichtig hält, wenn man glaubt, daß aus dem 
Schreiben etwas Gutes folgt, und vorausgesetzt, daß es keine Schwierigkeiten gibt, wenn die 
Sache bekannt werden sollte. Wenn etwas aber unsere Angelegenheit nicht betrifft und für 
andere verletzend wirkt, soll man nichts davon schreiben, weder im Hauptbrief noch auf 
Zetteln... Wenn es sich um Dinge handelt, die einen Fürsten oder Prälaten angehen, muß 
man auf den Zetteln nicht bloß die lautere Wahrheit ohne jede Leidenschaftlichkeit berich- 
ten, sondern überdies mit solchen Worten, daß der Betreffende, wenn er sie • was ja immer 
möglich ist • zu Gesicht bekommt, nicht an unserer guten Absicht zweifelt". 

133 Vgl. Anm. 24. 
134 An M. Olave, 5. 8. 1553 (V 287 f.). 
135 p. VIII cap. 1. n. 9 mit den entsprechenden Deklarationen L•N (MI III 3, 224•26); 

p. IV cap. 17 n. 7 und Decl. L (1. c. 160); p. VII cap. 2 n. 2 (1. c. 210). 
136 p. Ill cap. 1 Decl. B (1. c. 76 f.). Zu dieser Stelle der Konstitutionen, die vor allem die 

Beziehungen zu Verwandten und Freunden betrifft, •die einer in der Welt halte" • eine 
Wendung, die sich sicher nicht nur auf das vorausgehende •amici" bezieht, sondern auch die 
•consanguinei" miteinschließt, was aus der parallelen grundsätzlichen Bemerkung im Examen 
Generale (cap. 4 Decl. C; 1. c. 18) deutlich gemacht wird: •... ut assuescant non dicere quod 
parentes vel fratres habeant, sed quod habebant" • findet sich ein aufschlußreicher Kommen- 
tar in einem Brief an D. Miron (15. 3. 1554; VI 474): •Man soll nicht in einem Brief an die 
Eltern schreiben: an den, der einst mein Vater war, sondern einfach: an meinen Vater"; und 
dann folgt die grundsätzliche Weisung: •Wenn man an Weltleute schreibt, kann man sich 
ihrer Ausdrucksweise bedienen, soweit es mit unserem Beruf zusammengeht und man der 
Ansicht ist, daß man sie so besser erbaut und tröstet im Herrn". 

137 An König Ferdinand I., Dez. 1546 (I 433): •so sehr ist die Welt verderbt, daß • wenn 
auch nur einige von uns an den Hof des Papstes, von Fürsten und Kardinälen oder sonstiger 
Großer kommen • man glaubt, wir hätten ehrgeizige Absichten". An Polanco, 1547 (I 458 f.): 
•Wir stehen bei einigen • besonders in Rom •, die nicht bis zur Wahrheit vordringen, im 
Ruf, wir wollten die ganze Welt regieren" usw. 

188 z.B. an Fr. Borja, 1. 5. 1551 (III 426); an J. B. Viola, 1. 5. 1551 (III 436). 



Der weltliche Heilige 51 

men139. Wichtiger wurden sachliche Schwierigkeiten. Einige Beispiele: nach der 
•Säuberung" der portugiesischen Ordensprovinz von Unruhestiftern unterstützte 
der König von Portugal • der große Wohltäter der Gesellschaft • noch durch 
Jahre hindurch die aus dem Orden Entlassenen; die Weisung an Miron, den König 
von dieser die Ordensleitung desavouierenden Haltung abzubringen, zeigt deut- 
lich die prekäre Situation140. Nicht selten sind Schwierigkeiten und Verwicklungen 
bei Aufnahme von Kandidaten, die aus regierenden Häusern oder aus adligen 
Familien stammen, sei es, daß eine Zustimmung erzwungen wird, die unter nor- 
malen Verhältnissen nie gegeben worden wäre • man denke an die Aufnahme 
der Kaisertochter Juana141 •, sei es, daß eine notwendig gewordene Entlassung 
verhindert oder aufgeschoben wird • der klassische Fall dafür ist die Affaire des 
P. Theotonio de Braganza, in der letztlich dem König von Portugal die Entschei- 
dung zugestanden wird142. Umgekehrt mußte Ignatius einen langen, letztlich ver- 
geblichen Kampf führen, um Ottavio Cesare aus Neapel gegen dessen Eltern zu 
unterstützen, die ihren Sohn bald nach dessen Eintritt in den Orden 1553 wieder 
zu Hause haben wollten und verschiedene hohe Beziehungen einspannten143. Ähn- 
liche Schwierigkeiten, die sich durch die notwendige Rücksichtnahme ergaben, zeig- 
ten sich auch sonst. Im allgemeinen waren diese Fälle nicht so einfach zu lösen, 
wie es ein in Maffei's Vita berichtetes Wort Julius' III. darstellen will, der Fürsten 
und Adlige gewarnt habe, sich Ignatius in solchen Fragen entgegenzustellen144. 
Schon früh hatte man mit Komplikationen bei Kandidaten und Ordensmitgliedern 
aus vornehmem Stand von Seiten ihrer Angehörigen gerechnet. So wurde bei den 
Beratungen von 1539 bezüglich der •Pilgerreise" für eintretende Adlige wegen der 
damit verbundenen Gefährdung des Berufes eine Ausnahme vorgesehen145. Doch 
sollten sich später in solchen Fällen noch weit größere Schwierigkeiten ergeben, die 
jedoch Ignatius nicht davon abbringen konnten, äußere Eigenschaften der sich um 
Aufnahme in seinen Orden Bewerbenden wie adlige Abstammung, wenn auch 
nicht als entscheidend, so doch den Kandidaten noch mehr empfehlend aufzu- 
fassen146. 

Ein konkretes Beispiel für die aus einer solchen Lage dem Orden erwachsenden 
Schwierigkeiten ist die sich durch Jahre hindurchziehende Frage der Aufnahme des 

139 Im letztgenannten Brief z.B. anläßlich des Gerüchtes, die Gesellschaft hätte die Er- 
hebung Borgias zum Kardinal betrieben, die Bemerkung: •das verdient keine Antwort, 
sondern man kann nur darüber lächeln". 

140 20. 2. 1555 (VIII 447 f.). Diese heikle Angelegenheit verlangt eine zusätzliche Bemer- 
kung, da im deutschsprachigen Schrifttum über Ignatius, gestützt auf A. Astrain, Historia de 
la Companiä de Jesus en la Asistencia de Espana (Madrid 1902), bisher eine Zahl von unge- 
fähr 130 Entlassenen angegeben wird. Demgegenüber errechnet F. Rodriguez, Historia da 
Companhia de Jesus in Portugal I. Porto 1931, S. 137 £f. eine Zahl von kaum über 30. Diese 
neue Berechnung ist heute als anerkannt anzusprechen (vgl. P. Tacchi-Venturi, Storia della 
Compagnia di Gesü in Italia. Bd. II, Rom 19512, S. 532. Anm. 1, und R. G. Villoslada in 
seiner Rezension von H. Becher, Die Jesuiten in: Archiv. Hist. S. J. 21 [1952] 149 f.).     . 

141 Vgl. dazu den Briefwechsel mit Fr. Borja 1554/55, besonders vom 8. 11. 1554 (VIII 21). 
142 An D. Miron, 3. 9. 1555 (IX 545). 
143 Vgl. H. Stoeckius, Ottaviano Cesare, ein Rechtsstreit zwischen Gesellschaft Jesu und 

Elternhaus. Heidelberg 1914. 
144 Maffei, De vita et moribus Ignatii Loyolae III, 9. Rom 1585, S. 171. 
145 Conclusiones septem sociorum n. 10 (MI III, 1, 12). 
146 Const, p. I cap. 2 n. 13 (MI III, 3, 50). 



52 Burkhart Schneider 

spanischen Offiziers Juan de Mendoza. Dieser war Kommandant des königlichen 
Castel Nuovo in Neapel und hatte sich zum Eintritt in den Orden und zur Aufgabe 
der militärischen Karriere entschlossen147. Nachdem Ignatius durch Salmeron von 
dieser Absicht erfahren hatte, schaltete er sofort Franz Bor ja ein, um durch dessen 
Vermittlung etwaige Widerstände am spanischen Hof zu überwinden148. Nach 
Verlauf eines Jahres versicherte Ignatius dem allmählich ungeduldig werdenden 
Kandidaten, daß seine Angelegenheit •mit aller Umsicht und mit Einschaltung 
aller Beziehungen" betrieben werde149, mußte ihn aber dann wiederum wegen 
einer finanziellen Transaktion, für deren Durchführung das Wohlwollen Philipps II. 
besonders notwendig war, vertrösten150 und ihm erklären, daß die ganze Art des 
Vorgehens durch die Rücksichtnahme auf den spanischen König bestimmt werde151. 
Zugleich versuchte Ignatius durch einen äußerst regen Briefwechsel mit Patres und 
einflußreichen Freunden am Hofe Philipps152 eine günstigere Atmosphäre zu schaf- 
fen. Die Frage wurde dann endlich kurz vor Ignatius' Tod mit der eigenmächtigen 
Abreise Mendozas nach Rom gelöst, allerdings ohne das Einverständnis Philipps zu 
haben, um das man sich so lange bemüht hatte. Dafür mußte nun erneut der ganze 
Apparat von Briefen und Freunden aufgeboten werden, um den befürchteten Un- 
willen Philipps von vornherein zu besänftigen153 und dem persönlichen Brief, den 
Ignatius an Philipp geschrieben hatte, eine günstige Aufnahme zu sichern154. 
Schließlich wurde durch das Entgegenkommen Philipps die endgültige Lösung 

herbeigeführt. 

So verschiedenartig auch die angeführten Beispiele in ihren Einzelheiten sind, 
so zeigen sie doch alle deutlich die Kehrseite und die Gefahren der engen Bindung, 
die Ignatius zu den weltlichen Mächten hin besaß. Und da es hier nicht mehr bloß 
um Erfüllung bestimmter personeller Wünsche der Fürsten ging, wird hier diese 
faktische Abhängigkeit noch empfindlicher. Denn während es sich dort nur um 
reine Fragen der Personalpolitik handelte, wo allenfalls zwar durch starre For- 
derungen seitens der Souveräne die Arbeiten des Ordens beeinträchtigt werden 
konnten, es aber zu keiner Behinderung im Grundsätzlichen kam, scheint es hier 
um eigentlich prinzipielle Fragen zu gehen, nämlich um Aufnahme in oder Aus- 
schluß aus dem Orden, um Fragen also, bei denen ein Ordensoberer nur das Vor- 
handensein oder das Fehlen des von Gott an einen bestimmten Menschen ergan- 

147 Vgl Tacchi-Venturi 1. c. 614; Polanco Chronicon IV 49. V 43. VI 6. Es war kein ge- 
wöhnlicher Fall; in einem Brief an Fr. Borja (17. 2. 1556; XI 16) werden die •Versuchun- 
gen" aufgeführt, denen der damals noch immer nicht entschiedene Beruf Mendozas ausge- 
setzt war: eine bereits ihm zugedachte Braut mit 60 000 Dukaten Mitgift, das selbständige 
Kommando mit 2000 Dukaten Jahresgehalt, ferner daß er erst 27 Jahre alt und überdies ein 
hübscher Kerl sei. 

148 28. 7. 1554 (VII 350). 
149 An J. de Mendoza, 28. 7. 1555 (IX 391 f.). 
150 An dens., 7. 2. 1556 (X 651 f.). 
151 An dens., 8. 2. 1556 (X 658). . 
152 So die PP. Fr. Borja, Chr. de Mendoza, P. Ribadeneira, die Hofbeamten Alexius 

Fontana, Petrus de Zarate u. a. 
153 Vgl die Briefe vom 8 2. 1556 an Mendoza selbst und an die in der vor. Anm. genann- 

ten Herrn in Philipps Umgebung (X 658, 668, 670•673); bereits ruhiger ist die anfangs sehr 
aufgeregte Stimmung im Brief an Fr. Borja, 17. 2. 1556 (XI 16 f.). 

154 8. 2. 1556 (X 666). 



Der weltliche Heilige 53 

genen Rufes festzustellen hat und eigentlich keine Rücksicht auf eine irdische Macht 
mehr Platz haben dürfte. Wegen dieser möglichen Deutung, die darauf hinaus- 
geht, in Ignatius' Verhalten eine Unterordnung des eigentlichen Religiösen unter 
zweitrangige, weil äußerliche Fragen des guten Einvernehmens mit Fürsten zu 
sehen, ist es geraten, hier noch näher auf das grundsätzliche Problem einzugehen. 
Gewiß: in den angeführten Fällen ist eine äußerste Grenze erreicht, bis zu der ein 
Ordensoberer, der sich vor Gott verantwortlich weiß, sich bei seiner Entscheidung 
über den göttlichen Ruf an einen Kandidaten von äußeren Gesichtspunkten leiten 
lassen darf. Doch kann man bei einer genaueren Betrachtung feststellen, daß 
weder das Ja des Heiligen zu der ungewohnten Aufnahme der Kaisertochter Juana 
noch seine sonstigen Entscheidungen in Berufsfragen die Aufgabe eines Prinzips 
bedeuteten. Im ersten Falle wurde nur von einem rein praktischen Grundsatz, 
nämlich keinen weiblichen Zweig des Ordens zuzulassen, eine Ausnahme gemacht, 
die schon durch die strikte Geheimhaltung keine Gefährdung darstellte, während 
in den anderen Fällen die Einstellung der weltlichen Mächte keineswegs für die 
Entscheidung über das Vorhandensein eines inneren Berufes bestimmend war, 
sondern nur als ein untergeordnetes, wenn auch nicht unwichtiges äußeres Kriterium 
dafür galt, ob Gott einen Menschen zum Ordensstand rufe oder nicht155. Daß 
Ignatius seine eigentliche Entscheidung in grundsätzlichen Fragen nicht vom Einver- 
ständnis eines Souveräns abhängig machte, zeigt seine Stellungnahme in der strit- 
tigen Frage der Aufnahme von Neuchristen. Nur ist hier als Voraussetzung für 
eine Aufnahme in den Orden festgesetzt, daß die betreffenden Kandidaten ihre 
Heimat verlassen konnten156. Immerhin: die Gefahr, die in der engen Verbindung 
von Orden und weltlicher Macht lag und die sich in der Zeit vor der Reformation 
für manche ältere Orden verhängnisvoll ausgewirkt hat157, ist auch bei Ignatius 
nicht zu übersehen; wenn sie in seiner Ordensgründung nicht diese negativen Fol- 
gen hatte, so ist das wiederum ein neuer Beweis dafür, daß der Heilige bei aller 
Bereitschaft, um der größeren Wirksamkeit willen auf Wünsche der Mächtigen 
einzugehen, deren Gunst und Unterstützung nie durch irgendeine Preisgabe reli- 
giöser Grundsätze zu erlangen suchte. 

III. 

So lückenhaft die hier gebotene Übersicht über Ignatius' Verhalten zu den welt- 
lichen Mächten auch ist, so ergibt sich doch daraus, wie weltoffen und • richtig 
verstanden • weltlich der Ordensgeneral Ignatius im Vergleich zu dem Einsiedler 
von Manresa und dem Pilger der ersten Bekehrungszeit geworden war. Wie läßt 
sich diese scheinbar unbekümmerte und durchaus positive Wertung und Heran- 
ziehung des Weltlichen in das Ganze der Persönlichkeit des Ordensstifters als eines 
Heiligen, das heißt aber eines über der Welt stehenden und ganz auf Gott hin- 
bezogenen Menschen einordnen? Wo ist der Angelpunkt, in dem Ignatius' Welt- 

155 Zum besseren Verständnis dieser auf den ersten Blick vielleicht etwas künstlich schei- 
nenden Unterscheidimg vgl. CJG cn. 542, wo auch äußere Fakten (z. B. die Pflicht des Unter- 
halts gegenüber den Eltern usw.) als •impedimenta", d. h. aber eigentlich als das Vorhanden- 
sein eines wirklichen •Berufes" hie et nunc verneinende Kriterien betrachtet werden. 

156 Vgl. Anm. 52. 
157 J. Lortz, Die Reformation in Deutschland, Bd. I, Freiburg 19412, S. 95 f. 



54 Burkhart Schneider 

Offenheit und -gewandtheit sich widerspruchslos in das Bild des einzig um den 
Dienst Gottes bekümmerten Heiligen einfügen? Diese Fragen sind dann als gelöst 
anzusehen, wenn es gelingt, die innere Wandlung vom weltfernen zum weltoffenen 
Ignatius als religiöse Entwicklung nachzuweisen und die Auffassung auszuschließen, 
als sei jene Wandlung ein Abfall von dem Ideal der Bekehrungszeit und eine • 
wenigstens teilweise • Rückkehr zu der früheren Weltverhaftetheit. 

Da es sich bei der äußeren und inneren Wandlung des Heiligen nicht um ein 
sprunghaftes Ereignis handelt, sondern vielmehr um eine allmähliche Entwicklung, 
ist der Versuch einer genauen zeitlichen Festlegung, ganz abgesehen von dem dafür 
viel zu geringen vorliegenden Material, aussichtslos. Wir können, was die Chro- 
nologie angeht, nur sagen: der Ignatius der ersten Jahre nach seiner conversio 
und der Ignatius der Jahre etwa nach 1540 ist im Hinblick auf seine Stellung zur 
Welt ein je verschiedener. Dazwischen liegt eine nicht genauer abzugrenzende 
Periode des Übergangs, deren Anfang man in die ersten Pariser Jahre setzen kann 
und deren Abschluß in den venezianischen Aufenthalt 1536/37 fallen dürfte. Auch 
unter Berücksichtigung des eben ausgesprochenen Verzichts einer genauen zeit- 
lichen Festlegung dieser Entwicklungsperiode läßt sich doch sagen, daß sie einiger- 
maßen zusammenfällt mit jenen Jahren, in denen sich die Idee eines festen 
Zusammenschlusses mit gleichgesinnten Gefährten abzeichnet und allmählich ver- 
wirklicht wird. Diese Feststellung ergibt sich aus der Tatsache, daß alle im ersten 
Abschnitt angeführten Einzelereignisse, die wir als kennzeichnend für die Stufe 
der Weltabkehr ansprechen konnten, ausschließlich in die Zeit des Alleinseins fallen, 
während die für die Entwicklungsperiode bezeichnende Unsicherheit, in der schroffe 
Weltabkehr und versöhnliche Weltoffenheit unvermittelt nebeneinander stehen, 
ungefähr mit der tatsächlichen Konsolidierung der neuen Gemeinschaft • die 
früher anzusetzen ist als die juristische • abgeschlossen ist. Daraus ist aber zu 
schließen, daß auch der Beginn jener Entwicklung von den ersten Ansätzen der 
Gruppierungsversuche mitbestimmt wurde. Diese Erkenntnis legt eine erste Erklä- 
rung nahe, daß nämlich Ignatius, sobald er nicht mehr allein war, sondern sich für 
seine Gruppe verantwortlich wußte, notwendig seine eigene totale Weltabkehr 
aufgeben mußte, da die Gemeinschaft, mochte sie als religiöse noch so sehr auf 
christlichem Enthusiasmus aufgebaut sein und von der Liebe zusammengehalten 
werden, notwendig in die sichtbaren Ordnungen der Welt hineinverwoben wurde 
und sich darum ihrer Methoden bedienen mußte. 

Daß jedoch diese rein soziologisch begründete Erklärung nicht die eigentliche ist 
und darum auch nicht voll befriedigen kann, wurde bereits gesagt: wir stellten 
fest, daß die so auffällige Wandlung im Leben des Heiligen in bezug auf seine 
Einstellung zur Welt notwendig und sogar in erster Linie religiöser Natur sein 
müsse, soll sie sich in das Lebensganze des Heiligen einfügen lassen. Und zwar ist 
diese religiöse Begründung eben in der Gemeinschaftsbildung zu suchen, die ihrer- 
seits wiederum nicht eine selbstverständliche Folgerung der ursprünglichen, radi- 
kalen Hinkehr zu Gott war, sondern eine tiefergehende religiöse Weiterentwick- 
lung in Ignatius während der nächsten Jahre voraussetzt. Denn daß er die indivi- 
dualistische, auf seine Person bezogene und von ihm allein durchführbare Lebens- 



Der weltliche Heilige 55 

form des Einsiedlers und Büßers aufgab und andere, Gleichgesinnte zu gewinnen 
suchte, um mit ihnen eine Gemeinschaft zu bilden, hatte seinen Grund in einem 
größeren Verständnis der Idee der sichtbaren Kirche und in einer bewußten Hin- 
wendung zu ihr. Zwar gehörte die Idee der Kirche bereits zum Grundbestand der 
Exerzitien von Manresa158, und insoweit kann von keiner gänzlich neuen religiösen 
Erkenntnis die Rede sein. Aber in der praktischen Auswirkung war sie noch ganz 
überlagert von den Bemühungen um sich selbst und um den Einzelmenschen, um 
dessen Heil und Vervollkommnung es Ignatius ohne ausdrücklichen Blick auf den 
Dienst in der Kirche ging. Bezeichnend dafür ist, daß die •Regeln für das kirch- 
liche Denken" am Schlüsse des Exerzitienbuches erst aus den Pariser Jahren stam- 
men, wie ihre Übereinstimmung mit den Dekreten des Konzils von Sens 1529 
zeigt158». Somit ist die betonte •Kirchlichkeit" des Heiligen, die ihren prägnanten 
Ausdruck in der ausgesprochen kirchlichen Gemeinschaftsbildung fand, als das 
Ergebnis einer längeren inneren Entwicklung anzusprechen, auch wenn diese im 
einzelnen nicht mehr aus den spärlichen Quellen aufgezeigt werden kann159. 

Ausdrücklich nimmt die besondere Beziehung des Heiligen zur sichtbaren Kirche 
zum ersten Mal im Montmartregelübde von 1534 Gestalt an, in dem sich die da- 
mals noch nicht rechtlich konstituierte Gemeinschaft bedingungsweise, d. h. falls 
die zunächst beabsichtigte Missionsarbeit im Heiligen Land nicht möglich sein 
sollte, verpflichtete, sich dem Dienst des sichtbaren Oberhauptes der Kirche zur 
Verfügung zu stellen. Man darf hierin nicht einen plötzlich gekommenen Gedanken 
sehen, der als Eventuallösung bloß nebenbei hinzugefügt worden wäre; dagegen 
spricht der Ernst jener Stunde, in der die ersten Gefährten die Richtung ihres gan- 
zen Lebens und Wirkens vor Gott bestimmten, und zugleich die Neuheit der Idee, 
sich vom Papst unmittelbar den Raum und den Umfang der Lebensarbeit zuweisen 
zu lassen. Gewiß können wir annehmen, daß Ignatius und seine Gefährten damals 
zuinnerst überzeugt waren, der Gedanke der Missionierung Palästinas sei der 
Wunsch und Wille Gottes für sie; das zeigt sich vor allem darin, daß sie eigentlich 
wie selbstverständlich mit der Durchführung dieses ihres Lebensplanes rechneten 
und daß die tatsächliche Unmöglichkeit sie vor eine zwar theoretisch bedachte, 
aber praktisch durchaus nicht vorgesehene Situation stellte, wie es aus den nach 
Ablauf der Wartefrist beginnenden Beratungen ersichtlich wird, die es deutlich 
machen, daß die Gefährten zuvor nicht mit einem Scheitern ihres Lebensplanes 
gerechnet hatten160. Anderseits ist aber in der ganzen Anlage des Montmartre- 
gelübdes bei aller Hochstimmung, die sich darin ausspricht, ein wirklicher Realis- 
mus nicht zu verkennen, da die Entscheidung, ob ihr Plan wirklich der Wille Got- 

158 Insoweit ist das Urteil L. Zarnckes, Die Exerzitien des Ignatius von Loyola in ihren 
geistesgeschichtlichen Zusammenhängen (Leipzig 1931), zu einseitig und äußerlich, indem 
dort die zentrale Stellung der •Kirchlichkeit" in den Exerzitien nicht erkannt wird. Immerhin 
ergibt ihre ausschließlich am Wortlaut haftende Analyse, daß das Moment der Kirche in 
den Exerzitien noch nicht in dieser Ausdrücklichkeit erscheint, die es in der Periode der 
Gemeinschaftsbildung zum Hauptthema macht. 

158» Näheres bei P. Dudon, S. Ignace (vgl. Anm. 76), S. 629 f. 
189 Ausführlicher über die Bedeutung der sichtbaren Kirche für Person und Werk des Hei- 

ligen bei H. Rahner, Ignatius v. Loyola (vgl. Anm. 5), S. 59•62, 86•89, 95•106. 
160 Vgl. P. de Leturia, Importancia del ano 1538 en el cumplimiento del voto del Mont- 

martre: Arch. Hist. S. J. 9 (1940) 188•207. 



56 Burkhart Schneider 

tes sei, durch ein so äußerliches Kriterium geschehen soll, wie es die Möglichkeit 
einer Schiffsreise innerhalb eines bestimmten Zeitraumes ist. Die später (nach dem 
Scheitern ihres Palästinaplanes) einsetzenden Beratungen der ersten Gefährten 
machen es deutlich, daß sie sich bereits in besonderer Weise an den Papst gebunden 
wußten und daß die nachfolgende Ordensgründung • mit Organisation, Obern 
und eigenem Ordensgehorsamsgelübde • nur dazu dienen konnte, die ursprüng- 
liche Bindung an den Papst zu gewährleisten. Diese Grundidee des Ordens faßt 
Ignatius selbst einige Jahre später (1544 oder 1545) in die Worte: das Papstgehor- 
samsgelübde ist •Anfang und Grundlage unserer Gemeinschaft"161. 

Als das in der Gruppenbildung sich abzeichnende neue religiöse Moment ist also 
die •Kirchlichkeit", d. h. die betonte Hinwendung zur sichtbaren Kirche, anzuspre- 
chen, die den Impuls zur eigentlichen Ordensgründung gab. Da nun anderseits be- 
reits festgestellt wurde, daß mit der Gruppenbildung auch Ignatius' Hinwendung 
zur Welt und zum Weltlichen zeitlich und innerlich in Zusammenhang steht, haben 
wir in jener betonten Hinwendung zur Kirche auch das geforderte neue religiöse 
Moment zu sehen, das jenen Übergang erklärt und ihn in das Ganze der Persön- 
lichkeit des Heiligen einfügt. Gewiß fiel dieser Übergang Ignatius auffallend leicht, 
da Weltgewandtheit und -klugheit ein Stück seiner natürlichen Begabung waren, 
abgesehen davon, daß die souveräne Beherrschung der Methoden in der Zeit seines 
Generalates auf eine entsprechende Veranlagung schließen läßt und nicht aus bloßen 
Nützlichkeitserwägungen oder aus den Erfordernissen des Augenblicks erklärbar 
ist. Aber die aufgezeigte Entwicklung von der radikalen Weltabkehr hin zur Welt- 
offenheit bedeutet nicht ein einfaches Zurückgehen auf seine ursprüngliche Ein- 
stellung. Vielmehr liegt der entscheidende Unterschied darin, daß Ignatius durch 
seine ausdrückliche Bereitschaft, der Kirche zu dienen und für sie seine Gemein- 
schaft möglichst bereit zu machen und zu halten, erst wieder gleichsam in Kontakt 
mit der Welt kam und erst dadurch wieder seine Begabung das Feld ihrer Betäti- 
gung fand. Damit ist also der Hintergrund gegeben, auf dem alles, was im zweiten 
Abschnitt dieses Beitrags über Ignatius' Verhalten zur Welt zusammengetragen 
wurde, zu sehen ist. Um keine der sich bietenden Möglichkeiten für den Dienst in 
der Kirche außer acht zu lassen, wandte Ignatius sein ganzes Können und Geschick 
auch auf der Ebene des Weltlichen auf und erreichte damit, daß seinem Orden gegen 
alle Widersprüche ein weites Arbeitsfeld eröffnet wurde. Daraus ergibt sich einer- 
seits, weshalb das Weltliche einen so breiten Raum in diesem Lebensabschnitt ein- 
nimmt, in dem es Ignatius ausschließlich um den Dienst für die Kirche ging • was für 
ihn gleichbedeutend war mit Dienst für Gott162 • und anderseits, daß all diese Welt- 
zugewandtheit zweitrangig, weil nur Mittel um des höheren Zieles willen war. 

IV. 

Abschließend und zusammenfassend soll noch versucht werden, die der Weltlich- 
keit des Heiligen zugrunde liegende Theologie darzustellen. Denn daß für ihn all 

161 In den Vorarbeiten zum 7. Teil der Konstitutionen (MI III, 1, 162). 
162 Vgl. dazu vor allem die •Formulae Instituti" von 1539 (1. c. 15), von 1540 (1. c. 25, 27), 

von 1550 (1. c. 374 f.). 



Der weltliche Heilige 57 

seine Geschäftigkeit und kluge Diplomatie nicht um ihrer selbst oder eines irdischen 
Vorteils willen betrieben wurden, sondern vielmehr auf den Dienst Gottes hin aus- 
gerichtet waren, dem er sich verschrieben hatte, ist aus dem bisher Gesagten wohl 
klar geworden. Gewiß ist bei Ignatius keine theologische Systematik zu erwarten, 
und deshalb läßt sich auch bei ihm keine Theorie über die Funktion weltlicher 
Macht und weltlichen Verhaltens finden. Aber immerhin finden sich in seinen 
Schriften nicht bloß Hinweise auf seine Praxis, aus der seine Überzeugung abzu- 
leiten wäre, sondern darüber hinaus auch eigentlich prinzipielle Feststellungen, die 
seine Grundhaltung eindeutig aussprechen. 

Nach Ignatius' Auffassung hat die weltliche Macht eine Schlüsselstellung für das 
Wohl und Wehe der Kirche, des Reiches Gottes, und kann darum unmittelbar heils- 
cntscheidend für viele werden183. Die weltliche Macht, verkörpert durch ihre Spitze, 
den Souverän, ist also gleichsam auch Arm Gottes, mit dem Er in die Welt wirkt. 
So schreibt Ignatius, man solle Gott im Fürsten wirken lassen; denn Er lenke und 
leite dessen Angelegenheit184, bediene sich seiner zu seinem Dienst und zum all- 
gemeinen Wohl165 und regiere durch den Fürsten die Völker und Menschen, um 
sie durch ihn zum letzten Ziel hinführen zu lassen, um dessentwillen sie geschaffen 
seien166. Die persönliche Entscheidung des jeweiligen Souveräns für oder gegen 
den Dienst Gottes bleibe nie auf die bloß persönliche Sphäre des einzelnen be- 
schränkt, sondern werde immer mitentscheidend für das Geschick des ganzen Volkes, 
weil ja gerade die Souveräne in ganz besonderem Maße •multum prodesse vel 
obesse bono animarum et divino obsequio"167 könnten. Ihre Hilfe und Unterstützung 
dringe weit168 und bedeute nicht nur eine Förderung des Ordens und seiner Ar- 
beiten169, sondern überhaupt eine Mehrung der Ehre Gottes (um die es Ignatius 
einzig geht170 und die das letzte Ziel seines Ordens ist171), während umgekehrt ein 
Versagen des Fürsten über sein ganzes Land Unheil bringe172. Solche Äußerungen 
sind nicht bloß als •fromm" formulierte Anerkennung des eminent praktischen 
Nutzens zu werten, den Ignatius für seinen Orden von den weltlichen Mächten 
erwartete und auch notwendig brauchte. Gewiß fallen ihm Ehre Gottes und För- 
derung seines Ordens • beides durch die Fürsten mitzuleisten • tatsächlich in eins 
zusammen; aber dies nicht deswegen, weil Ignatius den guten Stand seines Ordens 
mit Gottes größerer Ehre einfachhin gleichsetzte, sondern deshalb, weil der Orden 
nur Existenzberechtigung hat, weil und insoweit er Gottes Verherrlichung dient173. 
Die Richtigkeit und Wichtigkeit dieser Unterscheidung wird noch einmal besonders 
klar im Epilog der Konstitutionen betont, wo in einer zusammenfassenden Über- 

183 Const, p. VII cap. 4 n. 3. und Decl. A (MI III, 3, 212). 
164 An S. Rodriguez, 14. 1. 1548 (I 685). 
185 An H. Nadal, 21. 6. 1554 (VII 143). 
186 An Eleonore Mascarenhas, 24. 9. 1545 (I 320). 
187 Const, p. VII cap. 4 Decl. A (MI III, 3, 212). 
188 An Franz Xaver, 28. 6. 1553 (V 149 f.). 
169 An Prinz Ludwig von Portugal, 22. 10. 1555 (X 30). 
1,0 An S. Rodriguez, Okt. 1547 (I 602 f.). 
171 Man müßte hierbei die ganzen Konstitutionen heranziehen, die in einer Fülle von Stel- 

len • weit über 200 ließen sich dazu anführen • dies eindeutig aussprechen. 
172 An Reg. Pole, 7. 8. 1553 (V 304). 
173 z.B. an S. Rodriguez, Okt. 1547 (I 601). 



58 Burkhart Schneider 

sieht die Punkte berührt werden, von denen die gesunde Entwicklung und der gute 
Zustand des Ordens nach Ignatius' Auffassung abhängen. Dabei kommt die Sprache 
auch darauf, daß der Orden bemüht sein müsse um das Wohlwollen besonders 
der einflußreichen Persönlichkeiten, also vor allem der Fürsten; denn ihre Einstel- 
lung gegenüber dem Orden sei zugleich wichtig für den Dienst Gottes, den die 
Arbeiten der Gesellschaft einzig bezweckten174. Deshalb sieht Ignatius in dem ihm 
und seinem Orden geschenkten Entgegenkommen seitens der weltlichen Macht letzt- 
lich nicht den praktischen Nutzen für seine eigene Institution, sondern eine Dienst- 
leistung gegenüber Gott dem Herrn selbst175, die nur darum auszuschlagen, weil sie 
zugleich eine praktische Förderung des Ordens bedeute, in Wirklichkeit ein Ver- 
sagen gegenüber Gott und seiner größeren Glorie sei176. Und umgekehrt solle man 
sich um vielleicht ablehnend eingestellte Autoritäten auf geschickte Art und Weise 
bemühen • nicht deshalb, weil man von ihnen Widerspruch fürchtete oder einen 
Nachteil zu erwarten hätte, sondern um durch das Wohlwollen solcher Leute die 
Ehre Gottes zu befördern177. Diese Auffassung ist nur ein praktischer Anwendungs- 
fall der im •Prinzip und Fundament" des Exerzitienbüchleins formulierten Grund- 
lehre des tantum-quantum, wonach alles, was für den Dienst Gottes von Bedeu- 
tung sein kann, in seinem ganzen Ausmaß soweit für diesen Dienst einzusetzen ist, 
als es nur dafür etwas austrägt178. 

Nach Ignatius' Auffassung steht also die weltliche Macht noch ganz in der Ord- 
nung Gottes; hier ist noch kein Anzeichen einer Säkularisierung, einer bloß für das 
Diesseits vorhandenen rein innerweltlichen Gewalt, und damit kann auch keine 
Rede sein von der • in moderner Zeit sich entwickelnden • Trennung und 
Scheidung von Kirche und Staat. Beide sind für Ignatius noch gegenseitig verbun- 
den durch die Gemeinsamkeit des Zieles der gloria divina und der salus animarum 
und durch die gegenseitige Hinordnung zur Verwirklichung des gemeinsamen 
Zieles. Es erscheint diese Ansicht des heiligen Ordensstifters ferner auch als etwas 
wesentlich anderes als die bald darnach in der Zeit der Gegenreformation sich 
herausbildende Zusammenarbeit von Kirche und katholischen Fürsten, wenn auch 
der tatsächliche Einfluß der ignatianischen Gedankengänge auf dieses die ganze 
Gegenreformation kennzeichnende Zusammengehen der geistlichen und weltlichen 
Gewalt durchaus nicht zu übersehen ist. Denn während sich hier ein •konfes- 
sioneller Absolutismus" entwickelte, wobei das religiöse Moment vor allem als Mit- 
tel zum Zweck der politischen Einheit erscheint, also gleichsam degradiert wird, grün- 
det Ignatius' Auffassung von der Aufgabe des Fürsten in der Kirche vielmehr auf der 
mittelalterlichen Überzeugung der einen, Welt und Kirche, umfassenden Ordnung. 

174 p. X. n. 11 (MI III, 3, 277). 
175 An H. Domenech, 22. 3. 1554 (VI 511). 
176 In dem Anm. 173 angeführten Brief: •Wenn wir die Ausbreitung der Gesellschaft 

wünschen ... zur Ehre und Verherrlichung von Ihm, um dessentwillen wir sie einzig ange- 
fangen haben, ... dann dürfen wir auch nicht die Gelegenheit ungenützt vorbeigehen lassen, 
die Gott zu diesem Ziele uns bietet...". 

177 Const, p. X. n. 11 Decl. B (MI III, 3, 277). 
178 Dazu P. de Leturia, Genesis de los Ejercicios de S. Ignacio y su influjo en la fundaeiön 

de la Compania de Jesus: Arch. Hist. S. J. 10 (1941) 16•59. Gegen Codina in der Einleitung 
zur Exerzitienausgabe der Monumenta (MI II 33) hält Leturia die Formulierung des »Fun- 
daments" als späteren Zusatz aus der Pariser Zeit. 




