
IM     SPIEGEL     DER     ZEIT 

Geniale Einseitigkeit? 

Von Otto SemmelrothS. J., Frankfurt/Main 

Der Medieiner Weihbischof L6on-Joseph Suenens hat ein Buch geschrieben, in welchem er 
die marianische Frömmigkeit der •Legion Martens", der bekannten, von Irland ausgehen- 
denden apostolischen Bewegung, theologisch begründen und vertiefen möchte1. Da das Buch 
sowohl sehr gelobt, wie auch wegen der darin vorgetragenen Mariologie angegriffen wurde, 
wollen auch wir dazu Stellung nehmen. 

Wer sich die Legion Mariens und vor allem ihr Wirken anschaut, wird ihnen als Katholik 
seine Bewunderung nicht versagen können. Man wünschte allen Christen, vor allem aber 
denen, die im Apostolat der Kirche stehen, einen solchen Schwung und einen solchen Mut, 
wie sie hier vielfach vorgelebt werden. Anderseits kommt man aber • wenigstens in unseren 
Zonen • über ein gewisses Mißbehagen nicht hinweg, wenn man den konkreten Formen 
dieses neuartigen Apostolates und seiner marianischen Frömmigkeit begegnet. Die irische 
Religiosität hatte immer, so katholisch sie stets war, eine gewisse Eigenart, die anderen Völ- 
kern bisweilen gewaltsam, wohl auch seltsam vorgekommen ist. Die Legion Mariens, die 
am 7. September 1921 in Dublin gegründet wurde, hat etwas von dieser Eigenart. Sie ist 
eine der •vielen Wohnungen im Hause des Vaters" (Joh 14, 2), und diese Wohnung ist nicht 
gezeichnet von allzu bürgerlicher Bequemlichkeit. Hier wird ein katholisches Christentum 
gefordert und gelebt, das aus der ideellen Unverbindlichkeit in sehr konkrete und Einsatz 
fordernde Tat übergeht. Und diese Tat beschränkt sich nicht • darin wesentlich christlich • 
auf den eigenen Lebensbereich, sondern geht bewußt in die Lebensbereiche der anderen, 
d. h. die Legion Mariens will kämpferisches Apostolat. Nicht ohne programmatische Be- 
deutung nennt sie sich •Legion"; sie will einsatzbereite Einheit sein. Und ihr Einsatz wird 
nicht dem einzelnen überlassen, sondern in wöchentlicher Zusammenkunft geplant und über- 
tragen. Wenn die Versammlung von einem ganz bestimmten Rituell geprägt ist, soll auch 
das Ausdruck der Überwindung des Unverbindlichen sein: man will gebunden sein und sich 
immer neu konkret verpflichten. Denn man weiß, daß sonst das eigene Christentum und die 
Wirksamkeit zu den anderen hin in die Region des Allgemein-Grundsätzlichen verfliegt. 

Deshalb kann man fragen, warum wohl Bischof Suenens sagt, die Legion wolle •nicht 
eine Organisation neben anderen sein" (91). Gerade daß sie dies eben doch ist und in ihren 
konkreten Bindungen das für alle geltende Christentum intensivieren will, ist ihre Stärke. 
Wichtig allerdings ist • und so scheint S. sein Wort verstanden zu haben •, daß •die 
Legion als Gemeinschaft allen anderen demütig dienen will" (91): Ein solcher Hinweis hat 
überall da, wo man christliche Elite sein will, seine große Bedeutung. 

Der kraftvolle Elan, den man an der Legion selbst beobachten kann, gibt auch dem Buch, 
das ihr Versprechen meditiert, seine Eigenart. Es ist wahrlich keine bloß theoretische Ab- 
handlung, obwohl es sich •Theologie des Apostolates" nennt. 

S. bespricht den Text des Versprechens, in dem sich die Mitglieder der Legion verpflichten. 

1 Leon-Joseph Suenens, Theologie des Apostolates. Das Legionsversprechen im Lichte der 
katholischen Lehre. Freiburg i. Br. 1952, K. Rohr-Verlag. 169 S., DM 5,70. 



60 Im Spiegel der Zeit 

(Daß sie Legionäre genannt werden, kann man bedauern: der auf das Handeln eingestellte 
Realismus, der sonst bei dieser Bewegung so sympathisch berührt, bekommt durch diesen mär- 
chenhaft-fremden Titel einen Stich ins unwirkliche Als-ob.) Der Verfasser stellt die einzelnen 
Gedanken des Gebetes in den großen Zusammenhang des Gesamtglaubens und zeigt seinen 
Appell an die Haltung und Tat des Mitgliedes. Der greifbare Einsatz muß ja aus einem 
Inneren kommen, das in der Meditation lebendig wurde. 

Am Text der Gebetsworte des Versprechens seinen Aufriß nehmend, behandelt das Buch 
zunächst dessen theologische Grundlagen in einer Lehre vom Heiligen Geist, als der perso- 
nalen Liebe Gottes zur Menschheit, und von Maria, als dem personalen Ausdruck der Liebe 
der Menschheit zu Gott. Im Anschluß daran wird geschildert, wie unsere Vereinigung mit 
Maria in apostolischem Mut mit Demut und Reinheit (in Gebet und Apostolat) verwirklicht 
werden muß. So wird dann die Mittlerschaft Mariens und ihr Verhältnis zur Kirche in einem 
Apostolat unter dem Kreuz Wirklichkeit. 

2. 

Das Buch weckt einen begeisternden Klang. Dankbarkeit überkommt jeden, dem am Leben 
der Kirche liegt, wenn er wahrnimmt, daß eine Gemeinschaft sich so wesentlich und in so 
selbstloser Aufopferung in den Dienst dieses Lebens stellt. Das kann aber dennoch einige 
Fragen, wenn nicht Bedenken, die einem angesichts der Legion Mariens und des Buches aus 
der Feder ihres begeisterten bischöflichen Anwaltes kommen, kaum übertönen. Die Anwen- 
dung des Herrenwortes, daß man Menschen und Einrichtungen •an ihren Früchten erkennen 
solle" (Mt 7, 16) ist ja keineswegs so einfach, wie es auf den ersten Blick erscheinen möchte. 

Daß Laienbewegungen der Kirche sich besonders unter den marianischen Gedanken stellen, 
ist eine auch sonst zu beobachtende Tatsache der Kirchengeschichte. Sie ist theologisch be- 
gründet. In Maria haben wir das Urbild der Kirche zu sehen, gerade insofern sie bräutlich 
empfangend dem Herrn gegenübersteht. Da nun im geweihten Amt der Kirche Christus ver- 
treten ist, steht Maria in einer typischen Zuordnung zur Gemeinde des Volkes Gottes, zum 
Laientum. So ist es sehr sinnvoll, wenn auch diese neue Laienbewegung sich unter den Pa- 
tronat Mariens gestellt hat. Soll nun dieser marianische Charakter der Laienaktivierung 
seinen theologisch richtigen Sinn erfüllen, so wird sich in der Marienverehrung auch gerade 
die Bezogenheit des Laientums auf das Christus vertretende Amt ausdrücken müssen. Das 
heißt aber, die Gestalt Mariens selbst wird gerade in ihrer •Relativität", in ihrer Bezogenheit 
auf Christus bewußt gemacht und verehrt werden müssen. 

Ob von da her gesehen nicht eine gewisse Gefahr in der marianischen Frömmigkeit der 
Legion liegt? Gewiß bringt sie lebendige Früchte einer starken Religiosität hervor. Gewiß 
läßt sich auch alles, was in ihr geübt wird, theologisch rechtfertigen. Die Gefahr, die wir 
hier meinen, wird aber nicht dadurch gebannt, daß man einer an sich nicht ungefährlichen, weil 
einseitigen Gebetshaltung nachträglich durch weit ausholende theologische Gedankengänge 
einen orthodoxen Sinn gibt. Hat nicht gerade eine •Theologie" die Aufgabe, der mariani- 
schen Frömmigkeit durch eine klare Darstellung des Ortes, den Maria im Heilsganzen ein- 
nimmt, von vornherein ein rechtes Fundament im Tiefengrund des glaubenden und betenden 
Geistes zu geben? 

Leider hat man das Gefühl, daß bei Suenens hier manche Dinge vereinfacht werden, wo 
es gut wäre, die objektive Struktur des Heilsganzen in theologischer Reflexion zu erheben. 
Schon in der Darlegung der Wirklichkeit Gottes selbst wäre das wichtig. Mag sich das 
Weihegebet der Legion an den Heiligen Geist wenden. Wichtig wäre aber, daß nun die 
theologische Reflexion darüber sich hineintasten würde in die •Struktur" des dreifaltigen 
Gottes, damit dem Betenden von da her die Hinwendung zum Heiligen Geist zugleich 



Im Spiegel der Zeit 61 

betende Teilnahme am inneren Leben des dreifaltigen Gottes würde. Dem Beter müßte doch 
klargemacht werden, daß und wieso sein Beten zum Heiligen Geist in Wahrheit eben doch 
den Vater erreicht, der eigentlicher Zielpunkt alles Betens ist. Wenn das Gebet des Legions- 
versprechens aber betont, daß es dem Legionär darum zu tun sei, •Deinen", d. h. des Heiligen 
Geistes •Willen zu tun", so kann das zwar richtig verstanden werden, im allgemeinen aber 
wird durch diese betende Versicherung das religiöse Bewußtsein des Gläubigen so gelenkt, 
daß der gnadenhafte Mitvollzug des trinitarischen Lebens, um den zu wissen so beglückend 
wäre, erschwert wird. 

Gilt das Herausstellen der rechten Seinsbezüge schon in Hinsicht auf die Personen der 
heiligsten Dreifaltigkeit, so erst recht in bezug auf Maria. Es kann durchaus sein, daß das 
Gebetswort an Maria ähnlich klingt, wie dasjenige, das man an Gott richtet; das braucht 
noch keine Vergottung Mariens zu sein. In Darlegungen aber, die eine religiöse Lebenshal- 
tung theologisch unterbauen wollen, sollte man die rechte Sinnstruktur solcher einfachen 
Gebetsworte ausdrücklich machen. In der Darstellung 3er •zu Gott emporsteigenden" und 
•zu den Menschen herabsteigenden Mittlerschaft Mariens" (43 ff.) werden ausgezeichnete 
Dinge gesagt. Im ganzen aber scheint doch Maria aus der Gemeinschaft der übrigen Menschen 
herausgenommen und auf die Seite Gottes gerückt: nicht eindeutig theologisch falsch, aber 
psychologisch gefährlich. Man sollte sich auch nicht mit der korrigierenden Versicherung 
begnügen, daß Mariens Mittlerschaft der Christi untergeordnet sei (54), sondern müßte in 
einer theologisch sauberen Erklärung diese Versicherung glaubhaft zu machen suchen. Wenn 
dem Menschen, •dem es zu gewissen Stunden schwierig ist, das Vaterunser mit Überzeugung 
zu sprechen, weil es Worte enthält, die Heroismus fordern können ...", gesagt wird, er solle 
das Ave Maria sprechen, weil •es immer möglich ist, seine Not der Mutter zu klagen" (52), 
dann mag ein guter Wille auch das richtig verstehen können. Aber wird da nicht dem 
Wunsche mancher einfacher Seelen, in Maria eine mildere Ersatzgottheit zu haben, eine 
theologische Handhabe geboten? Kann Maria es billiger tun als der fordernde Gott? Darf 
die Religionspsychologie sich so weit unabhängig machen von der Theologie? Dabei will 
doch Suenens gerade eine theologische Grundlegung und Begründung der marianischen 
Legionsfrömmigkeit bieten. 

3. 

Schließlich dürfen wir nicht verschweigen, daß der das ganze Buch durchwehende Eifer 
bisweilen zu Aussagen führt, die theologisch nicht unbedenklich sind. So wird nicht klar 
genug unterschieden zwischen der psychologisch-disponierenden Wirksamkeit des Vorbildes 
Mariens und einer objektiv-gnadenhaften Vermittlung Mariens (z. B. 48 f.; 61). Das wäre 
aber wichtig, weil doch von der einen manches gesagt werden kann, was von der anderen 
nicht ohne weiteres gilt. • Wenn es auch wahr ist, daß eine echte marianische Frömmigkeit 
zu tieferer Erkenntnis des Heiligen Geistes führt, so kann man dieses Prinzip doch wohl 
nicht einfach so umkehren, wie es das Legionsgebet tut, in dem es heißt: •Ohne sie können 
wir Dich nicht erkennen". (Hier sind allerdings die interpretierenden Worte S. 49 nüchter- 
ner als das Gebet selbst.) 

Die bedenklichste Formulierung des Legionsgebetes ist aber die, •daß Maria allein alle 
Deine Gnade verwaltet und verteilt, an wen sie will, wann sie will, und in welchem Maße 
sie will". Gewiß kann man auch das zur Not noch richtig verstehen. Das rechtgläubige Ver- 
ständnis dieses Satzes ist aber nicht so einfach, wie es die Interpretation des Buches erschei- 
nen läßt. Gewiß ist Maria nach allgemeiner katholischer Lehre Austeilerin der Gnaden, 
aber doch nur insofern, als sie jene Gnaden, die Gott der Kirche und ihren Gliedern be- 
stimmt, in einem für die ganze Kirche bedeutsamen Jawort empfängt. Nie darf man auch 



62 Im Spiegel der Zeit 

nur den Eindruck erwecken, Gott begebe sich seiner Verfügung über die Gnade und überlasse 
sie einem Menschen, wenn er auch Maria wäre. Man wird vielleicht einwenden, das meine 
weder das Gebet noch sein Interpretator. Warum aber dann die glaubensmäßig richtige 
Deutung in so verfänglichen Worten ausdrücken, mit denen der einfache Leser fast notwen- 
dig einen Sinn verbindet, der die wahren Zusammenhänge verdunkelt? Ähnlich bedenklich 
scheint uns die Aussage des Budhes, daß •unsere Gaben, wenn sie durch Martens Hände 
gehen, einen neuen Wert erwerben" (55). • Man sollte auch nicht freidiskutierte Meinungen 
der Theologen als theologisch sicher vorbringen, wie z. B. daß •Maria das Gelübde der 
ewigen Jungfräulichkeit abgelegt habe" (77). 

Bedenklich scheinen uns weiter die psychologisch radikale Forderung eines •bedingungs- 
losen Beitritts" (90) und eines •Nichtbeacktens der eigenen Seele zugunsten seiner Brüder" 
(105) (die dann von der Kehrseite her verstärkt wird durch die Aussage, daß •die geringste 
Aufwallung der Leidenschaft, ein kaum merkliches Eingeständnis an den Weltgeist genüge, 
dieses Leben [Gottes in den Seelen] zu töten" [159]), ferner die Behauptung, das Fehlen von 
Wundern heute habe seine einzige Begründung im Unglauben der Menschen (140), endlich 
der theologische Enthusiasmus, der den Eindruck erweckt, als müsse alle Individualität in 
der Einheit Mariens aufgehen, da ja •Maria vor Gott an meiner Stelle und für midi das 
Alleluja singt" (121) und das •unmerkliche Atmen Mariens gleichbedeutend ist mit Einatmen 
des Heiligen Geistes" (114). 

Es gibt eine geniale Einseitigkeit, die ihr Recht hat, auch im religiösen Bereich. Sie sei 
den Genies zugebilligt, die auf Grund natürlicher oder übernatürlicher Berufung sich in 
Extremen bewegen dürfen. Wo es sich um die Programmatik einer allen oder doch vielen 
zugänglichen Bewegung handelt, erst recht wenn diese theologisch erklärt und begründet 
werden soll, wird solche Einseitigkeit gefährlich und muß sich den Ruf zur Mitte gefallen 
lassen. 




