IM SPIEGEL DER ZETIT

Geniale Einseitigkeit?

Von Otto Semmelroth S. J., Frankfurt/Main

Der Mechelner Weihbischof Léon-Joseph Suenens hat ein Buch geschrieben, in welchem er
die marianische Frémmigkeit der ,Legion Mariens“, der bekannten, von Irland ausgehen-
denden apostolischen Bewegung, theologisch begriinden und vertiefen méchte!. Da das Buch
sowoh! sehr gelobt, wie auch wegen der darin vorgetragenen Mariologie angegriffen wurde,

- wollen auch wir dazu Stellung nehmen.

1.

Wer sich die Legion Mariens und vor allem ihr Wirken anschaut, wird ihnen als Katholik
seine Bewunderung nicht versagen konnen. Man wiinschte allen Christen, vor allem aber
denen, die im Apostolat der Kirche stehen, einen solchen Schwung und einen solchen Mut,
wie sie hier vielfach vorgelebt werden. Anderseits kommt man aber — wenigstens in unseren
Zonen — iiber ein gewisses Miflbehagen nicht hinweg, wenn man den konkreten Formen
dieses nevartigen Apostolates und seiner marianischen Frommigkeit begegnet. Die irische
Religiositat hatte immer, so katholisch sie stets war, eine gewisse Eigenart, die anderen V5l-
kern bisweilen gewaltsam, wohl auch seltsam vorgekommen ist. Die Legion Mariens, die
am 7. September 1921 in Dublin gegriindet wurde, hat etwas von dieser Eigenart. Sie ist
cine der ,vielen Wohnungen im Hause des Vaters* (Joh 14, 2), und diese Wohnung ist nicht
gezeichnet von allzu biirgerlicher Bequemlichkeit. Hier wird ein katholisches Christentum
gefordert und gelebt, das aus der ideellen Unverbindlichkeit in sehr konkrete und Einsatz
fordernde Tat iibergeht. Und diese Tat beschrinkt sich nicht — darin wesentlich christlich —
auf den eigenen Lebensbereich, sondern geht bewufit in die Lebensberciche der anderen,
d. h. die Legion Mariens will kdmpferisches Apostolat. Nicht ohne programmatische Be-
deutung nennt sie sich ,Legion®; sie will einsatzbereite Einheit sein. Und ihr Einsatz wird
nicht dem einzelnen Gberlassen, sondern in wéchentlicher Zusammenkunft geplant und iiber-
tragen. Wenn die Versammlung von einem ganz bestimmten Rituell geprégt ist, soll auch
das Ausdruck der Uberwindung des Unverbindlichen sein: man will gebunden sein und sich
immer neu konkret verpflichten. Denn man weif}, daf sonst das eigene Christentum und die
Wirksamkeit zu den anderen hin in die Region des Allgemein-Grundsitzlichen verfliegt.

Deshalb kann man fragen, warum wohl Bischof Suenens sagt, die Legion wolle ,nidht
eine Organisation neben anderen sein® (91). Gerade daf sie dies eben doch ist und in ihren
konkreten Bindungen das fir alle geltende Christentum intensivieren will, ist ihre Stérke.
Wichtig allerdings ist — und so scheint S. sein Wort verstanden zu haben —, dafl ,die
Legion als Gemeinschaft allen anderen demiitig dienen will“ (91): Ein solcher Hinweis hat
iiberall da, wo man christliche Elite sein will, seine grofle Bedeutung.

Der kraftvolle Elan, den man an der Legion selbst beobachten kann, gibt auch dem Budh,
das ihr Versprechen meditiert, seine Eigenart. Es ist wahrlich keine blof theoretische Ab-
bandlung, obwohl es sich ,Theologie des Apostolates“ nennt.

S. bespricht den Text des Versprechens, in dem sich die Mitglieder der Legion verpflichten.

1 Léon-Joseph Suenens, Theologie des Apostolates. Das Legionsversprechen im Lichte der
katholischen Lehre. Freiburg i. Br. 1952, K. Rohr-Verlag. 169 S., DM 5,70.



60 Im Spiegel der Zeit

(Daf sie Legionare genannt werden, kann man bedauern: der auf das Handeln eingestellte
Realismus, der sonst bei dieser Bewegung so sympathisch beriihrt, bekommt durch diesen mir-
chenhaft-fremden Titel einen Stich ins unwirkliche Als-ob.) Der Verfasser stelit die einzelnen
Gedanken des Gebetes in den groflen Zusammenhang des Gesamtglaubens und zeigt seinen
Appell an die Haltung und Tat des Mitgliedes. Der greifbare Einsatz mufl ja aus einem
Inneren kommen, das in der Meditation lebendig wurde.

Am Text der Gebetsworte des Versprechens seinen Aufriff nehmend, behandelt das Buch
zunichst dessen theologische Grundlagen in einer Lehre vom Heiligen Geist, als der perso-
nalen Liebe Gottes zur Menschheit, und von Maria, als dem personalen Ausdruck der Liebe
der Menschheit zu Gott. Im Anschlufl daran wird geschildert, wie unsere Vereinigung mit
Maria in apostolischem Mut mit Demut und Reinheit (in Gebet und Apostolat) verwirklicht
werden muBl, So wird dann die Mittlerschaft Mariens und ihr Verhiltnis zur Kirche in einem
Apostolat unter dem Kreuz Wirklichkeit.

2.

Das Buch wedkt einen begeisternden Klang. Dankbarkeit iberkommt jeden, dem am Leben
der Kirche liegt, wenn er wahrnimmt, daf eine Gemeinschaft sich so wesentlich und in so
selbstloser Aufopferung in den Dienst dieses Lebens stellt. Das kann aber dennoch einige
Fragen, wenn nicht Bedenken, die einem angesichts der Legion Mariens und des Buches aus
der Feder ihres begeisterten bischéflichen Anwaltes kommen, kaum diberténen. Die Anwen-
dung des Herrenwortes, dafl man Menschen und Einrichtungen ,an ihren Friichten erkennen
solle® (Mt 7, 16) ist ja keineswegs so einfach, wie es auf den ersten Blick erscheinen méchte.

Dafl Laienbewegungen der Kirche sich besonders unter den marianischen Gedanken stellen,
ist eine auch sonst zu beobachtende Tatsache der Kirchengeschichte. Sie ist theologisch be-
griindet. In Maria haben wir das Urbild der Kirche zu sehen, gerade insofern sie brautlich
empfangend dem Herrn gegeniibersteht. Da nun im geweihten Amt der Kirche Christus ver-
treten ist, steht Maria in einer typischen Zuordnung zur Gemeinde des Volkes Gottes, zum
Laientum. So ist es sehr sinnvoll, wenn auch diese neue Laienbewegung sich unter den Pa-
tronat Mariens gestellt hat. Soll nun dieser marianische Charakter der Laienaktivierung
seinen theologisch richtigen Sinn erfiillen, so wird sich in der Marienverehrung auch gerade
die Bezogenheit des Laientums auf das Christus vertretende Amt ausdriicken missen. Das
heiflt aber, die Gestalt Mariens selbst wird gerade in ihrer ,Relativitit®, in ihrer Bezogenheit
auf Christus bewuflt gemacht und verehrt werden miissen.

Ob von da her gesehen nicht eine gewisse Gefahr in der marianischen Frommigkeit der
Legion liegt? Gewifl bringt sie lebendige Friichte einer starken Religiositit hervor. Gewif§
138t sich auch alles, was in ihr geiibt wird, theologisch rechtfertigen. Die Gefahr, die wir
hier meinen, wird aber nicht dadurch gebannt, dafl man einer an sich nicht ungefshrlichen, weil
einseitigen Gebetshaltung nachtrdglich durch weit ausholende theologische Gedankenginge
einen orthodoxen Sinn gibt. Hat nicht gerade eine ,Theologie* die Aufgabe, der mariani-
schen Frommigkeit durch eine klare Darstellung des Ortes, den Maria im Heilsganzen ein-
nimmt, von vorrherein ¢in rechtes Fundament im Tiefeogrund des glaubenden und betenden
Geistes zu geben?

Leider hat man das Gefihl, dafl bei Suenens hier manche Dinge vereinfacht werden, wo
es gut wire, die objektive Struktur des Heilsganzen in theologischer Reflexion zu erheben.
Schon in der Darlegung der Wirklichkeit Gottes selbst wire das wichtig. Mag sich das
Weihegebet der Legion an den Heiligen Geist wenden, Widhtig wire aber, dal nun die
theologische Reflexion dariiber sich hineintasten wiirde in die ,Struktur* des dreifaltigen
Gottes, damit dem Betenden von da ber die Hinwendung zum Heiligen Geist zugleich



Im Spiegel der Zeit 61

betende Teilnahme am inneren Leben des dreifaltigen Gottes wiirde. Dem Beter miifite doch
klargemacht werden, dafl und wieso sein Beten zum Heiligen Geist in Wahrheit eben doch
den Vater erreicht, der eigentlicher Zielpunkt alles Betens ist. Wenn das Gebet des Legions-
versprechens aber betont, daBl es dem Legionir darum zu tun sei, ,Deinen®, d. h. des Heiligen
Geistes ,Willen zu tun®, so kann das zwar richtig verstanden werden, im allgemeinen aber
wird durch diese betende Versichernng das religiose Bewufitsein des Gldubigen so gelenkt,
daf der gnadenhafte Mitvollzug des trinitarischen Lebens, um den zu wissen so begliickend
wire, erschwert wird.

Gilt das Herausstellen der rechten Seinsbeziige schon in Hinsicht auf die Personen der
heiligsten Dreifaltigkeit, so erst recht in bezug auf Maria. Es kann durchaus sein, dafi das
Gebetswort an Maria dhnlich klingt, wie dasjenige, das man an Gott richtet; das braucht
noch keine Vergottung Mariens zu sein. In Darlegungen aber, die eine religiése Lebenshal-
tung theologisch unterbauen wollen, sollte man die rechte Sinnstruktur solcher einfachen
Gebetsworte ansdriicklich machen. In der Darstellung der ,zu Gott emporsteigenden und
-2u den Menschen herabsteigenden Mittlerschaft Mariens” (43 ff.) werden ausgezeichnete
Dinge gesagt. Im ganzen aber scheint doch Maria aus der Gemeinschaft der iibrigen Menschen
herausgenommen und auf die Seite Gottes geriickt: nicht eindeutig theologisch falsch, aber
psychologisch gefihrlich. Man sollte sich auch nicht mit der korrigierenden Versicherung
begniigen, dafl Mariens Mittlerschaft der Christi untergeordnet sei (54), sondern mifite in
einer theologisch sauberen Erklirung diese Versicherung glaubhaft zu machen suchen. Wenn
dem Menschen, ,dem es zu gewissen Stunden schwierig ist, das Vaterunser mit Uberzeugung
zu sprechen, weil es Worte enthdlt, die Heroismus fordern kénnen . . .“, gesagt wird, er solle
das Ave Maria sprechen, weil ,es immer maglich ist, seine Not der Mutter zu klagen® (52),
dann mag ein guter Wille auch das richtig verstehen konnen. Aber wird da nicht dem
Wounsche mancher einfacher Seelen, in Maria eine mildere Ersatzgottheit zu haben, eine
theologische Handhabe geboten? Kann Maria es billiger tun als der fordernde Gott? Darf
die Religionspsychologie sich so weit unabhingig machen von der Theologie? Dabei will
doch Suenens gerade eine theologlsche Grundlegung und Begriindung der marianischen
Legionsfrommigkeit bieten.

3.

SchlieBlich diirfen wir nicht verschweigen, dafl der das ganze Buch durchwehende Eifer
bisweilen zu Aussagen fithrt, die theologisch nicht unbedenklich sind. So wird nicht klar
genug unterschieden zwischen der psychologisch-disponierenden Wirksamkeit des Vorbildes
Mariens und einer objektiv-gnadenhaften Vermittlung Mariens (z. B. 48 f.; 61). Das wire
aber wichtig, weil doch von der einen manches gesagt werden kann, was von der anderen
nicht ohne weiteres gilt. — Wenn es auch wahr ist, daf§ eine ‘echte marianische Frommigkeit
zu tieferer Erkenntnis des Heiligen Geistes fithrt, so kann man dieses Prinzip doch wohl
nicht einfach so umkehren, wie es das Legionsgebet tut, in dem es heifit: ,Okne sie konnen
wir Dich nicht erkennen“. (Hier sind allerdings die interpretierenden Worte S. 49 niichter-
ner als das Gebet selbst.)

Die bedenklichste Formulierung des Legionsgebetes ist aber die, ,daff Maria allein alle
Deine Gnade verwaltet und verteilt, an wen sie will, wann sie will, und in welchem Mafle
sie will“. Gewif kann man auch das zur Not noch richtig verstehen. Das rechtglaubige Ver-
stindnis dieses Satzes ist aber nicht so einfach, wie es die Interpretation des Buches erschei-
nen 1t Gewifl ist Maria nach allgemeiner katholischer Lehre Austeilerin der Gnaden,
aber doch nur insofern, als sie jene Gnaden, die Gott der Kirche und ihren Gliedern be-
stimmt, in einem fir die ganze Kirche bedeutsamen Jawort empfingt. Nie darf man auch



62 Im Spiegel der Zeit

nur den Eindruck erwedken, Gott begebe sich seiner Verfiigung iiber die Gnade und iiberlasse
sie einem Menschen, wenn er auch Maria wire. Man wird vielleicht einwenden, das meine
weder das Gebet noch sein Interpretator. Warum aher dann die glaubensmifig richtige
Deutung in so verfinglichen Worten ausdriicken, mit denen der einfache Leser fast notwen-
dig einen Sinn verbindet, der die wahren Zusammenhinge verdunkelt? Ahnlich bedenklich
scheint uns die Aussage des Buches, daf ,unsere Gaben, wenn sie durch Mariens Hinde
gehen, einen neuen Wert erwerben” (55). — Man sollte auch nicht freidiskutierte Meinungen
der Theologen als theologisch sicher vorbringen, wie z.B. da .Maria das Geliibde der
ewigen Jungfrdulichkeit abgelegt habe® (77).

Bedenklich scheinen uns weiter die psychologisch radikale Forderung eines ,bedingungs-
losen Beitrists* (90) und eines ., Nichtbeaditens der eigenen Seele xugunsten seiner Briider®
(105) (die dann von der Kehrseite her verstirkt wird durch die Aussage, dafl .die geringste
Aufwallung der Leidenschaft, ein kaum merkliches Eingestindnis an den Weltgeist geniige,
dieses Leben [Gottes in den Seelen] zu toten” [159]), ferner die Behauptung, das Fehlen von
‘Woundern heute habe seine einzige Begriindung im Unglauben der Menschen (140), endlich
der theologische Enthusiasmus, der den Eindruck erweckt, als miisse alle Individualitit in
der Einheit Mariens aufgehen, da ja ,Maria vor Gott an meiner Stelle und fiir mich das
Alleluja singt® (121) und das ,unmerkliche Atmen Mariens gleichbedeutend ist mit Einatmen
des Heiligen Geistes® (114).

Es gibt cine geniale Einseitigkeit, die ihr Recht hat, auch im religiésen Bereich. Sie sex
den Genies zugebilligt, die auf Grund natiirlicher oder iibernatirlicher Berufung sich in
Extremen bewegen diirfen. Wo es sich um die Programmatik einer allen oder doch vielen
zuginglichen Bewegiung handelt, erst recht wenn diese theologisch erklirt und begrindet
werden soll, wird solche Einseitigkeit gefihrlich und muf} sich den Ruf zur Mitte gefallen
lassen.






