Der erhohte Christus

Von Heinrich Bleienstein S. J., Miinchen

Die Evangelien kennen Jesus in einer dreifachen Daseinsweise. Zunichst als ge-
schichtliche Grofle, als Mensch, der geboren wurde, lebte, lehrte, litt und starb. Die
neutestamentlichen Schriften sind zwar keine historischen Urkunden im gewdhn-
lichen Sinne des Wortes. Sie sind heilsgeschichtliche Dokumente, die nicht als ,Leben
Jesu®, sondern als Zeugnis des Glaubens der Urgemeinde an Christus verstanden
sein wollen. Aber sie lassen auch keinen Zweifel dariiber, dafl dieser Glaube mit
dem geschichtlichen Christus unlésbar verbunden ist.

Sodann ist Jesus fiir die apostolischen Zeugen eine zukiinftige Grofle, der
Begriinder einer neuen Weltzeit. Er kommt zum Weltgericht und zur Vollendung
aller Dinge. Er kann zu jeder Stunde kommen. Darum warten die Christen auf
. ihn in stetiger Bereitschaft. 1hr Denken und Trachten ist auf seine Wiederkunft
ausgerichtet.

Aber wie kommt ‘die Urgemeinde dazu, den geschichtlichen Jesus als den zu-
kiinftigen Herrn zu erwarten? Das kann sie nur darum, weil Jesus auferstanden
und in den Himmel aufgefahren ist. Er ist nicht tot, sondern lebt und ist zur Rech-
ten Gottes erhoht. Von dort wird er wiederkommen. Damit ist eine dritte Seins-
weise Jesn angenommen: Jesus ist der erhdhie lebendige Herr.

Ist der historische Jesus eine Grofle der Vergangenheit, der kommende Menschen-
sohn eine Grofe der Zukunft, so ist der erhohte Herr eine Grofle der Gegenwart.
Damit ist seine entscheidende Bedeutung fir den christlichen Glauben gekenn-
zeichnet. Denn auch der geschichtliche Jesus und der kommende Menschensohn kén-
nen Glaubensbedeutung nur haben, wenn sie nicht nur Groflen der Vergangenheit
oder der Zukunft sind, sondern in die Gegenwart der Glaubenden lebendig hinein-
ragen. Glaube an den historischen Jesus ist nur moglich, wenn er nicht tot ist, son-
dern lebt. Erwartung des Menschensohns ist nur méglich, wenn ich ihn jetzt zur
Rechten Gottes weifl, ,,von dannen er wiederkommen wird, zu richten die Lebendi-
gen und die Toten“. Auferstehung und Himmelfahrt geben dem Christusglauben

seine Lebendigkeit in der Gegenwart.

Auch die christliche Frommigkeit kann sich ohne den erhéhten lcbcndlgcn Chri-
stus nicht entziinden; denn Frommigkeit lebt nicht allein vom Geschichtlichen, von
dem was war und was einst geschah, sondern in erster Linie von dem, was ist
und was jetzt geschieht. Darum ist die neutestamentliche Verkiindigung ein einziges,
gewaltiges Zeugnis fiir den erhohten Herrn, von dessen Auferstehung und Himmel-
fahrt sie in ganz realistischer Weise redet. Dabei scheint die Himmelfahrt fiir die
synoptischen Erzihler nicht in dem gleichen Mafl bedeutsam gewesen zn sein wie
die Auferstebung. Fiir sie ist die Entscheidung mit der Auferstebung und Verkla-
rung des Herrn gefallen. Die Himmelfahrt bedeutet ihr gegenitber nur den Ab-
schluff der leiblichen Erscheinungen des Auferstandenen und die endgiiltige Hinein-
nahme der menschlichen Natur Christi in die verborgene Herrlichkeit des géttlichen
Lebens.

Uber den Hergang der Himmelfahrt erfahren wir darum wenig. Matthaus er-



Der erhohte Christus 85

wihnt sie iberhaupt nicht. Lukas (24,51) nur ganz kurz: ,Da er sie segnete, schied
er von ihnen und fuhr auf zum Himmel“. Ebenso der Markusschluf} (16,19): ,Er
wurde emporgehoben in den Himmel und setzte sich zur Rechten Gottes“. Am
ausfithrlichsten und anschaulichsten ist der Bericht der Apostelgeschichte (1,9): ,Er
wurde vor jhren Augen emporgehoben, Eine Wolke trat unter ihn und entriickte
ihn ihrem Gesichtskreis. Mit einem Male standen zwei Mianner in weiflem Gewande
bei ihnen. Sie redeten also: ,Thr Mianner von Galilda, was steht ibr da und schaut
zum Himmel empor? Dieser Jesus . .., der von euch fort in den Himmel aufgenom-
men wurde, wird genau so wiederkommen, wie ihr ihn zum Himmel hinauffahren
sahet’ “.

Christus selbst hat, als er noch in der Niedrigkeit des Fleisches, in der Knechts-
gestalt wandelte, wiederholt wie von seiner Auferstehung, so auch von seiner Er-
hohung durch die Himmelfahrt gesprochen. Aufler in einigen allgemeinen Formu-
lierungen findet sich ein klarer Hinweis auf die Himmelfahrt in der Frage, die der
Herr an die Jinger richtete, als sie an der in Aussicht gestellten Speise seines
Leibes zweifelten: ,Thr nehmet Anstol daran? Wenn ihr nun den Menschensohn
dahin auffahren seht, wo er vordem war . ..?“ (Joh 6, 62). Ebenso in dem Auftrag
des Herrn an Maria Magdalena: ,Geh zu meinen Briidern und kinde ihnen: ich
fahre auf zu meinem Vater und zu eurem Vater, zu meinem Gott und eurem
Gott“ (Joh 20,17).

Allerdings ist zu bemerken, dafl der Begriff der Erhhung sich nicht restlos mit
dem der Himmelfahrt deckt, Die Erh6hung begreift vielmehr die in der Auferste-
hung und Himmelfahrt und die in dem Thronen zur Rechten des Vaters zum Aus-
druck kommende Herrlichkeit des verklarten Christus mit ein. Darum setzten sich
die Apostel nicht fiir die Auferstehung allein ein, sondern auch fiir die Erhéhung,
indem sie verkiindeten, daf Jesus zur Rechten Gottes sei.

Der bildliche Ausdruck stammt aus Psalm 109, 1: ,Es sprach der Herr zu meinem
Herrn: Setze dich zu meiner Rechten bis ich die Feinde dir zum Schemel deiner
Fifle mache“. Dieser Psalm mufl wie Psalm 2 im Kerygma der Apostel eine beson-
ders grofle Rolle gespielt haben. Schon Jesus zitiert ihn und kniipft auch vor dem
Hohen Rat, verbunden mit Daniel 7,138 an ihn an: ,Von nun an werdet ihr den
Menschensohn sehen sitzend zur Rechten der Kraft und kommend auf den Wolken
des Himmels“. Dem entspricht der kanonische Markusschluf} (16,19): ,Er wurde
emporgehoben in den Himmel und setzte sich zur Rechten Gottes“. Petrus erkennt
in der AusgieBung des Heiligen Geistes , die Gabe dessen, dér durch die Rechte
Gottes erhoht worden ist“ (Apg 2, 33). Stephanus schaute in seinem Martyrium zum
Himmel empor und sah die Herrlichkeit Gottes und den Menschensohn zur Rechten
Gottes stehen (Apg 7,65).

Auch Paulus verkiindigte den Christus zur Rechten Gottes: ,Suchet was droben
ist, da Christus ist sitzend zur Rechten Gottes (Kol 3,1). Mit Macht hat Gott in
Christus gewirkt, ,da er ihn von den Toten auferweckt hat und gesetzt zu seiner
Rechten im Himmel ... (Eph 1,20). Fiir Paulus verbindet sich mit der Erhohung
Christi zur Rechten Gottes auch die Fiirsprache fiir uns: ,Christus Jesus ist der,
der gestorben ist, vielmehr der auferweckt ist, welcher ist zur Rechten Gottes und
fiir uns eintritt“ (Rom 8, 34).



86 Heinrich Bleienstein

Mit dieser Erhohung ist fiir den Hebrierbrief (5,6; 7,7) das hohepriesterliche
Amt verbunden, wie es Psalm 109,4 ausspricht: ,Du bist ein Priester in Ewigkeit
nach der Ordnung Melchisedechs“. Auch 1 Petr 3,22 wird die Rechte Gottes er-
wahnt: ,Jesus Christus, welcher ist zur Rechten Gottes, in den Himmel ge-
fahren .. .*

Wir sehen, die Aussage: Christus ist zur Rechten Gottes, gehort zum aus-
gesprochenen Kerygma der Urchristenheit iiber den erhéhten Herrn. Was sie be-
deutet, ist klar. Die Rechte ist der hochste Ehrenplatz. Die Mutter Salomons nimmt
zur Rechten ihres kéniglichen Sohnes Platz (3 Kge 2,19). Auch die Braut im Hoch-
zeitslied des Messias steht zur Rechten des Konigs (Ps 44). Wer diesen Platz ein-
nimmt, erhalt kénigliche Gewalt. Darum vollzieht sich auch die Machtergreifung
des Auferstandenen im Kerygma der Apostel in der Form einer Thronbesteigung.
Gott hat ihn durch seine rechte Hand und zu seiner Rechten erhoht und ihn zum
Herrn und Messias (Kyrion kai Christon) gemacht (Apg 2, 36). Darf _man
aus diesen Worten Petri schliefen, dafl Jesus erst jetzt mit der Herrschaft des
Kyrios die Messiaswiirde erhalten hat und wihrend seines Erdenlebens nur der
kommende Messias war? Das ist ausgeschlossen, da gerade Petrus der Apostel
war, der die Messiaswiirde Jesu vor allen andern erkannt (Mt 16, 18-16) und nach
seinen fritheren Reden das Leben und Leiden Jesu stets messianisch verstanden
und verkiindet hat. Die Lésung der Schwierigkeit liegt darin, dafl man Kyrios kai
Christos als einen Begriff zusammennimmt und so erklart, dal Jesus durch seine
Erhéhung zum Herrscher-Messias, zum Messias in Herrlichkeit gemacht wurde.
Dadurch tritt der Herrscher-Messias zur Rechten des Vaters im Himmel in beton-
ten Gegensatz zum Messias auf Erden, wo er nach den Weissagungen der Pro-
pheten leiden und sterben mufite. So verstanden ist die Erhéhung Jesu zum Vater
die feierliche Amtseinsetzung in sein messianisches Konigtum, das er seitdem aus-
itbt. Das ist jedenfalls der Glaube der urapostolischen Gemeinde. Denn nur wenn
der Erhéhte als aktiver Herrscher gedacht ist und als tatsichlicher Machtinhaber
wirkungsvoll in ihr Leben eingreift, versteht man, daf sie ihn als ihren Herrn
(Kyrios) bekennen. Dafl er dieses Hoheitspradikat verdient, zeigt die Apostel-
geschichte, die ein grofles Zeugnis ist von seiner Gegenwart, Wirksamkeit und
Wegweisung in der jungen Kirche.

Die Apostel tragen das Wort des Herrn in die Welt hinaus (Apg 15, 36; 16, 32;
19,20). Sie lehren die Heiden den Weg des Herrn (18,25) und suchen Glauben an
den Herrn zu wecken (16, 5; 18, 8), Die Gemeinde wandelt in der Furcht des
Herrn (9, 31). Der Gottesdienst der Antiochener gilt dem Herrn (18,2). Barnabas
hat sie ermahnt, treu zu bleiben dem Herrn (11,23). Paulus und Barnabas befehlen
die Gemeinden von Kleinasien dem Herrn, an den sie glaubig geworden sind (14, 23).

Der Herr greift selbst in die Geschichte ein. Er beruft den Paulus (9, 1), er-
scheint ihm und spricht mit ihm. Er spricht zu Ananias im Gesicht und schickt ihn
zu Saulus. Saulus erkennt den Herrn und predigt nun in seinem Namen. Es ist
der Herr, der nachts im Gesicht zu Paulus spricht: ,Fiirchte dich nicht, sondern
rede und schweige nicht, denn ich bin mit dir und niemand soll dich angreifen,
um dir zu schaden, denn ich habe ein grofies Volk in dieser Stadt* (18,9 f.). Der
Herr tut Zeichen und Wunder (14,3). Die Hand des Herrn kommt iiber Elymas



Der erhohte Christus 87

und macht ihn blind (13,11). Der Engel des Herrn befreit die Apostel aus dem
Gefangnis (5,19). Der Herr hat auch Petrus aus dem Geféangnis gefihrt (12,7).

Wir sehen: der erhohte Herr ist eine lebendige, gegenwirtig wirksame Person.
Sein Herrschersitz ist zwar zunichst der Himmel, sein Machtbereich jedoch erstreckt
sich jetzt schon iiber die Erde. Wenn er zur Rechten Gottes sitzt, so bedeutet das
nicht, dafl er seiner Gemeinde fern ist. Er ist ihr lebendig gegenwirtig, wirkt in
ihr und leitet sie, und die Seinen stehen ihm trotz seiner Erhabenheit persénlich
nahe. Der Himmel mufl ihn behalten bis zur Wiederherstellung aller Dinge, aber
man lebt in der frohen Gewiflheit, dafl mit seiner Erhéhung zum Messias-
Herrscher der entscheidende Schritt zur endgiltigen Aufrichtung der Konigsherr-
schaft getan ist. ,

Auf Grund der verschiedenen Bedeutungsmoglichkeiten des Herrn-Begriffs konn-
ten die Glaubigen der palédstinensischen Urgemeinde recht gut den zur Rechten
Gottes thronenden Messias-Konig Jesus ihren Kyrios nennen. In der Pfingst-
predigt Petri gilt diese Bezeichnung dem Menschen Jesus und sagt aus, daff dieser
die Herrscherwiirde erlangt hat, insofern er der von Gott erhohte Messias ist.
Damit wird lediglich die Stellung des Messias Jesus in der Heilsgeschichte be-
stimmt, ohne ihn dem Vater gleichzustellen. Anders bei der kultischen Verwen-
dung, den das Herrnprédikat schon vor Paulus im urchristlichen Gebet und Gottes-
dienst gefunden hat. Wihrend der Maranatha-Ruf noch heilsgeschichtlich messia-
nisch verstanden werden kann, als Bitte, der von Gott zum Kyrios erhéhte Jesus
moége wiederkommen, zeigt das Gebet des Stephanus: ,Herr, rechne ihnen diese
Stinde nicht an“ (7,60), da dem Kyrios Gewalten beigelegt werden, die von
Jesus seinem Vater zugeschrieben werden. Hier ist der Name ,Herr® ein sakrales
Herrscherpradikat, das Jesus auf gleiche Linie mit Gott-Vater stellt und seine
Machtvollkommenheit in einer Weise zum Ausdruck bringt, wie sie im Messias-
titel weniger gegeben ist. Darum ist es verstindlich, daf8 schon die urapostolische
Gemeinde eine neue Wiirdebezeichnung ausgebildet und den Herrentitel in seinem
religiosen Vollsinn fir ihn gebraucht hat. Er betont in erster Linie, ohne das
eschatologische Moment auszuschliefen, die gegenwirtige Machtfille des Erhohten
und kennzeichnet ihn als den seine Gemeinde personlich leitenden und durchwal-
tenden Herrn, dem Anbetung gebiihrt.

Auf seine Person richtet sich der Glaube, der sich ihm verpflichtet und im kom-
menden Gericht verantwortlich weifl. Er vertraut sich ihm an, weil er sein wirk-
sames Eingreifen in das duflere und innere Leben der Glaubigen kennt. Darum
erhilt er das weitere Herrlichkeitspradikat *agymyoyds tiic {ofig (3, 15) Urheber
des Lebens aus Gott und Fithrer zum Leben in Gott, und *aQNYOYoS %ol cwTiie
(5, 31), weil er der Anfanger und Begriinder, gleichsam der Ahnherr der neuen
Menschheit ist.

Schon sein Name ist eine lebendig wirksame Kraft. Das erhellt aus der Bedeu-
tung, die die ersten Christen dem Namen Jesu zusprachen, Wer auf diesen Namen
getauft wird, empfangt die Gaben des Heiligen Geistes (2, 38). Durch den Namen
Jesu empfangen, die an ihn glauben, Vergebung der Siinden (10,43). Im Namen
Jesu liegt das Heil, in ihm sollen wir gerettet werden (4, 12). Die Christen rufen
darum seinen Namen an (9,14, 21). Auf Grund dieses Namens und von diesem



88 Heinrich Bleienstein

Namen predigen Petrus und Philippus (4,17; 8, 12). Fiir den Namen Jesu schlecht-
hin leiden Petrus und Johannes Schmach. Paulus soll den Namen Jesu bezeugen
vor den Heiden und um djeses Namens willen leiden (9, 16).

Mit dem Heil verbindet sich das Wunder. Durch den Erhohten, der den Hoheits-
namen ,heiliger Knecht Jesus“ trigt, tut Gott Zeichen und Wunder (4, 30). Im
Namen Jesn Christi von Nazareth heifit Petrus den Lahmen gehen (3,6); ,auf
Grund des Glaubens, den sein Name wirkt, hat dieser Name dem Manne hier, den
ihr seht und kennt, gesunde Glieder gegeben® (3, 16; 4,10). Im Namen Jesu gebietet
Paulus den bosen Geistern nnd sie gehorchen ithm (16,18; 19,18). Name bedeutet
Wesen und Wirklichkeit. Wenn die Apostel vom Namen Jesu reden, so meinen
sie damit das Wesen und die Wirklichkeit des erhohten Herrn. Sein Name, d. h. er
selber als der Lebendige, wirkt Wunder unter ihnen; sein Name ist iiber allen
Namen, d. h. er selbst ist Herr des Alls, der Herr tiber alle Geister, Miachte und
Gewalten.

Wenn wir daber spéater im Brief an die Philipper 2,5-11 lesen: ,Er erniedrigte
sich selbst und war gehorsam bis zum Tod, ja bis zum Tod am Kreuze. Darum hat
ihn Gott auch erhéht und ihm einen Namen gegeben, der iiber alle Namen ist,
auf dafl sich im Namen Jesu beugen alle Knie derer, die im Himmel, auf der
Erde und unter der Erde sind und dafl alle Zeugen zur Ehre Gottes bekennen:
Kyrios Jesus Christus = Herr, Erretter, Gesalbter des Herrn“, — so erkennen wir
aus dem bisher Gesagten leicht, dal Paulus diesen grofartigen Christushymnus
nicht geschaffen, sondern der paldstinensischen, naherhin der petrinisch-galildischen
Uberlieferung entnommen hat. Er ist eine Weiterfihrung und Synthese der ur-
apostolischen Erniedrigungs- und Erhdhungstheologie mit der Kyrios-Theologie
und in der Kniebeuge des ganzen Weltalls im Namen Jesu eine liturgische Ent-
faltung des petrinischen Kerygma von Jesus Christus als dem Kyrios aller (10, 36).

Die Wirksamkeit des Erhohten besteht vor allem darin, dafl er den Christen
den Heiligen Geist verleiht. Er ist die belebende Kraft und die bestimmende
Norm. Die Apostelgeschichte zeigt das Leben der Gemeinde und die Verkiindigung
der Apostel durchaus vom Heiligen Geist bestimmt. Der Geist steht aber nicht als
selbstindige Grofle neben Christus; er ist der Geist Christi, die Gabe des erhohten
Herrn. Ehe dieser zum Himmel fihrt, verheifit er ihn den Seinen: ,Ihr werdet
mit Kraft ausgeriistet werden, wenn der Heilige Geist auf euch herabkommt, und
meine Zeugen sein in Jerusalem und in ganz Judda und Samaria und bis an das
Ende der Erde” (1, 8). Der zum Himmel gefahrene erhohte Christus ist es, der dber
die Glaubigen den Heiligen Geist ausgiefit. Von ihm predigt Petrus am Pfingst-
feste: ,Er ist durch die Rechte Gottes erhoht und hat vom Vater den verheiflenen
Geist empfangen und diesen nun ausgegossen, was ihr da hort und seht” (2, 32. 33).
Er selbst hat als der Erhéhte den verheiflenen Geist empfangen, um ihn dber all
die Seinen auszugicflen. Der Heilige Geist kommt von Christus und weist auf
Christus hin: er zeugt firr ihn (5,81) und 14ft ibn sehen in seiner Herrlichkeit:
»Als Stephanus voll Heiligen Geistes war, sah er die Herrlichkeit Gottes und
Jesus zur Rechten Gottes stehen® (7,55). Umgekehrt kommt beim Gebet zum
Herrn der Heilige Geist iiber die Gemeinde: ,Als sie dem Herrn dienten und
fasteten, sprach der Heilige Geist“ (13, 2). Der Herr und der Geist stehen in



Der erhohte Christus 89

innigstem Zusammenhang., Der Heilige Geist, der ihnen verlichen wird, ist der
Geist des lebendigen erhohten Christus. Der Christ empfiangt den Heiligen Geist
durch die Taufe auf den Namen Jesu Christi. Durch sie wird der Mensch zum
Eigentum des erhohten Herrn. Sie verbindet -die Glaubigen mit dem erhéhten
Herrn, der gegenwartig ist, wo zwei oder drei in seinem Namen versammelt sind.

Diese Verbindung des Christen durch die Taufgnade mit dem erhéhten Herrn
ist fir den Glauben und die Frémmigkeit der Urgemeinde von grundlegender Be-
deutung. Sie gibt ibnen ihre Lebendigkeit und Kraft. Dabei ist Christus ihnen zu-
nachst eine transzendente Grofle, die der Himmel aufgenommen hat und behalten
muf bis zu den Zeiten, wo alles wieder hergestellt wird (8, 20). Er ist ihnen ferner
eine personliche Grofe, nicht im bumanen oder heroischen Sinn als vollendete
Personlichkeit, sondern im existentiellen Sinn, als ein die ganze Existenz des Chri-
sten erfiillendes und in Anspruch nehmendes Du. Er ist endlich eine pneumatisch-
dynamische Gréfle, eine Kraft des Heils, die Leben wirkt, eine Kraft der Hilfe,
die Wunder tut, eine Kraft der Fihrung, die das ganze Leben des Christen
beherrscht.

Die urapostolische Verkiindigung begniigt sich aber nicht damit, die Erhohung
Jesu mit diesen Aussagen nur zu beschreiben und festzustellen; ihr Ziel ist, sie
auch vom prophetisch verkiindeten Heilsplan Gottes aus zu deuten. Auch in der
Verherrlichung Jesu hat Gott nur Wirklichkeit werden lassen, was vom Messias
lingst geweissagt war. Wenn er den auferweckten Jesus durch seine Rechte er-
hoben und zum Herrscher-Messias gemacht hat, so ist dadurch Davids Wort in
Psalm 109, 1 erfiillt worden: ,Es sprach der Herr zu meinem Herrn: Setze dich zu
meiner Rechten, bis ich deine Feinde als Schemel unter deine Fiifle lege“. In David
selbst ist das Wort nicht erfiillt worden, denn er ist gestorben und im Tod ge-'
blieben. David kann also nur von einem andern gesprochen haben, vom Davidsohn
Jesus, der durch die Rechte Gottes erhoht worden ist (2, 33-35). Und wenn der
Erhohte sich als Kyrios dadurch erweist, dafl er jetzt den vom Vater empfangenen
Heiligen Geist ausgiefit, so ist anch das Pfingstwunder nur eines der von Gott
im voraus beschlossenen Heilsereignisse. Denn damit hat die Joel-Prophezeiung
-(8,1-5) ihre Erfilllung erfahren: ,Ich werde meinen Geist ausgieflen iiber alles
Fleisch, so daf eure S6hne und Téchter weissagen“. Wenn ferner im Namen Jesu
Kranke gesund werden und der Erh6hte seine Macht durch Heilungswunder aus-
iibt, so ist auch das nur eine Erfiilllung von Psalm 117,22-23: ,Der Stein, den die
Bauleute verwarfen, ist zum Eckstein geworden. Vom Herrn ward dies bewirkt,
wunderbar ist er in unsern Augen®. Die Erhéhung des Kyrios findet ihren kronen-
den Abschluf in seiner Wiederkunft, die darum mit Sehnsucht als ,der Tag des
Herrn“ erwartet wird. Aber anch an ihm erfiillt sich nur die alttestamentliche
Prophetie (Joel 3,5), in der das eine wie das andere fiir den Christus Jesus von
Gott im voraus bestimmt ist.

Durch diese Einfiigung in den Zusammenhang der Heilsokonomie, die schon im
Alten Testament beginnt, wird offenbar, dafl Gott selbst in der Person Jesu in die
Heilsgeschichte eingegriffen und ihn zum Herrscher-Messias seines Volkes gemacht
hat. Durch diese Erhohung wird die Schmach und das Argernis seiner Erniedrigung
tiberwunden und der Glaube an seine Himmelfahrt, sein Sitzen zur Rechten Gottes



90 Heinrich Bleienstein

und sein Konigreich im Himmel und auf Erden unter die tragenden Sitze des
christlichen Bekenntnisses aufgenommen.

Die neutestamentliche Verkiindigung ist ein einziges gewaltiges Zeugnis fiir den
erhohten lebendigen Herrn. Thre Aussagen iber scine gegenwirtige Seins- und
Wirkungsweise sind fiir die Christen aller Zeiten von aktueller Bedeutung. Die
Christenheit steht ja heute noch in der Situation zwischen Geschichte und Zukunft
Jesu Christi und damit vor der Frage ,Christus heute®. Was bedeutet Christus
nicht nur als vergangene Grofle, sondern in der unmittelbaren Gegenwart? Gibt es
ein Sein des ganzen Menschen ,in Christus“? Diese Frage nach dem Sein Christi
und nach dem ,Christus heute® ist die Frage nach dem erhohten Herrn. Damit
wird seine Geschichte und seine Zukunft in keiner Weise entwertet. Vielmehr liegt
in der Gegenwart des erhohten Christus der Schliissel fiir den Glauben an seine
Geschichte und an seine Zukunft. Das ist der Grund, warum die Kirche die wirk-
liche Gegenwart des erhohten Christus so tief in ihr theologisches Denken und
liturgisches Handeln aufgenommen hat. Sie weif} sich von Anfang an als sein sicht-
barer Leib, der von seiner Herrlichkeit erfallt ist und diese Herrlichkeit iiber
das Weltall ausbreitet. In jedem Mefopfer tritt sein Opfer von Golgotha, das
in der himmlischen Liturgie ,aufgehoben® ist, in unsere unmittelbare Gegenwart
und in jeder Kommunion empfangen wir seinen durch den Geist verklirten Leib.
Durch unsern himmlischen Kyrios richten wir unsere Gebete an den Vater und
jeden Morgen 1488t die Kirche ihre Priester bitten: ,Christus, Sohn des lebendigen
Gottes, der du sitzest zur Rechten des Vaters, erbarme dich unser!* Die wirkliche
Gegenwart des erhShten Herrn ist das Wesen des kirchlichen Kults und das Herz-
stiick der katholischen Frommigkeit.






