
Der erhöhte Christus 

Von Heinrich B 1 e i e n s t e i n S. J., München 

Die Evangelien kennen Jesus in einer dreifachen Daseinsweise. Zunächst als ge- 
schichtliche Größe, als Mensch, der geboren wurde, lebte, lehrte, litt und starb. Die 
neutestamentlichen Schriften sind zwar keine historischen Urkunden im gewöhn- 
lichen Sinne des Wortes. Sie sind heilsgeschichtliche Dokumente, die nicht als •Leben 
Jesu", sondern als Zeugnis des Glaubens der Urgemeinde an Christus verstanden 
sein wollen. Aber sie lassen auch keinen Zweifel darüber, daß dieser Glaube mit 
dem geschichtlichen Christus unlösbar verbunden ist. 

Sodann ist Jesus für die apostolischen Zeugen eine zukünftige Größe, der 
Begründer einer neuen Weltzeit. Er kommt zum Weltgericht und zur Vollendung 
aller Dinge. Er kann zu jeder Stunde kommen. Darum warten die Christen auf 
ihn in stetiger Bereitschaft. Ihr Denken und Trachten ist auf seine Wiederkunft 
ausgerichtet. 

Aber wie kommt die Urgemeinde dazu, den geschichtlichen Jesus als den zu- 
künftigen Herrn zu erwarten? Das kann sie nur darum, weil Jesus auferstanden 
und in den Himmel aufgefahren ist. Er ist nicht tot, sondern lebt und ist zur Rech- 
ten Gottes erhöht. Von dort wird er wiederkommen. Damit ist eine dritte Seins- 
weise Jesu angenommen: Jesus ist der erhöhte lebendige Herr. 

Ist der historische Jesus eine Größe der Vergangenheit, der kommende Menschen- 
sohn eine Größe der Zukunft, so ist der erhöhte Herr eine Größe der Gegenwart. 
Damit ist seine entscheidende Bedeutung für den christlichen Glauben gekenn- 
zeichnet. Denn auch der geschichtliche Jesus und der kommende Menschensohn kön- 
nen Glaubensbedeutung nur haben, wenn sie nicht nur Größen der Vergangenheit 
oder der Zukunft sind, sondern in die Gegenwart der Glaubenden lebendig hinein- 
ragen. Glaube an den historischen Jesus ist nur möglich, wenn er nicht tot ist, son- 
dern lebt. Erwartung des Menschensohns ist nur möglich, wenn ich ihn jetzt zur 
Rechten Gottes weiß, •von dannen er wiederkommen wird, zu richten die Lebendi- 
gen und die Toten". Auferstehung und Himmelfahrt geben dem Christusglauben 
seine Lebendigkeit in der Gegenwart. 

Auch die christliche Frömmigkeit kann sich ohne den erhöhten lebendigen Chri- 
stus nicht entzünden; denn Frömmigkeit lebt nicht allein vom Geschichtlichen, von 
dem was war und was einst geschah, sondern in erster Linie von dem, was ist 
und was jetzt geschieht. Darum ist die neutestamentliche Verkündigung ein einziges, 
gewaltiges Zeugnis für den erhöhten Herrn, von dessen Auferstehung und Himmel- 
fahrt sie in ganz realistischer Weise redet. Dabei scheint die Himmelfahrt für die 
synoptischen Erzähler nicht in dem gleichen Maß bedeutsam gewesen zu sein wie 
die Auferstehung. Für sie ist die Entscheidung mit der Auferstehung und Verklä- 
rung des Herrn gefallen. Die Himmelfahrt bedeutet ihr gegenüber nur den Ab- 
schluß der leiblichen Erscheinungen des Auferstandenen und die endgültige Hinein- 
nahme der menschlichen Natur Christi in die verborgene Herrlichkeit des göttlichen 
Lebens. 

Über den Hergang der Himmelfahrt erfahren wir darum wenig. Matthäus er- 



Der erhöhte Christus 85 

wähnt sie überhaupt nicht. Lukas (24,51) nur ganz kurz: •Da er sie segnete, schied 
er von ihnen und fuhr auf zum Himmel". Ebenso der Markusschluß (16,19): •Er 
wurde emporgehoben in den Himmel und setzte sich zur Rechten Gottes". Am 
ausführlichsten und anschaulichsten ist der Bericht der Apostelgeschichte (1,9): •Er 
wurde vor ihren Augen emporgehoben. Eine Wolke trat unter ihn und entrückte 
ihn ihrem Gesichtskreis. Mit einem Male standen zwei Männer in weißem Gewände 
bei ihnen. Sie redeten also: ,Ihr Männer von Galiläa, was steht ihr da und schaut 
zum Himmel empor? Dieser Jesus ..., der von euch fort in den Himmel aufgenom- 
men wurde, wird genau so wiederkommen, wie ihr ihn zum Himmel hinauffahren 
sähet'". 

Christus selbst hat, als er noch in der Niedrigkeit des Fleisches, in der Knechts- 
gestalt wandelte, wiederholt wie von seiner Auferstehung, so auch von seiner Er- 
höhung durch die Himmelfahrt gesprochen. Außer in einigen allgemeinen Formu- 
lierungen findet sich ein klarer Hinweis auf die Himmelfahrt in der Frage, die der 
Herr an die Jünger richtete, als sie an der in Aussicht gestellten Speise seines 
Leibes zweifelten: •Ihr nehmet Anstoß daran? Wenn ihr nun den Menschensohn 
dahin auffahren seht, wo er vordem war ...?" (Joh 6, 62). Ebenso in dem Auftrag 
des Herrn an Maria Magdalena: •Geh zu meinen Brüdern und künde ihnen: ich 
fahre auf zu meinem Vater und zu eurem Vater, zu meinem Gott und eurem 
Gott" (Joh 20,17). 

Allerdings ist zu bemerken, daß der Begriff der Erhöhung sich nicht restlos mit 
dem der Himmelfahrt deckt. Die Erhöhung begreift vielmehr die in der Auferste- 
hung und Himmelfahrt und die in dem Thronen zur Rechten des Vaters zum Aus- 
druck kommende Herrlichkeit des verklärten Christus mit ein. Darum setzten sich 
die Apostel nicht für die Auferstehung allein ein, sondern auch für die Erhöhung, 
indem sie verkündeten, daß Jesus zur Rechten Gottes sei. 

Der bildliche Ausdruck stammt aus Psalm 109,1: •Es sprach der Herr zu meinem 
Herrn: Setze dich zu meiner Rechten bis ich die Feinde dir zum Schemel deiner 
Füße mache". Dieser Psalm muß wie Psalm 2 im Kerygma der Apostel eine beson- 
ders große Rolle gespielt haben. Schon Jesus zitiert ihn und knüpft auch vor dem 
Hohen Rat, verbunden mit Daniel 7,13 an ihn an: •Von nun an werdet ihr den 
Menschensohn sehen sitzend zur Rechten der Kraft und kommend auf den Wolken 
des Himmels". Dem entspricht der kanonische Markusschluß (16,19): •Er wurde 
emporgehoben in den Himmel und setzte sich zur Rechten Gottes". Petrus erkennt 
in der Ausgießung des Heiligen Geistes •die Gabe dessen, der durch die Rechte 
Gottes erhöht worden ist" (Apg 2,33). Stephanus schaute in seinem Martyrium zum 
Himmel empor und sah die Herrlichkeit Gottes und den Menschensohn zur Rechten 
Gottes stehen (Apg 7,65). 

Auch Paulus verkündigte den Christus zur Rechten Gottes: •Suchet was droben 
ist, da Christus ist sitzend zur Rechten Gottes" (Kol 3,1). Mit Macht hat Gott in 
Christus gewirkt, •da er ihn von den Toten auferweckt hat und gesetzt zu seiner 
Rechten im Himmel ..." (Eph 1,20). Für Paulus verbindet sich mit der Erhöhung 
Christi zur Rechten Gottes auch die Fürsprache für uns: •Christus Jesus ist der, 
der gestorben ist, vielmehr der auferweckt ist, welcher ist zur Rechten Gottes und 
für uns eintritt" (Rom 8,34). 



86 Heinrich Bleienstein 

Mit dieser Erhöhung ist für den Hebräerbrief (5,6; 7,7) das hohepriesterliche 
Amt verbunden, wie es Psalm 109,4 ausspricht: •Du bist ein Priester in Ewigkeit 
nach der Ordnung Melchisedechs". Auch 1 Petr 3,22 wird die Rechte Gottes er- 
wähnt: •Jesus Christus, welcher ist zur Rechten Gottes, in den Himmel ge- 
fahren ..." 

Wir sehen, die Aussage: Christus ist zur Rechten Gottes, gehört zum aus- 
gesprochenen Kerygma der Urchristenheit über den erhöhten Herrn. Was sie be- 
deutet, ist klar. Die Rechte ist der höchste Ehrenplatz. Die Mutter Salomons nimmt 
zur Rechten ihres königlichen Sohnes Platz (3Kge2,19). Auch die Braut im Hoch- 
zeitslied des Messias steht zur Rechten des Königs (Ps 44). Wer diesen Platz ein- 
nimmt, erhält königliche Gewalt. Darum vollzieht sich auch die Machtergreifung 
des Auferstandenen im Kerygma der Apostel in der Form einer Thronbesteigung. 
Gott hat ihn durch seine rechte Hand und zu seiner Rechten erhöht und ihn zum 
Herrn und Messias (Kyrion kai Christon) gemacht (Apg 2,36). Darf .man 
aus diesen Worten Petri schließen, daß Jesus erst jetzt mit der Herrschaft des 
Kyrios die Messiaswürde erhalten hat und während seines Erdenlebens nur der 
kommende Messias war? Das ist ausgeschlossen, da gerade Petrus der Apostel 
war, der die Messiaswürde Jesu vor allen andern erkannt (Mt 16,13-16) und nach 
seinen früheren Reden das Leben und Leiden Jesu stets messianisch verstanden 
und verkündet hat. Die Lösung der Schwierigkeit liegt darin, daß man Kyrios kai 
Christos als einen Begriff zusammennimmt und so erklärt, daß Jesus durch seine 
Erhöhung zum Herrscher-Messias, zum Messias in Herrlichkeit gemacht wurde. 
Dadurch tritt der Herrscher-Messias zur Rechten des Vaters im Himmel in beton- 
ten Gegensatz zum Messias auf Erden, wo er nach den Weissagungen der Pro- 
pheten leiden und sterben mußte. So verstanden ist die Erhöhung Jesu zum Vater 
die feierliche Amtseinsetzung in sein messianisches Königtum, das er seitdem aus- 
übt. Das ist jedenfalls der Glaube der urapostolischen Gemeinde. Denn nur wenn 
der Erhöhte als aktiver Herrscher gedacht ist und als tatsächlicher Machtinhaber 
wirkungsvoll in ihr Leben eingreift, versteht man, daß sie ihn als ihren Herrn 
(Kyrios) bekennen. Daß er dieses Hoheitsprädikat verdient, zeigt die Apostel- 
geschichte, die ein großes Zeugnis ist von seiner Gegenwart, Wirksamkeit und 
Wegweisung in der jungen Kirche. 

Die Apostel tragen das Wort des Herrn in die Welt hinaus (Apg 15,36; 16,32; 
19,20). Sie lehren die Heiden den Weg des Herrn (18,25) und suchen Glauben an 
den Herrn zu wecken (16,5; 18,8). Die Gemeinde wandelt in der Furcht des 
Herrn (9,31). Der Gottesdienst der Antiochener gilt dem Herrn (13,2). Barnabas 
hat sie ermahnt, treu zu bleiben dem Herrn (11,23). Paulus und Barnabas befehlen 
die Gemeinden von Kleinasien dem Herrn, an den sie gläubig geworden sind (14,23). 

Der Herr greift selbst in die Geschichte ein. Er beruft den Paulus (9, 1), er- 
scheint ihm und spricht mit ihm. Er spricht zu Ananias im Gesicht und schickt ihn 
zu Saulus. Saulus erkennt den Herrn und predigt nun in seinem Namen. Es ist 
der Herr, der nachts im Gesicht zu Paulus spricht: •Fürchte dich nicht, sondern 
rede und schweige nicht, denn ich bin mit dir und niemand soll dich angreifen, 
um dir zu schaden, denn ich habe ein großes Volk in dieser Stadt" (18,9 f.). Der 
Herr tut Zeichen und Wunder (14,3). Die Hand des Herrn kommt über Elymas 



Der erhöhte Christus 87 

und macht ihn blind (13,11). Der Engel des Herrn befreit die Apostel aus dem 
Gefängnis (5,19). Der Herr hat auch Petrus aus dem Gefängnis geführt (12,7). 

Wir sehen: der erhöhte Herr ist eine lebendige, gegenwärtig wirksame Person. 
Sein Herrschersitz ist zwar zunächst der Himmel, sein Machtbereich jedoch erstreckt 
sich jetzt schon über die Erde. Wenn er zur Rechten Gottes sitzt, so bedeutet das 
nicht, daß er seiner Gemeinde fern ist. Er ist ihr lebendig gegenwärtig, wirkt in 
ihr und leitet sie, und die Seinen stehen ihm trotz seiner Erhabenheit persönlich 
nahe. Der Himmel muß ihn behalten bis zur Wiederherstellung aller Dinge, aber 
man lebt in der frohen Gewißheit, daß mit seiner Erhöhung zum Messias- 
Herrscher der entscheidende Schritt zur endgültigen Aufrichtung der Königsherr- 
schaft getan ist. 

Auf Grund der verschiedenen Bedeutungsmöglichkeiten des Herrn-Begriffs konn- 
ten die Gläubigen der palästinensischen Urgemeinde recht gut den zur Rechten 
Gottes thronenden Messias-König Jesus ihren Kyrios nennen. In der Pfingst- 
predigt Petri gilt diese Bezeichnung dem Menschen Jesus und sagt aus, daß dieser 
die Herrscherwürde erlangt hat, insofern er der von Gott erhöhte Messias ist. 
Damit wird lediglich die Stellung des Messias Jesus in der Heilsgeschichte be- 
stimmt, ohne ihn dem Vater gleichzustellen. Anders bei der kultischen Verwen- 
dung, den das Herrnprädikat schon vor Paulus im urchristlichen Gebet und Gottes- 
dienst gefunden hat. Während der Maranatha-Ruf noch heilsgeschichtlich messia- 
nisch verstanden werden kann, als Bitte, der von Gott zum Kyrios erhöhte Jesus 
möge wiederkommen, zeigt das Gebet des Stephanus: •Herr, rechne ihnen diese 
Sünde nicht an" (7,60), daß dem Kyrios Gewalten beigelegt werden, die von 
Jesus seinem Vater zugeschrieben werden. Hier ist der Name •Herr" ein sakrales 
Herrscherprädikat, das Jesus auf gleiche Linie mit Gott-Vater stellt und seine 
Machtvollkommenheit in einer Weise zum Ausdruck bringt, wie sie im Messias- 
titel weniger gegeben ist. Darum ist es verständlich, daß schon die urapostolische 
Gemeinde eine neue Würdebezeichnung ausgebildet und den Herrentitel in seinem 
religiösen Vollsinn für ihn gebraucht hat. Er betont in erster Linie, ohne das 
eschatologische Moment auszuschließen, die gegenwärtige Machtfülle des Erhöhten 
und kennzeichnet ihn als den seine Gemeinde persönlich leitenden und durchwal- 
tenden Herrn, dem Anbetung gebührt. 

Auf seine Person richtet sich der Glaube, der sich ihm verpflichtet und im kom- 
menden Gericht verantwortlich weiß. Er vertraut sich ihm an, weil er sein wirk- 
sames Eingreifen in das äußere und innere Leben der Gläubigen kennt. Darum 
erhält er das weitere Herrlichkeitsprädikat 'aQi^yoybc, rr\q ^cofjg (3, 15) Urheber 
des Lebens aus Gott und Führer zum Leben in Gott, und 'aQCTyoyog xal acotfjo 
(5, 31), weil er der Anfänger und Begründer, gleichsam der Ahnherr der neuen 
Menschheit ist. 

Schon sein Käme ist eine lebendig wirksame Kraft. Das erhellt aus der Bedeu- 
tung, die die ersten Christen dem Namen Jesu zusprachen. Wer auf diesen Namen 
getauft wird, empfängt die Gaben des Heiligen Geistes (2,38). Durch den Namen 
Jesu empfangen, die an ihn glauben, Vergebung der Sünden (10,43). Im Namen 
Jesu liegt das Heil, in ihm sollen wir gerettet werden (4,12). Die Christen rufen 
darum seinen Namen an (9,14, 21). Auf Grund dieses Namens und von diesem 



88 Heinrich Bleienstein 

Namen predigen Petrus und Philippus (4,17; 8,12). Für den Namen Jesu schlecht- 
hin leiden Petrus und Johannes Schmach. Paulus soll den Namen Jesu bezeugen 
vor den Heiden und um dieses Namens willen leiden (9,16). 

Mit dem Heil verbindet sich das Wunder. Durch den Erhöhten, der den Hoheits- 
namen •heiliger Knecht Jesus" trägt, tut Gott Zeichen und Wunder (4, 30). Im 
Namen Jesu Christi von Nazareth heißt Petrus den Lahmen gehen (3,6); •auf 
Grund des Glaubens, den sein Name wirkt, hat dieser Name dem Manne hier, den 
ihr seht und kennt, gesunde Glieder gegeben" (3,16; 4,10). Im Namen Jesu gebietet 
Paulus den bösen Geistern und sie gehorchen ihm (16,18; 19,13). Name bedeutet 
Wesen und Wirklichkeit. Wenn die Apostel vom Namen Jesu reden, so meinen 
sie damit das Wesen und die Wirklichkeit des erhöhten Herrn. Sein Name, d. h. er 
selber als der Lebendige, wirkt Wunder unter ihnen; sein Name ist über allen 
Namen, d. h. er selbst ist Herr des Alls, der Herr über alle Geister, Mächte und 
Gewalten. 

Wenn wir daher später im Brief an die Philipper 2,5-11 lesen: •Er erniedrigte 
sich selbst und war gehorsam bis zum Tod, ja bis zum Tod am Kreuze. Darum hat 
ihn Gott auch erhöht und ihm einen Namen gegeben, der über alle Namen ist, 
auf daß sich im Namen Jesu beugen alle Knie derer, die im Himmel, auf der 
Erde und unter der Erde sind und daß alle Zeugen zur Ehre Gottes bekennen: 
Kyrios Jesus Christus = Herr, Erretter, Gesalbter des Herrn", • so erkennen wir 
aus dem bisher Gesagten leicht, daß Paulus diesen großartigen Christushymnus 
nicht geschaffen, sondern der palästinensischen, näherhin der petrinisch-galiläischen 
Überlieferung entnommen hat. Er ist eine Weiterführung und Synthese der ur- 
apostolischen Erniedrigungs- und Erhöhungstheologie mit der Kyrios-Theologie 
und in der Kniebeuge des ganzen Weltalls im Namen Jesu eine liturgische Ent- 
faltung des petrinischen Kerygma von Jesus Christus als dem Kyrios aller (10,36). 

Die Wirksamkeit des Erhöhten besteht vor allem darin, daß er den Christen 
den Heiligen Geist verleiht. Er ist die belebende Kraft und die bestimmende 
Norm. Die Apostelgeschichte zeigt das Leben der Gemeinde und die Verkündigung 
der Apostel durchaus vom Heiligen Geist bestimmt. Der Geist steht aber nicht als 
selbständige Größe neben Christus; er ist der Geist Christi, die Gabe des erhöhten 
Herrn. Ehe dieser zum Himmel fährt, verheißt er ihn den Seinen: •Ihr werdet 
mit Kraft ausgerüstet werden, wenn der Heilige Geist auf euch herabkommt, und 
meine Zeugen sein in Jerusalem und in ganz Judäa und Samaria und bis an das 
Ende der Erde" (1,8). Der zum Himmel gefahrene erhöhte Christus ist es, der über 
die Gläubigen den Heiligen Geist ausgießt. Von ihm predigt Petrus am Pfingst- 
feste: •Er ist durch die Rechte Gottes erhöht und hat vom Vater den verheißenen 
Geist empfangen und diesen nun ausgegossen, was ihr da 'hört und seht" (2, 32. 33). 
Er selbst hat als der Erhöhte den verheißenen Geist empfangen, um ihn über all 
die Seinen auszugießen. Der Heilige Geist kommt von Christus und weist auf 
Christus hin: er zeugt für ihn (5,31) und läßt ihn sehen in seiner Herrlichkeit: 
•Als Stephanus voll Heiligen Geistes war, sah er die Herrlichkeit Gottes und 
Jesus zur Rechten Gottes stehen" (7,55). Umgekehrt kommt beim Gebet zum 
Herrn der Heilige Geist über die Gemeinde: •Als sie dem Herrn dienten und 
fasteten, sprach der Heilige Geist"  (13, 2). Der Herr und der Geist stehen in 



Der erhöhte Christus 89 

innigstem Zusammenhang. Der Heilige Geist, der ihnen verliehen wird, ist der 
Geist des lebendigen erhöhten Christus. Der Christ empfängt den Heiligen Geist 
durch die Taufe auf den Namen Jesu Christi. Durch sie wird der Mensch zum 
Eigentum des erhöhten Herrn. Sie verbindet die Gläubigen mit dem erhöhten 
Herrn, der gegenwärtig ist, wo zwei oder drei in seinem Namen versammelt sind. 

Diese Verbindung des Christen durch die Taufgnade mit dem erhöhten Herrn 
ist für den Glauben und die Frömmigkeit der Urgemeinde von grundlegender Be- 
deutung. Sie gibt ihnen ihre Lebendigkeit und Kraft. Dabei ist Christus ihnen zu- 
nächst eine transzendente Größe, die der Himmel aufgenommen hat und behalten 
muß bis zu den Zeiten, wo alles wieder hergestellt wird (3,20). Er ist ihnen ferner 
eine persönliche Größe, nicht im humanen oder heroischen Sinn als vollendete 
Persönlichkeit, sondern im existentiellen Sinn, als ein die ganze Existenz des Chri- 
sten erfüllendes und in Anspruch nehmendes Du. Er ist endlich eine pneumatisch- 
dynamische Größe, eine Kraft des Heils, die Leben wirkt, eine Kraft der Hilfe, 
die Wunder tut, eine Kraft der Führung, die das ganze Leben des Christen 
beherrscht. 

Die urapostolische Verkündigung begnügt sich aber nicht damit, die Erhöhung 
Jesu mit diesen Aussagen nur zu beschreiben und festzustellen; ihr Ziel ist, sie 
auch vom prophetisch verkündeten Heilsplan Gottes aus zu deuten. Auch in der 
Verherrlichung Jesu hat Gott nur Wirklichkeit werden lassen, was vom Messias 
längst geweissagt war. Wenn er den auferweckten Jesus durch seine Rechte er- 
hoben und zum Herrscher-Messias gemacht hat, so ist dadurch Davids Wort in 
Psalm 109,1 erfüllt worden: •Es sprach der Herr zu meinem Herrn: Setze dich zu 
meiner Rechten, bis ich deine Feinde als Schemel unter deine Füße lege". In David 
selbst ist das Wort nicht erfüllt worden, denn er ist gestorben und im Tod ge- 
blieben. David kann also nur von einem andern gesprochen haben, vom Davidsohn 
Jesus, der durch die Rechte Gottes erhöht worden ist (2, 33-35). Und wenn der 
Erhöhte sich als Kyrios dadurch erweist, daß er jetzt den vom Vater empfangenen 
Heiligen Geist ausgießt, so ist auch das Pfingstwunder nur eines der von Gott 
im voraus beschlossenen Heilsereignisse. Denn damit hat die Joel-Prophezeiung 
(3,1-5) ihre Erfüllung erfahren: •Ich werde meinen Geist ausgießen über alles 
Fleisch, so daß eure Söhne und Töchter weissagen". Wenn ferner im Namen Jesu 
Kranke gesund werden und der Erhöhte seine Macht durch Heilungswunder aus- 
übt, so ist auch das nur eine Erfüllung von Psalm 117,22-23: •Der Stein, den die 
Bauleute verwarfen, ist zum Eckstein geworden. Vom Herrn ward dies bewirkt, 
wunderbar ist er in unsern Augen". Die Erhöhung des Kyrios findet ihren krönen- 
den Abschluß in seiner Wiederkunft, die darum mit Sehnsucht als •der Tag des 
Herrn" erwartet wird. Aber auch an ihm erfüllt sich nur die alttestamentliche 
Prophetie (Joel 3,5), in der das eine wie das andere für den Christus Jesus von 
Gott im voraus bestimmt ist. 

Durch diese Einfügung in den Zusammenhang der Heilsökonomie, die schon im 
Alten Testament beginnt, wird offenbar, daß Gott selbst in der Person Jesu in die 
Heilsgeschichte eingegriffen und ihn zum Herrscher-Messias seines Volkes gemacht 
hat. Durch diese Erhöhung wird die Schmach und das Ärgernis seiner Erniedrigung 
überwunden und der Glaube an seine Himmelfahrt, sein Sitzen zur Rechten Gottes 



90 Heinrich Bleienstein 

und sein Königreich im Himmel und auf Erden unter die tragenden Sätze des 
christlichen Bekenntnisses aufgenommen. 

Die neutestamentliche Verkündigung ist ein einziges gewaltiges Zeugnis für den 
erhöhten lebendigen Herrn. Ihre Aussagen über seine gegenwärtige Seins- und 
Wirkungsweise sind für die Christen aller Zeiten von aktueller Bedeutung. Die 
Christenheit steht ja heute noch in der Situation zwischen Geschichte und Zukunft 
Jesu Christi und damit vor der Frage •Christus heute". Was bedeutet Christus 
nicht nur als vergangene Größe, sondern in der unmittelbaren Gegenwart? Gibt es 
ein Sein des ganzen Menschen •in Christus"? Diese Frage nach dem Sein Christi 
und nach dem •Christus heute" ist die Frage nach dem erhöhten Herrn. Damit 
wird seine Geschichte und seine Zukunft in keiner Weise entwertet. Vielmehr liegt 
in der Gegenwart des erhöhten Christus der Schlüssel für den Glauben an seine 
Geschichte und an seine Zukunft. Das ist der Grund, warum die Kirche die wirk- 
liche Gegenwart des erhöhten Christus so tief in ihr theologisches Denken und 
liturgisches Handeln aufgenommen hat. Sie weiß sich von Anfang an als sein sicht- 
barer Leib, der von seiner Herrlichkeit erfüllt ist und diese Herrlichkeit über 
das Weltall ausbreitet. In jedem Meßopfer tritt sein Opfer von Golgotha, das 
in der himmlischen Liturgie •aufgehoben" ist, in unsere unmittelbare Gegenwart 
und in jeder Kommunion empfangen wir seinen durch den Geist verklärten Leib. 
Durch unsern himmlischen Kyrios richten wir unsere Gebete an den Vater und 
jeden Morgen läßt die Kirche ihre Priester bitten: •Christus, Sohn des lebendigen 
Gottes, der du sitzest zur Rechten des Vaters, erbarme dich unser!" Die wirkliche 
Gegenwart des erhöhten Herrn ist das Wesen des kirchlichen Kults und das Herz- 
stück der katholischen Frömmigkeit. 




