
Christusgemeinschaft in Maria 
Zur Sinndeutung marianischer Frömmigkeit 

Von Alois G r i 11 m e i e r S. J., Frankfurt/Main 

Die kirchliche Frömmigkeit stellt uns katholische Christen in betonter Weise 
vor Mariens Wesen und Persönlichkeit. Hier, so sagt die Kirche, ist eine beson- 
dere Möglichkeit für die Verwirklichung deines Heiles gegeben, hier fällt eine 
Entscheidung über dein Christsein, hier kannst du tiefer mit Christus verbunden 
werden. Mit welchem Recht stellt die Kirche die Person Mariens zwischen Christus 
und uns? Wären wir nicht mehr •Christen", inniger bei Christus, wenn wir direkt zu 
ihm gingen? Warum versperrt ihr Katholiken euch so den Weg zum Herrn und 
damit auch zu Gott, dem Vater unseres Herrn Jesus Christus? rufen uns die Christen 
anderer Konfessionen immer wieder zu. Verehrt ihr Katholiken nicht doch mehr 
Maria als Christus (obwohl ihr es nicht wahr haben wollt), als ob unser Heil mehr 
von ihrer Fürbitte als von seinem Erlösungsopfer abhinge? Wird dadurch nicht 
Christi Wort: •Ich bin der Weg!" entwertet? •Es ist (nur) ein Gott", sagt Paulus, 
•und ein Mittler zwischen Gott und den Menschen, nämlich der Mensch Christus 
Jesus" (1 Tim 2,5). 

Vielleicht könnte man die Gegenfrage stellen: Wo wird denn Christus eindeu- 
tiger geglaubt, wo sein Wesen als Gott und als Mensch im Sinn der Schrift und 
der Überlieferung der alten Kirche ernster genommen: bei uns, die wir auch Maria 
ernst nehmen, oder dort, wo Maria ein Schattendasein führt? Die Antwort dar- 
auf fällt nicht schwer, und diese Antwort ist zugleich ein deutlicher Hinweis auf 
die Lösung der Paradoxie, des scheinbaren Widerspruchs unserer so überschweng- 
lich anmutenden Marienverehrung. Der Glaubenssinn der Kirche hat in Maria 
eine besondere Dynamik erspürt, die hintreibt zu Christus. Maria ist das Urbild 
aller Verbindung mit Christus. Sie ist nur aus Christus zu verstehen und weist 
darum notwendig wieder auf Christus zurück. In diesem Hin und Her des gläu- 
bigen Blickes aber • so fühlt es die Kirche • wird das Christusverständnis ge- 
steigert. • Vertrauen wir uns einmal dieser Dynamik zwischen Christus und 
Maria an. 

/. Maria und Christus 

1. Maria ist von Christus her und im Blick auf Christus geschaffen und innerlich 
begnadet und erwählt. Sie ist von vornherein in ihrem ganzen Wesen als Christus- 
gestalt geprägt. Zwar geht sie ihrem Sohn im menschlichen Leben voraus, wie 
eben die Mutter ihrem Kind vorausgeht. Keine Mutter ist aber kraft göttlichen 
Wirkens schon so von ihrem Kinde, dessen Mutter sie werden soll, im voraus 
bestimmt, wie Maria. Das sagt der Glaubenssatz vom Jahre 1854, das Dogma von 
der Unbefleckten Empfängnis Mariens: In Voraussicht der Verdienste Jesu Christi 
und im Hinblick auf sie ist Maria von der Erbschuld bewahrt geblieben. Während 
alle anderen Menschen als Gnadenlose, als Eigentum der Sünde und des Todes ins 
Dasein treten, hat Gott Maria als Erlöste und Begnadete geschaffen; sie ist darum 
nur von Jesus her zu verstehen. Christus ist auch als Mensch Sohn des himmlischen 



92 Alois Grillmeier 

Vaters, weil er als ewiger Gottessohn Mensch geworden ist. Er konnte überhaupt 
nicht aus der Sohnesherrlichkeit herausfallen • auch nicht durch den Eintritt in 
die Gemeinschaft unseres gnadenlosen Geschlechtes. Maria teilt als einzige von 
den Menschen mit ihrem Sohne das Vorrecht, immer in Gnade vor Gott gestan- 
den zu haben, freilich nur wegen ihrer innigen Einheit mit eben diesem Sohn und 
durch dessen Verdienst. Sie ist damit das treueste und treffendste Abbild Jesu 
Christi, des Sohnes Gottes. Dürfen wir Christen, die wir uns um nichts anderes so 
sehr bemühen als um diese Christusähnlichkeit, nicht auf sie als den treuen Spiegel 
des Herrn schauen, der uns das Christusbild schon aufleuchten läßt, bevor er selber 
erschienen ist? 

2. Maria ist nicht bloß von Christus her bestimmt, sondern auch auf Christus 
hingeordnet und darum nur auf ihn hin zu verstehen. Sie hat eine Berufung, die ihr 
ganzes geistiges und leibliches Sein ergreift. Kein Mensch ist von seiner Christus- 
berufung so wesentlich durchdrungen und erfaßt wie die Mutter des Herrn. Viele an- 
dere Menschen sind in besonderer Weise auf den Messias, auf den Christus hin be- 
rufen worden: die Propheten des Alten Bundes, besonders Isaias und Jeremias, und 
als deren größter und letzter Johannes, der Vorläufer des Herrn. Als der Verheißene 
dann selbst erschienen war, hat er seinen hörbaren Ruf an die Apostel ergehen lassen. 
Sie alle wurden von der Gestalt Christi • des Verheißenen und des Erschienenen • 
ergriffen, aber zumeist erst auf der Höhe ihres Lebens, ibisweilen sogar nach einem 
christusfeindlichen Leben, wie Paulus. Nur einen hat Gott schon im Mutterschoß ge- 
heiligt, Johannes den Täufer (Lk 1, 41). Aber bei keinem der für Christus Gezeich- 
neten hat diese Besitzergreifung so früh angesetzt wie bei Maria. Sie ist vom ersten 
Augenblick ihres Daseins wirksam von der Gnade Christi durchformt und für den 
Herrn bereitet. Bei ihr braucht es darum auch keine spätere •Berufung" und noch 
viel weniger eine •Wende", eine •Bekehrung" zu Christus, eine Reinigung mit 
glühender Kohle (vgl. Is 6). Maria ist ruhender und doch lebendiger Besitz Christi 
von Anfang an. 

In dieser ihrer seinshaften Berufung wird Maria zu einer ebenso seinshaften 
Offenbarung des Herrn. Sie wird von Gott den Weg der Jungfräulichkeit geführt 
und dies um Christi willen. Denn diese Jungfräulichkeit soll in besonderer Weise 
die Herkunft und das Wesen Christi und seiner Gnade offenbaren: Jesus Christus 
kommt von oben; er wird Mensch nicht aus dem Wollen und dem Begehren des 
Mannes (vgl. Job. 1, 13), sondern aus dem erhabenen Entschluß Gottes, auf die Welt 
zu kommen, und aus der Kraft des Heiligen Geistes (Lk 1, 35; Mt 1, 20). Ohne die 
Jungfräulichkeit Mariens könnten wir das Kommen Christi in seiner gnadenhaften, 
weltunabhängigen Initiative und Göttlichkeit gar nicht begreifen. Wir können die 
Herrlichkeit des Kommens und des ganzen Wesens Christi erst voll verstehen, wenn 
wir auch auf Maria blicken. Wir müssen ihr Wesen, ihre Gnadengeschichte, ihre eigene 
unbefleckte Empfängnis, ihre Jungfräulichkeit hinzunehmen zum Wesen und zur 
Geschichte Jesu • und dies, um sowohl die echte Geschichtlichkeit, d. h. die Mensch- 
heit Jesu, als auch seine Übergeschichtlichkeit, d. h. seine Gottheit, voll zu erkennen. 
Aus der wahren Mutterschaft Mariens hat die Kirche von jeher auf die wahre 
Menschennatur Christi geschlossen. In der Jungfräulichkeit der Geburt Jesu aus 
Maria aber sah sie immer einen Hinweis darauf, daß Jesus •Sohn des Allerhöch- 



Christusgemeinschaft in Maria 93 

sten" (Lk 1,32), wesenhafter Sohn Gottes sei. Hätte sich dieser Sohn Gottes seine 
Menschennatur unter Mitwirkung irdischer Vaterschaft bereitet, so wäre diese seine 
einzigartige Sohneswürde verdunkelt und gefährdet worden. So eng ist also die 
Verbindung zwischen Christus und Maria, so sehr ist sie auf ihn hingeordnet, daß 
in der alten Kirche Mariendogmen zugleich Christusdogmen werden konnten. Aus- 
sagen über Christus konnten als Glaubenssatz über Maria verkündet werden, wie 
auch Angriffe auf Maria zugleich zu einem Angriff auf Christus wurden. Die Ge- 
schichte des Konzils von Ephesus ist ganz von diesem Ineinander geprägt. Indem die 
Ehre Mariens und ihr Gottesmutter-Titel verteidigt wurden, waren Ehre und 
Wesen ihres Sohnes als des wahren Gottessohnes gerettet. Wenn Maria Gottesge- 
bärerin, Gottesmutter genannt werden darf, dann ist Christus Gott. Wenn sie dieses 
Ehrentitels nicht würdig wäre, dann nur darum, weil ihr Sohn nicht Gott genannt 
werden dürfte. 

Die seinshafte Hinordnung Mariens auf Christus, der Offenbarungscharakter 
ihres Wesens im Hinblick auf die Gottessohnschaft ihres Kindes, wird auch zu 
einer totalen Bezogenheit ihres bewußten geistigen Lebens auf dieses ihr Kind, das 
zugleich ihr Herr ist. •Siehe, ich bin die Magd des Herrn. Mir geschehe nach deinem 
Wort" (Lk 1, 38): darin ist das ganze Christusleben Mariens ausgesprochen, von der 
Verkündigung über das Kreuz bis zur Aufnahme in den Himmel. Die Hinordnung 
auf Christus ist vollendet und läßt keinen freien Raum in Maria zurück. Alles in 
ihr ist von Christus eingenommen. 

3. Darin liegt schließlich die Höhe der Christusverbundenheit Mariens, daß sie 
nicht bloß von Christus her und auf Christus hin bestimmt ist, sondern daß Christus 
in ihr wird und west. Diese Gegenwart Christi in Maria ist zuerst eine geistige und 
dann auch eine leibliche Einwohnung. Sie hat den Sohn Gottes zuerst im Geiste 
empfangen, insofern es Gott auf das gehorsame Ja der Menschheit gegenüber seinem 
Gnadenangebot ankam. Die Jungfrau von Nazareth hat dieses Ja im Namen des 
ganzen Menschengeschlechtes gesprochen (Lk 1,38). Indem aber Maria sich .geistig 
im Glaubensgehorsam Gott ausgeliefert hat, ist sie würdig geworden, die leibliche 
Wohnung des Sohnes Gottes im Geheimnis der Gottesmutterschaft zu werden. Um 
diese Verbindung zu begreifen, genügt die Psychologie einer gewöhnlichen Mut- 
terschaft nicht mehr. Gewiß ist eine Mutterschaft, die auf der Höhe dieser Würde 
steht, mit der leiblichen zugleich eine tiefe seelische und geistige Gemeinschaft von 
Mutter und Kind. Das Ja, mit dem eine Mutter ein Kind annimmt • vielleicht in 
tiefer Bedrängnis •, schlingt von vornherein ein starkes geistiges Band um beide, 
bevor das leibliche Band geknüpft ist. Bei Maria kommt etwas wesenhaft Neues im 
Vergleich zur rein irdischen Mutterschaft hinzu: die gnadenhafte Verbindung zwi- 
schen Christus und ihr im Heiligen Geiste. Dieser Christus, der als Mensch aus ihr 
geboren werden will, wirbt im Heiligen Geist um ihr bräutliches Ja zum Werke der 
Menschwerdung und macht sein leibliches Kommen in die Welt davon abhängig. 
Nachdem aber die Jungfrau dieses Ja gesprochen hat, trägt sie Christus mehr dem 
Geiste als dem Leibe nach. In diesem geistig-leiblichen Einwohnen wurde jene Ver- 
bindung zwischen Christus und Maria geschaffen, die zum Urbild auch unserer Ein- 
heit mit dem Herrn geworden ist. Können wir also über Maria und durch Maria 
näher zu Christus kommen als ohne sie? 



94 Alois Grillmeier 

II. Christus • Maria • der Christ 

Verschiedene Wege zu Gott wären für uns Menschen denkbar und gangbar. Die 
Geschichte menschlichen Ringens um Gott offenbart die vielfältigen Gedanken und 
Sehnsüchte des menschlichen Herzens: Ihn selbst zu sehen, Ihm allein gegenüber zu 
stehen, alles Irdische, Geschaffene zu übersteigen und im geistigen Eins aufzugehen. 
Religiöser Individualismus und Spiritualismus hat kein Verständnis für geschöpf- 
liches Mittlertum. Gab es nicht auch im christlichen Raum, am Anfang christlicher 
Aszese, jene anspruchsvollen Aufstiegs- und Einigungsmystiker platonisierender 
Denkart, denen die Menschheit Christi und selbst der Logos eine zu übersteigende 
Stufe zum Sein und Eins, dem Vater, war? 

Liegt eine solche aller Gemeinschaft überhobene und mittlerlose Gottunmittel- 
barkeit im Heilsplan der christlichen Offenbarung? Nein. Gottes Heilskommen und 
in gewisser Hinsicht auch die ewige Gottesschau verwirklicht sich nicht auf dem 
Wege eines spiritualistischen Individualismus, sondern •im Zeichen" und •in der 
Gemeinschaft", sakramental und kirchlich. Von hier aus müssen wir auch Mariens 
Stellung •zwischen" uns und Christus und dem Vater verstehen. 

1. Gott vermittelt uns seine Unsichtbarkeit nur •sakramental", d. h. in der Sicht- 
barkeit des Fleisches Christi, seiner Kirche und deren Sakramente. Das gilt zunächst 
für die Zeit unseres Wanderns auf Erden. Wenn wir demütig diese verhüllende 
Epiphanie Gottes entgegennehmen, erschließt sich uns Gott, der Unsichtbare. Wenn 
wir das Zeichen seiner Gegenwart annehmen und im Glauben bejahen, wirkt er das, 
was das Zeichen bedeutet, jetzt noch verborgen, dann aber von Angesicht zu An- 
gesicht. Gottes Gnadenwirken ist also wesentlich mittlerisch, vermittelt. Wir kom- 
men erst dann unmittelbar zu ihm, wenn wir den Mittler zu ihm bejahen, • und 
wir finden um so tiefer in ihn hinein, je mehr wir die Notwendigkeit von Zeichen 
und Mittlern seiner Gnadengegenwart anerkennen. Dadurch bekunden wir eine 
tiefe Kenntnis sowohl vom Wesen Gottes wie auch von unserer Geschöpflichkeit und 
Sündenhaftigkeit. Der wahrhaft demütige Christ weiß, daß er nicht würdig ist, den 
ewigen Gott unverhüllt zu schauen (vgl. 1 Tim 6, 16). Wir anerkennen Gottes 
wahrstes, eigentlichstes, unzugängliches Sein, wenn wir sagen: wir brauchen ein 
Zeichen für Gott, wir benötigen einen Mittler zu ihm. Wenn wir in dieser Demut 
vor Gott stehen, ziehen wir ihn zu uns herab und werden seiner viel tiefer teil- 
haft, als wenn wir anspruchsvoll die reine unvermittelte, •sakramentslose" Gottun- 
mittelbarkeit begehren. 

Katholische Theologie und katholisches Glaubensbewußtsein beruhen darauf, die 
ganze Heilswaltung Gottes inkarnatorisch-ekklesiologisch-sakramental zu ver- 
stehen1. Die Kirche hat dieses ihr Heilsverständnis hart verteidigen müssen. Ihr 
Glaube an Menschwerdung, Kirche und Sakrament wurde ihr als eine untrag- 
bare Versinnlichung des Göttlichen, als eine Auslieferung der Religion an die Zu- 
fälligkeit der Geschichte, ja an die Magie, und als schwere Behinderung wahrer 
Religiosität gedeutet. Reine Geistigkeit, reine Innerlichkeit, volle Gottunmittel- 
barkeit • so betonte man •, machen das Wesen wahrer Religion aus. Gewiß ist die 
Gefahr der unstatthaften Versinnlichung für das mittlerisch-kirchlich-sakramentale 

1 Vgl. Otto Semmelroth, S.J, Die Kirche als Ursakrament, Frankfurt/Main 1953. 



Christusgemeinsckaft in Maria 95 

Denken immer gegeben. Die Kirche wußte um diese Gefahr und war immer bemüht, 
ihr zu begegnen. Aber es hieße in stolzer Überheblichkeit Gott gegenüber über sich 
selbst bestimmen und sich selbst erlösen zu wollen, würde man um jener Ge- 
fahr willen die gottgewollte Heilsvermittlung durch den lebendigen Christus in 
seiner sichtbaren Kirche leugnen. 

Aus dieser sakramental-mittlerischen Auffassung vom Kommen Gottes zu uns 
und unserem Gehen zu Gott heraus ist auch die Stellung Mariens zu deuten, die sie 
im Glauben und in der Frömmigkeit der katholischen Kirche einnimmt. Maria wird 
zu einem gnadenhaften Zeichen, gewissermaßen zu einem Sakrament, das der Welt 
Christus bringt (Is 7, 14). Da sie als Gottesmutter Christus für die Welt trägt, ist sie 
das lebendig-wirksame Zeichen der Gegenwart Christi unter uns. Christus selbst 
ist freilich das Ursakrament unseres Heils. Seine Menschheit ist für uns das wirk- 
same Sakrament seiner Gnadenzuwendung. Aber indem seine Menschheit in Maria 
und durch Maria Gestalt annimmt, ja leiblich und seelisch zur Entfaltung kommt 
(das •ex Maria virgine" ist in seinem sehr tiefen Sinne ein bleibendes Wesens- 
merkmal Christi) und in der Kirche für uns greifbar wird, nehmen Maria und die 
Kirche an diesem ursakramentalen Charakter Christi teil und werden für uns die 
lebendigen Träger des einen Mittlers Christus. 

Gibt es also keine Gottunmittelbarkeit in unserem Christenleben? Werden wir 
nicht unmittelbar von Gott selber angesprochen und angerührt? Ist nicht Er, sein 
Heiliger göttlicher Geist es schließlich, der uns allein begnadigen kann? Ohne allen 
Zweifel ist es so. Und doch wird das Gesetz der Vermittlung nicht aufgehoben. Denn 
der Sinn dieser Vermittlung ist nur der, in die Gottunmittelbarkeit zu führen und 
zwar tiefer und seinshafter, sicherer und dauerhafter als es ohne diese Vermittlung 
für uns leib-seelische Wesen in der jetzigen Heilsordnung möglich wäre. Wo- 
durch ist denn Christus in uns der Mittler des Heils? Durch seinen Geist. Diesem 
Geist ist es eigen zu verbinden. Wo er sich einschaltet, wird nicht ein trennendes 
Zwischenglied zwischen Gott und uns eingeschoben, sondern erst das einigende 
Band geknüpft, das uns mit Gott, dem Vater verbindet (vgl. 1 Kor 12, 13). Irdische, 
zumal die materielle Mittlerschaft hat den Nachteil, daß sie mit der verbindenden 
Funktion immer zugleich auch eine trennende ausübt. Der Mörtel, der die Steine 
zusammenhält, verbindet und trennt zugleich. Das verbindende Wesen des Geistes 
Christi aber ist über alle Trennung erhaben. Denn Christi Menschheit ist voll des 
Heiligen Geistes. Christi Mittlerschaft vollzieht sich darum so, daß er uns den 
Geist Gottes sendet. In diesem Geist sind wir aufs innigste mit Christus vereint und 
stehen zugleich als Kinder unmittelbar vor dem Antlitz des Vaters (vgl. Gal 4, 
4-7). _     • 

Dieser Heilige Geist ist es auch, der eine Mittlerschaft Mariens ermöglicht, die 
uns unmittelbar mit Christus und in ihm mit Gott verbindet. Durch Mariens Mitt- 
lerschaft zu Christus und in ihm zum Vater gehen, heißt nicht, daß wir immer erst 
• noch getrennt von beiden • bei Maria weilen müßten, so wie man physisch und 
räumlich in einem Vorzimmer wartet, um eine hochgestellte Person zu sprechen. Wir 
können jederzeit zu Gott kommen, ohne ein solches trennendes •Vorzimmer" 
durchschreiten zu müssen, ohne jemand voraussenden zu müssen, der uns bei Gott 
einführen könnte. Denn es geht hier um eine Vermittlung im Heiligen Geist. Wenn 



96 Alois Grillmeier 

wir im Glauben, d.h. im Heiligen Geist den Weg, auf dem Gottes Gnade, das 
Heil zu uns gekommen ist, anerkennen und bejahen, dann wird die ganze •sakra- 
mentale" Kraft dieses Mittlerweges für uns wirksam. Wenn wir uns vor dem un- 
sichtbaren Gott im Glauben auf Christus berufen, wie er uns in Maria, in seinen 
Heiligen, in der lebendigen Kirche, seinem Leibe, entgegentritt, und also nicht 
mehr allein, sondern in der Gemeinschaft des ganzen Christus, der da ist Haupt und 
Leib ein Christus, vor dem Vater stehen, dann werden wir auch von ihm als solche 
gewertet, die die ganze Sendung Christi in die Welt hinein, mit Einschluß der 
fürbittenden Macht Mariens, der Heiligen, der Kirche sich zu eigen machen, und dies 
um so mehr, je tiefer die Gesinnungen und Haltungen dieser göttlichen •Urbilder" 
in uns Wurzel geschlagen haben. Nach dem Hebräerbrief (7,25) steht ja Jesus •im- 
mer fürbittend für uns beim Vater", und bei ihm stehen die Erlösten, allen voran 
Maria; sie sind von ihrem Erlöser unabtrennbar, und dieser von ihnen. Ihre 
Gebete steigen immerdar mit dem Fürbittgebet Christi zu Gott empor, wie ihr 
Symbol, der Rauch des Altars der Geheimen Offenbarung (5,8; 8,3). 

Wenn wir uns darum vor Gott auf diesen gewaltigen Strom opfernden Betens be- 
rufen, dann beten wir •mittlerisch" und doch in gesteigerter Gottunmittelbarkeit. 
Ja, es gibt gar keine andere Unmittelbarkeit zu Gott als in Christus, der uns seiner- 
seits wieder in Maria als dem Urbild der Kirche entgegentritt. So sehr ist die Un- 
mittelbarkeit zu Gott gewahrt, daß wir tiefer gesehen nur über die Vermittlung 
Gottes überhaupt in gnadenhaften Kontakt mit Maria (und den Heiligen) treten 
können, um ihr von Person zu Person unser Herz zu eröffnen, um sie um ihre Ver- 
mittlung bei Gott zu bitten. Wir sind immer eher bei Gott als bei Maria • und 
dennoch behält das vermittelnde Beten und Tun Mariens und der Heiligen seinen 
vollen, unersetzlichen Wert: denn Gott will uns im Glauben an seine Heilswege vor 
sich sehen, weil darin die Anerkennung unserer Hilflosigkeit und Unwürdigkeit 
am deutlichsten, sozusagen am menschlichsten zum Ausdruck kommt. 

Maria aber steht an den drei entscheidenden Stationen dieses Heilsweges. Es ist 
unmöglich, ihn zu bejahen, ohne auch Mariens Diakonie gläubig mitanzunehmen. 
Mit der gnadenvollen Anrede Gottes an sie, die Vertreterin des Menschengeschlech- 
tes (Lkl,28), hebt das Kommen Gottes zu uns überhaupt an. Ihr Ja zu diesem 
Kommen der Gnade (Lkl,38) ermöglicht rückwirkend und vorausgreifend alles 
Eintreten Gottes in die Welt vom verschlossenen Paradies an bis zur Vollendung 
der Zeiten. (Und wenn jegliche Gnade Gottes der Schöpfung, d.h. Engeln wie 
Menschen gegenüber, als Gnade Christi bezeichnet werden darf, wenn alles Kom- 
men Gottes zu seinen Geschöpfen im Kommen Christi zusammengefaßt ist, dann 
reicht Mariens Ja noch vor den Beginn und den Raum der Menschenwelt hinaus 
hinein in das Reich der Geister.) Denn Gottes Gnadenwille hatte sich an das willige 
Ja der Menschheit (und der gesamten geistigen Schöpfung) gebunden und Maria hat 
es gesprochen. Sie hat es auch durchgehalten bis in die schwerste Stunde der Prüfung, 
da der neue Adam, ihr Sohn, am Kreuz den Gehorsam leisten mußte, auf den es 
Gott ankam und aus dem heraus auch Maria vorerlöst war. Wiederum steht sie 
nicht als Privatperson neben dem Opferaltar ihres Sohnes. Das Wort, das Christus 
vom Kreuz herab an sie das •Weib" und zu Johannes gesprochen hat (Joh 19, 26. 27), 
zeigt, daß es in dieser Stunde nicht um rein individuelle und private Beziehungen 



Christusgemeinsckaft in Maria 97 

zwischen Jesus, Maria und Johannes geht. Es ist ein Heilswort, das uns und die 
ganze Kirche meint2. Diese Kirche aber sieht sich selbst in der Gestalt Mariens unter 
dem Kreuze. Sie betrachtet die Mutter des Herrn gls dessen •Gefährtin" im Er- 
lösungswerk, als die neue Eva, die Mutter der Lebendigen, und als Urbild ihrer 
eigenen Sendung, die darin besteht, die Erlösungsfrüchte vom Kreuze her entgegen- 
zunehmen und sie an die Menschheit auszuteilen. Als Spitze der erlösten Mensch- 
heit und als erstempfangendes Gefäß der Gnade Christi sehen wir Maria endlich 
auch in der Stunde der Geistsendung (Apgl,14; 2,1•4). Gewiß erscheint die 
Mutter Jesu nun als Glied eingeordnet in die sichtbare Gemeinschaft der Kirche. 
Ihr Gliedsein aber bleibt gestaltet aus der ganzen Geschichte und Tiefe ihrer Be- 
rufung und damit behält sie, die Vor- und Erst- und Voll-Erlöste, auch in dieser 
Stunde, da der Geist nicht mehr bloß sie, sondern die ganze Kirche überschattet, 
ihren Vorrang und ihre geistige Mittlerstellung vor Gott. Das ganze Wesen Mariens 
hat sich der Kirche aufgeprägt und die Gemeinde der Erlösten sieht ihr ganzes Sein 
und ihre Sendung in Mariens Wesen und Berufung und Schicksal urbildlich zu- 
sammengefaßt (wie schon der Seher der Geheimen Offenbarung [Kap. 12] das Bild 
der Kirche im Bilde Mariens schaute)3. In der Aufnahme der jungfräulichen Mutter 
des Herrn mit Leib und Seele in den Himmel weiß die Kirche schließlich ihr eigenes 
Schicksal vollendet. 

2. Damit wird einsichtig, daß wir die Mittlerschaft Mariens überhaupt nicht um- 
gehen können. Gott wird uns nicht huldvoll anschauen, wenn wir als isolierte, auf 
uns selbst gestellte Einzelwesen vor ihn hintreten wollten. Nur als Glieder der 
Gemeinschaft Christi, der Kirche, wird er uns als seine Söhne anerkennen, wird er 
uns seine Seligkeit schenken. Es gibt im Himmel keine Privatabteilung, wo sich alle 
jene einrichten könnten, denen die ordentlichen, mittlerischen Heilswege Gottes 
nicht zugesagt haben. Alles ist dort umfaßt von der einen vermittelnden Gemein- 
schaft aller in Christus, von der Kirche der Vollendeten. Engel und Menschen gehören 
zu ihr. Nur als Glieder dieser Gemeinschaft wird uns das Letzte und Höchste zu- 
teil: die Schau des unsichtbaren Gottes. Nach der Lehre der Kirche steht aber Ma- 
ria nicht als irgend ein Glied innerhalb dieser Gemeinschaft, sondern an einer be- 
vorzugten, ja umfassenden und alles einfangenden Stelle. Sie behält auch in der 
Gemeinschaft der Vollendeten ihr Amt als neue Eva, als Mutter aller Lebendigen. 
Als Königin der Engel tritt sie an die Spitze aller in Christus Begnadeten, insofern 
sich durch sie erst Christus der Welt, d. h. den Engeln und Menschen als Quelle der 
Gnade geschenkt hat. Die geschichtlich vermittelnde Stellung Mariens wird dort in 
ihrer Wirkung, in der Kirche der Vollendeten, für alle Ewigkeit sichtbar und gegen- 
wärtig. Jedes Glied dieser Gemeinschaft weiß, daß Maria in seinem Namen das Ja 
zur Erlösung und Begnadigung in Christus gesprochen hat. 

Die wandernde Kirche auf Erden ist überzeugt, daß die mit Leib und Seele schon 
in die Kirche der Ewigkeit vorausgegangene Mutter der Lebendigen innerhalb der 
Gemeinschaft der Erlösten weiterhin eine lebendige Wirksamkeit entfaltet und zwar 

2 Vgl. P. Gächter S.J., Maria im Erdenleben. Neutestamentliche Marienstudien (Innsbruck- 
Wien-München 1953) 201•226. 

3 Vgl. O. Semmelroth, S.J., Urbild der Kirche. Organischer Aufbau des Mariengeheimnis- 
ses {Würzburg 1950). 



98 Alois Grillmeier 

eine solche, die ihrer Würde als bevorzugtem Glied entspricht. Maria hilft mit, 
diese Gemeinschaft der Heiligen zu vollenden und ihr die Gnaden Christi, des Er- 
lösers, zuzuwenden. Niemand kann mehr dazu beitragen, dieses Werk der göttlichen 
Heilsgeschichte in Christus zu Ende zu führen als jene, in der es für uns alle be- 
gonnen hat. 

Das bedeutet freilich nicht, daß nun Maria durch eine persönliche, physische 
Handlung einem jeden Glied der Kirche die Gnade der Erlösung, die Geistes- 
gnade zuteilt. Man hat den Satz gewagt: •Sie (Maria) allein verwaltet und verteilt 
alle deine Gnaden (d. i. die Gnaden des Hl. Geistes, die Christus uns am Kreuz ver- 
dient hat), an wen sie will und in welchem Maße sie will"4. Das ist eine recht 
anthropomorphe Vorstellung oder kann wenigstens als solche ausgedeutet werden. 
Maria hat es durch ihren Gehorsamsakt nur möglich gemacht, daß Gottes Gnaden 
kommen und ausgegossen werden konnten. Von einem Verfügen Mariens über 
diesen Gnadengeist im einzelnen und für einen jeden von uns kann keine Rede sein. 
Gott selbst bleibt souverän in seiner Gnadenverteilung und •verleiht einem jeden 
den Geist, wie er will" (vgl. 1 Kor 12,11). Gewiß wird Gott in seiner Gnadenver- 
verteilung in erster Linie die Fürbitte Mariens miteinbeziehen und den einzelnen 
Menschen entsprechend ihrem mütterlichen Flehen begnaden. Keineswegs aber ver- 
steht die Kirche Mariens fürbittende Mittlerschaft in dem Sinne, daß Gott ein 
ausschließliches Gesetz der Heilsvermittlung daraus gemacht hätte, seine Gnaden so 
zu verteilen, wie es Mariens Wille wäre. Vielmehr wird Maria • wie auch Christus 
als Mensch • ihre Fürbitte einrichten nach dem Bilde des unveränderlichen gött- 
lichen Heilsplanes, den sie in Gott schaut. Diese Fürbitte als solche aber ist ihrer- 
seits wiederum schon von Ewigkeit her in Gottes Heilsgedanken eingebaut • und 
völlig eingeordnet in Gottes unaufhebbare Gnadenoberherrlichkeit. 

Christus • Maria • die Christen: dieses Verhältnis ist wahr und wirksam. Maria 
ist Zeichen und Gefäß der Gnade Christi. Aber diese ihre Mittlerstellung zwischen 
Christus und uns ist im Geiste zu verstehen. Viele mag der Gedanke einer Mittler- 
schaft Mariens oder auch der Heiligen belasten, weil sie ihn falsch verstehen oder 
übertreiben. Sie fühlen sich von dem lebendigen, allgegenwärtigen Gott getrennt 
und an Geschöpfe verwiesen. Wenn sie das wahre, geistige Wesen des Mittler- 
tums Mariens, der Heiligen und vor allem der Menschheit Christi erkennen, werden 
sie vollkommene Gottunmittelbarkeit mit wahrer Mittlerschaft verbunden sehen. 

Ja, diese Gottunmittelbarkeit wird um so tiefer und lauterer sein, je vermittelter 
sie nach dem Willen Gottes ist. In dieser Gegensatzeinheit wird sich ja auch unsere 
unmittelbare Gottesschau in der Ewigkeit vollziehen. Auch in der verklärten Kirche 
der Vollendeten wird die Ordnung des Mittlertums nicht aufgehoben und in ab- 
solute Gottunmittelbarkeit hinübergeführt. Wohl wird die Seligkeit aller die un- 
verhüllte Gottesschau sein. In alle Ewigkeit aber wird die Menschheit Christi ihre 
mittlerische Stellung behalten und allen Gliedern seines Leibes, der Kirche, jenen 
Geist mitteilen, der allein die Befähigung zur Gottesschau verleihen kann. Wie sie 
uns auf Erden im Heiligen Geiste die Gnade übernatürlichen Glaubens vermittelt, 
so werden wir in ihrem Lichte Gott selber schauen. Nicht umsonst wird in der Ge- 

4 So im Gebet der Legio Mariae; vgl. zur Kritik dieses Wortes K. Rahner, ZkTh 75 (1953) 
229; ebenso O. Semmelroth, diese Ztschr. 27 (1954) 59ff. 



Christusgemeinschaft in Maria 99 

heimen Offenbarung bei der Schilderung der Stadt der Vollendeten immer neben 
Gott auch das Lamm, d.h. Christus der Gottmensch, genannt (21, 22, 23; 22,1.3). 
Gott und das Lamm sind Tempel und Leuchte der himmlischen Stadt. Niemand 
wird also ohne die Menschheit Christi selig sein, niemand wird ohne sie und die 
beständig in ihr vermittelte Geistesgnade Gott schauen. 

Damit ergibt sich etwas Wichtiges für die Gestaltung unserer persönlichen Fröm- 
migkeit. Unser Glaube an die Vermittlung des Heiles in Christus, in Maria, in den 
Heiligen muß von aller Enge und VermenschLichung freigemacht werden. Nur wenn 
wir diese Mittlerschaft falsch verstehen, wird sie psychologisch (nicht der Wirklich- 
keit nach) zu einem Zwischenglied, das uns den Blick auf Gott und die wahre 
Gottesunmittelbarkeit versperrt. Das Gehen zu Maria und zu den Heiligen, auch 
die Andacht zur Menschheit Christi, darf nicht zu einem endlosen, bewußtseins- 
mäßigen Antichambrieren in den Vorzimmern Gottes gemacht werden. Wir brau- 
chen nicht zu glauben, daß das Gesetz der Mittlerschaft uns den Zugang zum 
Dreifaltigen Gott versperre oder uns davon abhalte, überhaupt zu Gott selber zu 
gehen. Wir brauchen kein schlechtes Gewissen zu haben, wenn wir ihn unmittelbar 
anreden, weil es etwa größere und tiefere Frömmigkeit wäre, zuerst zu Maria oder 
einem der Heiligen zu gehen. Es wäre für die Entfaltung des inneren Lebens sehr 
hemmend, wenn Christen bei ihrem Beten sich psychologisch immer bei der Anrede 
an Maria, an die Heiligen aufhalten wollten, wenn sie auch durch sie hindurch auf 
Gott hinstreben. Die Erhabenheit der Gottesidee, die Betrachtung des Innenlebens 
des Dreifaltigen Gottes darf und braucht keineswegs von dem Gebetsleben eines 
katholischen Christen ausgeschaltet werden. Prediger und geistliche Väter sollten 
ihre Hauptaufgabe darin erblicken, unsere Gläubigen dahin zu führen • aber im 
Geiste echter Heilsmittlerschaft. Maria, die Heiligen und selbst die Menschheit 
Christi dürfen nicht psychologisch zur •Endstation" des Betens und des Betrach- 
tens der Christen gemacht werden und dies vor lauter Angst, sonst nicht katholisch 
zu sein und den kürzesten Heilsweg zu versäumen. Alles muß hinstreben auf den 
lebendigen, über alles erhabenen Gott. Dieser Gott aber soll uns vor sich sehen als 
solche, die sich im Glauben und frommer Liebe verbunden haben mit den Mittlern 
seines Heils. Diese Bejahung aller Mittlerschaft • des erlösenden Mittlertums 
Christi, der in Christus wirksamen Mittlerschaft Mariens und der Heiligen, dieses 
sich Hineinstellen in Gottes Gnadengemeinschaft, die Kirche, das ist es, was uns 
die volle Gottunmittelbarkeit seinshaft sichert und auch psychologisch in unserem 
Beten gestattet. 

So braucht im marianischen Jahr nicht jede Predigt über Maria gehalten zu wer- 
den, muß nicht jedes Beten zuerst bei ihr anfangen, sollten die Theologen nicht nur 
über Maria schreiben, um den Absichten dieses Jahres zu entsprechen. Christus, Gott 
ist der Sinn des Marianischen Jahres, wie ihn ja auch Papst Pius XII. in seinem 
Rundschreiben •Fulgens Corona" umriß: Rückkehr zu Christus und seinen Ge- 
boten. Diese Rückkehr wird freilich um so tiefer und dauerhafter sein, je mehr sie 
im Geiste Mariens und in lebendiger Verbindung mit ihr vollzogen wird. Dieses 
Jahr wird aber auch echt marianisch gefeiert • ja gerade dann, wenn in besonderer 
Weise von Christus und seinen Geboten, von Gott und seinem Heile, die Rede ist. 
So wird es also bei recht verstandener Mittlerschaft Mariens und dem liebenden 



100 Karl Rahner 

Verweilen in ihrem Wesen zu keiner Verengung kommen. Unser Gehen zu Gott 
wird nur das Tempo ihres Schrittes annehmen, so daß wir •eilends" mit ihr •über 
das Gebirge" (Lk 1,39) dieser Sichtbarkeit hineilen zum unsichtbaren Gott. Unser 
Stehen vor Gott wird demütiger und würdiger zugleich, weil wir uns im Glauben 
und in der Liebe verbinden mit der •Magd des Herrn" und ihrem steten Flehen 
und Bitten vor Gott. Unsere Christusgestaltung wird getreuer und reiner, weil 
wir in seiner Mutter den treuesten Spiegel seines Wesens und das Urbild aller 
Christusähnlichkeit sehen. Wenn wir uns im wahren und ganzen Wesen Mariens 
aufhalten, werden wir immer und unaufhaltsam Gott in Christus begegnen. So 
sollen wir uns der katholischen Synthese dieser •vermittelten Gottunmittelbarkeit" 
voll anvertrauen. Sie gibt uns die völlige Freiheit des Geistes, Gott alles in allem 
sein zu lassen. 

Das Dogma von der Unbefleckten Empfängnis Mariens 
und unsere Frömmigkeit 

Von Karl R a h n e r S. J., Innsbruck 

Die katholischen Christen feiern dieses Jahr nach der Absicht ihres obersten Hir- 
ten als Marianisches Jahr, das in besonderer Weise dem Gedächtnis der Definition 
des Dogmas von der Unbefleckten Empfängnis Mariens (8. Dezember 1854) geweiht 
sein soll. 

Welches sind •die religiösen Werte" dieses Dogmas • so hätte man vor 30 Jah- 
ren, entsprechend der damaligen Zeit und der Formulierung eines damals be- 
kannten Buches, gefragt. Wir heute haben vielleicht nicht mehr so leicht den Mut, 
die Wahrheit Gottes daran zu messen, ob sie uns wertvoll erscheint; wir hegen 
eher Verdacht gegen unsere eigenen Wertmaßstäbe. Aber immerhin: auch wenn 
man alles höchst Fragwürdige von solcher Fragestellung fortnimmt, so bleibt doch 
bestehen: ein Dogma ist nicht nur wahr, sondern ist auch uns gesagt. Uns aber 
ist es nicht nur gesagt, weil es wahr ist, sondern weil diese Wahrheit zu unserm 
Heil ist. Freilich ist sie zu unserem Heil, auch gerade weil sie wahr ist. Aber es 
wäre häretischer Gnostizismus oder die falsche Behauptung, daß Wahrheit und 
Heil, Glaube und Liebe einfach dasselbe seien, wollte man meinen, diese Wahrheit 
sei uns bloß gesagt, weil sie wahr ist. Wir können uns, ja wir müssen uns also 
fragen, was eine Offenbarungswahrheit über die unmittelbar von ihr ausgesagte 
Tatsache hinaus noch für uns bedeute. 

Die einfachste Antwort darauf, deren Einfachheit aber zugleich unsere größte 
Schwierigkeit ist, besteht darin, daß wir durch die Erkenntnis der Wahrheit •mehr" 
über Maria wissen, damit wir sie mehr lieben. Das ist eine ganz einfache 
Sache und darum für uns Komplizierte sehr schwierig. Man muß begreifen, rich- 
tiger: vollziehen, daß Maria ist, daß sie zu lieben ist • in Gott, um seinetwillen 
und um unseres Heiles willen •, daß diese Liebe (zu Gott und allen, die er ge- 




