Christusgemeinschaft in Maria

Zur Sinndeutung marianischer Frommigkeit

Von Alois Grillmeier S. J., Frankfurt/Main

Die kirchliche Frommigkeit stellt uns katholische Christen in betonter Weise
vor Mariens Wesen und Personlichkeit. Hier, so sagt die Kirche, ist eine beson-
dere Moglichkeit fiir die Verwirklichung deines Heiles gegeben, hier fallt eine
Entscheidung iiber dein Christsein, hier kannst du tiefer mit Christus verbunden
werden. Mit welchem Recht stellt die Kirche die Person Mariens zwischen Christus
und uns? Waren wir nicht mehr ,Christen®, inniger bei Christus, wenn wir direkt zu
ihm gingen? Warum versperrt ihr Katholiken euch so den Weg zum Herrn und
damit auch zu Gott, dem Vater unseres Herrn Jesus Christus? rufen uns die Christen
anderer Konfessionen immer wieder zu, Verehrt ihr Katholiken nicht doch mehr
Maria als Christus (obwohl ihr es nicht wahr haben wollt), als ob unser Heil mehr
von ihrer Firbitte als von seinem Erlosungsopfer abhinge? Wird dadurch nicht
Christi Wort: ,Ich bin der Weg!“ entwertet? ,Es ist (nur) ein Gott®, sagt Paulus,
.und ein Mittler zwischen Gott und den Menschen, nimlich der Mensch Christus
Jesns“ (1 Tim 2, 5).

Vielleicht kénnte man die Gegenfrage stellen: Wo wird denn Christus eindeu-
tiger geglaubt, wo sein Wesen als Gott und als Mensch im Sinn der Schrift und
der Uberlieferung der alten Kirche ernster genommen: bei uns, die wir auch Maria
ernst nehmen, oder dort, wo Maria ein Schattendasein fithrt? Die Antwort dar-
auf fillt nicht schwer, und diese Antwort ist zugleich ein deutlicher Hinweis auf
die Losung der Paradoxie, des scheinbaren Widerspruchs nnserer so iiberschweng-
lich anmutenden Marienverehrung. Der Glaubenssinn der Kirche hat in Maria
eine besondere Dynamik erspiirt, die hintreibt zu Christns. Maria ist das Urbild
aller Verbindung mit Christus, Sie ist nur aus Christus zu verstehen und weist
darum notwendig wieder auf Christus zuriick. In diesem Hin und Her des gliu-
bigen Blickes aber — so fithlt es die Kirche — wird das Christusverstindnis ge-
steigert. — Vertrauen wir uns einmal dieser Dynamik zwischen Christus und
Maria an.

1. Maria und Christus

1. Maria ist von Christus her und im Blick auf Christus geschaffen und innerlich
begnadet und erwihlt. Sie ist von vornherein in ithrem ganzen Wesen als Christns-
gestalt gepragt. Zwar geht sie ihrem Sohn im menschlichen Leben voraus, wie
eben die Mutter ihrem Kind vorausgeht. Keine Mutter ist aber kraft géttlichen
Wirkens schon so von ihrem Kinde, dessen Mutter sie werden soll, im voraus
bestimmt, wie Maria. Das sagt der Glanbenssatz vom Jahre 1854, das Dogma von
der Unbefleckten Empfangnis Mariens: In Voraussicht der Verdienste Jesu Christi
und im Hinblick auf sie ist Maria von der Erbschuld bewahrt geblieben. Wahrend
alle anderen Menschen als Gnadenlose, als Figentum der Siinde und des Todes ins
Dasein treten, hat Gott Maria als Erloste und Begnadete geschaffen; sie ist darum
nur von Jesus her zu verstehen, Christus ist auch als Mensch Sohn des himmlischen



92 Alois Grillmeier

Vaters, weil er als ewiger Gottessohn Mensch geworden ist. Er konnte iiberhaupt
nicht aus der Sohnesherrlichkeit herausfallen — auch nicht durch den Eintritt in
die Gemeinschaft unseres gnadenlosen Geschlechtes. Maria teilt als einzige von
den Menschen mit ihrem Sohne das Vorrecht, immer in Gnade vor Gott gestan-
den zu haben, freilich nur wegen ihrer innigen Einheit mit eben diesem Sohn und
durch dessen Verdienst. Sie ist damit das treueste und treffendste Abbild Jesu
Christi, des Sohnes Gottes. Durfen wir Christen, die wir uns um nichts anderes so
sehr bemiihen als um diese Christusdhnlichkeit, nicht auf sie als den treuen Spiegel
des Herrn schauen, der uns das Christusbild schon aufleuchten 148, bevor er selber
erschienen ist?

2. Maria ist nicht blof von Christus her bestimmt, sondern auch auf Christus
hingeordnet und darum nur auf ihn hin zu verstehen. Sie hat eine Berufung, die ihr
ganzes geistiges und leibliches Sein ergreift. Kein Mensch ist von seiner Christus-
berufung so wesentlich durchdrungen und erfafit wie die Mutter des Herrn. Viele an-
dere Menschen sind in besonderer Weise auf den Messias, auf den Christus hin be-
rufen worden: die Propheten des Alten Bundes, besonders Isaias und Jeremias, und
als deren grofiter und letzter Johannes, der Vorlaufer des Herrn. Als der Verheiflene
dann selbst erschienen war, hat er seinen horbaren Ruf an die Apostel ergehen lassen.
Sie alle wurden von der Gestalt Christi — des Verheiflenen und des Erschienenen —
ergriffen, aber zumeist erst auf der Hohe ihres Lebens, bisweilen sogar nach einem
christusfeindlichen Leben, wie Paulus. Nur einen hat Gott schon im Mutterschof§ ge-
heiligt, Johannes den Téufer (Lk 1, 41). Aber bei keinem der fiir Christus Gezeich-
neten hat diese Besitzergreifung so frith angesetzt wie bei Maria. Sie ist vom ersten
Augenblick ihres Daseins wirksam von der Gnade Christi durchformt und fiir den
Herrn bereitet. Bei ihr braucht es darum auch keine spitere ,Berufung® und noch
viel weniger eine ,Wende®, eine ,Bekchrung® zu Christus, eine Reinigung mit
glihender Kohle (vgl. Is 6). Maria ist ruhender und doch lebendiger Besitz Christi
von Anfang an.

In dieser ihrer seinshaften Berufung wird Maria zu einer ebenso seinshaften
Offenbarung des Herrn. Sie wird von Gott den Weg der Jungfriulichkeit gefithrt
und dies um Christi willen. Denn diese Jungfraulichkeit soll in besonderer Weise
die Herkunft und das Wesen Christi und seiner Gnade offenbaren: Jesus Christus
kommt von oben; er wird Mensch nicht aus dem Wollen und dem Begehren des
" Mannes (vgl. Joh 1, 13), sondern aus dem erhabenen Entschlufl Gottes, auf die Welt
zu kommen, und aus der Kraft des Heiligen Geistes (Lk 1, 35; Mt 1, 20). Ohne die
Jungfraulichkeit Mariens konnten wir das Kommen Christi in seiner gnadenhaften,
weltunabhingigen Initiative und Gottlichkeit gar nicht begreifen. Wir konnen die
Herrlichkeit des Kommens und des ganzen Wesens Christi erst voll verstehen, wenn
wir auch auf Mariablicken. Wir miissen ihr Wesen, ithre Gnadengeschichte,ihre eigene
unbefleckte Empfingnis, ihre Jungfriulichkeit hinzunehmen zum Wesen und zur
Geschichte Jesu — und dies, um sowohl die echte Geschichtlichkeit, d. h. die Mensch-
heit Jesu, als auch seine Ubergeschichtlichkeit, d. h. seine Gottheit, voll zu erkennen.
Aus der wahren Mutterschaft Mariens hat die Kirche von jeher auf die wahre
Menschennatur Christi geschlossen. In der Jungfraulichkeit der Geburt Jesu aus
Maria aber sah sie immer einen Hinweis darauf, daf} Jesus ,Sohn des Allerhoch-



Christusgemeinschaft in Maria 93

sten® (Lk 1,32), wesenhafter Sohn Gottes sei, Hatte sich dieser Sohn Gottes seine
Menschennatur unter Mitwirkung irdischer Vaterschaft bereitet, so ware diese seine
einzigartige Sohneswiirde verdunkelt und gefihrdet worden. So eng ist also die
Verbindung zwischen Christus und Maria, so sehr ist sie auf ihn hingeordnet, dafl
in der alten Kirche Mariendogmen zugleich Christusdogmen werden konnten. Aus-
sagen iiber Christus konnten als Glaubenssatz iiber Maria verkiindet werden, wie
auch Angriffe auf Maria zugleich zu einem Angriff auf Christus wurden. Die Ge-
schichte des Konzils von Ephesus ist ganz von diesem Ineinander geprigt. Indem die
Ehre Mariens und ihr Gottesmutter-Titel verteidigt wurden, waren Ehre und
Wesen ihres Sohnes als des wahren Gottessohnes gerettet. Wenn Maria Gottesge-
barerin, Gottesmutter genannt werden darf, dann ist Christus Gott. Wenn sie dieses
Ehrentitels nicht wiirdig wire, dann nur darum, weil ihr Sohn nicht Gott genannt
werden dirfte,

Die seinshafte Hinordnung Mariens auf Christus, der Offenbarungscharakter
ihres Wesens im Hinblick auf die Gottessohnschaft ihres Kindes, wird auch zu
ciner totalen Bezogenheit ihres bewufiten geistigen Lebens auf dieses ihr Kind, das
zugleich ihr Herr ist. ,Siche, ich bin die Magd des Herrn. Mir geschehe nach deinem
Wort“ (Lk 1, 38): darin ist das ganze Christusleben Mariens ausgesprochen, von der
Verkiindigung iiber das Kreuz bis zur Aufnahme in den Himmel. Die Hinordnung
auf Chbristus ist vollendet und 148t keinen freien Raum in Maria zuriick. Alles in
ikr ist von Christus eingenommen.

3. Darin liegt schliefilich die Hohe der Christusverbundenheit Mariens, daf} sie
nicht blofl von Christus her und auf Christus hin bestimmt ist, sondern daff Christus
in ihr wird und west. Diese Gegenwart Christi in Maria ist zuerst eine geistige und
dann auch eine leibliche Einwohnung. Sie hat den Sohn Gottes zuerst im Geiste
empfangen, insofern es Gott auf das gehorsame Ja der Menschheit gegeniiber seinem
Gnadenangebot ankam. Die Jungfrau von Nazareth hat dieses Ja im Namen des
ganzen Menschengeschlechtes gesprochen (Lk 1, 38). Indem aber Maria sich geistig
im Glaubensgehorsam Gott ausgeliefert hat, ist sie wiirdig geworden, die leibliche
Wohnung des Sohnes Gottes im Geheimnis der Gottesmutterschaft zu werden. Um
diese Verbindung zu begreifen, geniigt die Psychologie einer gewdhnlichen Mut-
terschaft nicht mehr. Gewifl ist eine Mutterschaft, die auf der Hohe dieser Wiirde
steht, mit der leiblichen zugleich eine tiefe seelische und geistige Gemeinschaft von
Mutter und Kind. Das Ja, mit dem eine Mutter ein Kind annimmt — vielleicht in
tiefer Bedriangnis —, schlingt von vornherein ein starkes geistiges Band um beide,
bevor das leibliche Band geknipft ist. Bei Maria kommt etwas wesenhaft Neues im
Vergleich zur rein irdischen Mutterschaft hinzu: die gradenhafte Verbindung zwi-
schen Christus und ihr im Heiligen Geiste. Dieser Christus, der als Mensch aus ihr
geboren werden will, wirbt im Heiligen Geist um ihr briutliches Ja zum Werke der
Menschwerdung und macht sein leibliches Kommen in die Welt davon abhingig.
Nachdem aber die Jungfrau dieses Ja gesprochen hat, trigt sie Christus mehr dem
Geiste als dem Leibe nach. In diesem geistig-leiblichen Einwohnen wurde jene Ver-
bindung zwischen Christus und Maria geschaffen, die zum Urbild auch unserer Ein-
heit mit dem Herrn geworden ist. Konnen wir also iiber Maria und durch Maria
néaher zu Christus kommen als ohne sie?



94 Alots Grillmeier
I1. Christus — Maria — der Christ

Verschiedene Wege zu Gott waren fir uns Menschen denkbar und gangbar. Die
Geschichte menschlichen Ringens um Gott offenbart die vielfiltigen Gedanken und
Sehnstichte des menschlichen Herzens: 1hn selbst zu sehen, Ihm allein gegeniber zu
stehen, alles Irdische, Geschaffene zu Gibersteigen und im geistigen Eins aufzugehen.
Religioser Individualismus und Spiritualismus hat kein Verstandnis fiir geschépf-
liches Mittlertum. Gab es nicht auch im christlichen Raum, am Anfang christlicher
Aszese, jene anspruchsvollen Aufstiegs- und Einigungsmystiker platonisierender
Denkart, denen die Menscbheit Christi und selbst der Logos eine zu iibersteigende
Stufe zum Sein und Eins, dem Vater, war?

Liegt eine solche aller Gemeinschaft iiberhobene und mittlerlose Gottunmittel-
barkeit im Heilsplan der christlichen Offenbarung? Nein. Gottes Heilskommen und
in gewisser Hinsicht auch die ewige Gottesschau verwirklicht sich nicht auf dem
Wege eines spiritualistischen Individualismus, sondern ,im Zeichen® und ,in der
Gemeinschaft“, sakramental und kirchlich. Von hier aus missen wir auch Mariens
Stellung ,zwischen® uns und Christus und dem Vater verstehen.

1. Gott vermittelt uns seine Unsichtbarkeit nur ,sakramental®, d. h. in der Sicht-
barkeit des Fleisches Christi, seiner Kirche und deren Sakramente. Das gilt zunachst
fir die Zeit unseres Wanderns auf Erden. Wenn wir demiitig diese verhiillende
Epiphanie Gottes entgegennehmen, erschlieft sich uns Gott, der Unsichtbare. Wenn
wir das Zeichen seiner Gegenwart annehmen und im Glauben bejahen, wirkt er das,
was das Zeichen bedeutet, jetzt noch verborgen, dann aber von Angesicht zu An-
gesicht. Gottes Gnadenwirken ist also wesentlich mittlerisch, vermittelt. Wir kom-
men erst dann unmittelbar zu ihm, wenn wir den Mittler zu ihm bejahen, — und
wir finden um so tiefer in ihn hinein, je mehr wir die Notwendigkeit von Zeichen
und Mittlern seiner Gnadengegenwart anerkennen. Dadurch bekunden wir eine
tiefe Kenntnis sowohl vom Wesen Gottes wie auch von unserer Geschopflichkeit und
Sindenhaftigkeit. Der wahrhaft demiitige Christ weif}, daf er nicht wiirdig ist, den
ewigen Gott unverhillt zu schauen (vgl. 1Tim 6, 16). Wir anerkennen Gottes
wahrstes, eigentlichstes, unzugingliches Sein, wenn wir sagen: wir brauchen ein
Zeichen fiirr Gott, wir bendtigen einen Mittler zu ihm. Wenn wir in dieser Demut
vor Gott stehen, zichen wir ihn zu uns herab und werden seiner viel tiefer teil-
haft, als wenn wir anspruchsvoll die reine unvermittelte, ,sakramentslose® Gottun-
mittelbarkeit begehren,

Katholische Theologie und katholisches Glaubensbewufitsein beruhen darauf, die
ganze Heilswaltung Gottes inkarnatorisch-ekklesiologisch-sakramental zu ver-
stehen!. Die Kirche hat dieses ihr Heilsverstindnis hart verteidigen miissen. Thr
Glaube an Menschwerdung, Kirche und Sakrament wurde ihr als eine untrag-
bare Versinnlichung des Goéttlichen, als eine Auslieferung der Religion an die Zu-
falligkeit der Geschichte, ja an die Magie, und als schwere Behinderung wahrer
Religiositdat gedeutet. Reine Geistigkeit, reine Innerlichkeit, volle Gottunmittel-
barkeit — so betonte man —, machen das Wesen wahrer Religion aus. Gewifd ist die
Gefahr der unstatthaften Versinnlichung fir das mittlerisch-kirchlich-sakramentale

1 Vgl. Otto Semmelroth, S.J, Die Kirche als Ursakrament, Frankfurt/Main 1953.



Christusgemeinschaft in Maria 95

Denken immer gegeben. Die Kirche wuflte um diese Gefahr und war immer bemiiht,
ihr zu begegnen. Aber es hiefle in stolzer Uberheblichkeit Gott gegeniber iber sich
selbst bestimmen und sich selbst erlsen zu wollen, wirde man um jener Ge-
fahr willen die gottgewollte Heilsvermittlung durch den lebendigen Christus in
seiner sichtbaren Kirche leugnen.

Aus dieser sakramental-mittlerischen Auffassung vom Kommen Gottes zu uns
und unserem Gehen zu Gott heraus ist auch die Stellung Mariens zu deuten, die sie
im Glauben und in der Frommigkeit der katholischen Kirche einnimmt. Maria wird
zu einem gnadenhaften Zeichen, gewissermaflen zu einem Sakrament, das der Welt
Christus bringt (Is 7, 14). Da sie als Gottesmutter Christus fiir die Welt tragt, ist sie
das lebendig-wirksame Zeichen der Gegenwart Christi unter uns. Christus selbst
ist freilich das Ursakrament unseres Heils. Seine Menschheit ist fir uns das wirk-
same Sakrament seiner Gnadenzuwendung. Aber indem seine Menschheit in Maria
und durch Maria Gestalt annimmt, ja leiblich und seelisch zur Entfaltung kommt
(das ,ex Maria virgine“ ist in seinem sehr tiefen Sinne ein bleibendes Wesens-
merkmal Christi) und in der Kirche fiir uns greifbar wird, nehmen Maria und die
Kirche an diesem ursakramentalen Charakter Christi teil und werden fir uns die
lebendigen Trager des einen Mittlers Christus.

Gibt es also keine Gottunmittelbarkeit in unserem Christenleben? Werden wir
nicht unmittelbar von Gott selber angesprochen und angeriihrt? Ist nicht Er, sein
Heiliger gottlicher Geist es schlieBlich, der uns allein begnadigen kann? Ohne allen
Zweifel ist es s0. Und doch wird das Gesetz der Vermittlung nicht aufgehoben. Denn
der Sinn dieser Vermittlung ist nur der, in die Gottunmittelbarkeit zu fihren und
zwar tiefer und seinshafter, sicherer und dauerhafter als es ohne diese Vermittlung
fiir uns leib-seelische Wesen in der jetzigen Heilsordnung moglich wire. Wo-
durch ist denn Christus in uns der Mittler des Heils? Durch seinen Geist. Diesem
Geist ist es eigen zu verbinden. Wo er sich einschaltet, wird nicht ein trennendes
Zwischenglied zwischen Gott und uns eingeschoben, sondern erst das einigende
Band gekniipft, das uns mit Gott, dem Vater verbindet (vgl. 1 Kor 12, 13). Irdische,
zumal die materielle Mittlerschaft hat den Nachteil, dal sie mit der verbindenden
Funktion immer zugleich auch eine trennende ausiibt. Der Mortel, der die Steine
zusammenhalt, verbindet und trennt zugleich. Das verbindende Wesen des Geistes
Christi aber ist iiber alle Trennung erhaben. Denn Christi Menschheit ist voll des
Heiligen Geistes. Christi Mittlerschaft vollzieht sich darum so, dafl er uns den
Geist Gottes sendet. In diesem Geist sind wir aufs innigste mit Christus vereint und
stehen zugleich als Kinder unmittelbar vor dem Antlitz des Vaters (vgl. Gal4,
4—7). _

Dieser Heilige Geist ist es auch, der eine Mittlerschaft Mariens ermdglicht, die
uns unmittelbar mit Christus und in ibm mit Gott verbindet. Durch Mariens Mitt-
lerschaft zu Christus und in ihm zum Vater gehen, heifit nicht, daf wir immer erst
— noch getrennt von beiden — bei Maria weilen miifiten, so wie man physisch und
raumlich in einem Vorzimmer wartet, um eine hochgestellte Person zu sprechen. Wir
kéonnen jederzeit zu Gott kommen, ohne ein solches trennendes ,Vorzimmer®
durchschreiten zu miissen, ohne jemand voraussenden zu miissen, der uns bei Gott
einfithren konnte. Denn es geht hier um eine Vermittlung im Heiligen Geist. Wenn



96 Alois Grillmeier

wir im Glaunben, d. h. im Heiligen Geist den Weg, auf dem Gottes Gnade, das
Heil zu uns gekommen ist, anerkennen und bejahen, dann wird die ganze ,sakra-
mentale® Kraft dieses Mittlerweges fiir uns wirksam. Wenn wir uns vor dem un-
sichtbaren Gott im Glauben auf Christus berufen, wie er uns in Maria, in seinen
Heiligen, in der lebendigen Kirche, seinem Leibe, entgegentritt, und also nicht
mehr allein, sondern in der Gemeinschaft des ganzen Christus, der da ist Haupt und
Leib ein Christus, vor dem Vater stehen, dann werden wir auch von ihm- als solche
gewertet, die die ganze Sendung Christi in die Welt hinein, mit Einschlufl der
fiirbittenden Macht Mariens, der Heiligen, der Kirche sich zu eigen machen, und dies
um so mehr, je tiefer die Gesinnungen und Haltungen dieser gottlichen ,Urbilder®
in uns Wurzel geschlagen haben. Nach dem Hebraerbrief (7,25) steht ja Jesus ,,im-
mer firbittend fir uns beim Vater®, und bei ihm stehen die Erlosten, allen voran
Maria; sie sind von ihrem Erléser unabtrennbar, und dieser von ihnen. Ihre
Gebete steigen immerdar mit dem Fiirbittgebet Christi zu Gott empor, wie ihr
Symbol, der Rauch des Altars der Geheimen Offenbarung (5, 8; 8, 3).

Wenn wir uns darom vor Gott auf diesen gewaltigen Strom opfernden Betens be-
rofen, dann beten wir ,mittlerisch* und doch in gesteigerter Gottunmittelbarkeit.
Ja, es gibt gar keine andere Unmittelbarkeit zu Gott als in Christus, der uns seiner-
seits wieder in Maria als dem Urbild der Kirche entgegentritt. So sehr ist die Un-
mittelbarkeit zn Gott gewahrt, da wir tiefer gesehen nur iiber die Vermittlung
Gottes iiberhaupt in gnadenhaften Kontakt mit Maria (und den Heiligen) treten
konnen, um ihr von Person zu Person unser Herz zu eroffnen, um sie um ihre Ver-
mittlung bei Gott zu bitten. Wir sind immer eher bei Gott als bei Maria — und
dennoch behilt das vermittelnde Beten und Tun Mariens und der Heiligen seinen
vollen, unersetzlichen Wert: denn Gott will uns im Glauben an seine Heilswege vor
sich sehen, weil darin die Anerkennung unserer Hilflosigkeit und Unwirdigkeit
am dentlichsten, sozusagen am menschlichsten zum Ausdruck kommt.

Maria aber steht an den drei entscheidenden Stationen dieses Heilsweges. Es ist
unmoglich, ihn zu bejahen, ohne auch Mariens Diakonie glaubig mitanzunehmen.
Mit der gnadenvollen Anrede Gottes an sie, die Vertreterin des Menschengeschlech-
tes (Lk 1, 28), hebt das Kommen Gottes zu uns fiberhaupt an. Ihr Ja zu diesem
Kommen der Gnade (Lk 1,38) ermoglicht riickwirkend und vorausgreifend alles
Eintreten Gottes in die Welt vom verschlossenen Paradies an bis zur Vollendung
der Zeiten. (Und wenn jegliche Gnade Gottes der Schopfung, d.h. Engeln wie
Menschen gegeniiber, als Gnade Christi bezeichnet werden darf, wenn alles Kom-
men Gottes zu seinen Geschopfen im Kommen Christi zusammengefafit ist, dann
reicht Mariens Ja noch vor den Beginn und den Raum der Menschenwelt hinaus
hinein in das Reich der Geister.) Denn Gottes Gnadenwille hatte sich an das willige
Ja der Menschheit (und der gesamten geistigen Schépfung) gebunden und Maria hat
es gesprochen. Sie hat es anch durchgehalten bis in die schwerste Stunde der Priifung,
da der neue Adam, ihr Sohn, am Kreuz den Gehorsam leisten mufite, auf den es
Gott ankam und aus dem herans auch Maria vorerlést war. Wiederum steht sie
nicht als Privatperson neben dem Opferaltar ihres Sohnes. Das Wort, das Christus
vom Kreuz herab an sie das , Weib“ und zn Johannes gesprochen hat (Joh 19, 26. 27),
zeigt, dafl es in dieser Stunde nicht um rein individuelle und private Beziechungen



Christusgemeinschaft in Maria 97

zwischen Jesus, Maria und Johannes geht. Es ist ein Heilswort, das uns und die
ganze Kirche meint2. Diese Kirche aber sieht sich selbst in der Gestalt Mariens unter
dem Kreuze. Sie betrachtet die Mutter des Herrn gls dessen ,Gefdhrtin® im Er-
16sungswerk, als die neue Eva, die Mutter der Lebendigen, und als Urbild ihrer
eigenen Sendung, die darin besteht, die Erlosungsfriichte vom Kreuze her entgegen-
zunehmen und sie an die Menschheit auszuteilen. Als Spitze der erlosten Mensch-
heit und als erstempfangendes Gefal der Gnade Christi sechen wir Maria endlich
auch in der Stunde der Geistsendung (Apg1,14; 2,1—4). Gewif} erscheint die
Mutter Jesu nun als Glied eingeordnet in die sichtbare Gemeinschaft der Kirche.
Ihr Gliedsein aber bleibt gestaltet aus der ganzen Geschichte und Tiefe ihrer Be-
rufung und damit behilt sie, die Vor- und Erst- und Voll-Erléste, auch in dieser
Stunde, da der Geist nicht mehr bloff sie, sondern die ganze Kirche iiberschattet,
ihren Vorrang und ihre geistige Mittlerstellung vor Gott. Das ganze Wesen Mariens
hat sich der Kirche aufgeprigt und die Gemeinde der Erlosten sieht ihr ganzes Sein
und ihre Sendung in Mariens Wesen und Berufung und Schicksal urbildlich zu-
sammengefafit (wie schon der Seher der Geheimen Offenbarung [Kap. 12] das Bild
der Kirche im Bilde Mariens schaute)®. In der Aufnahme der jungfriulichen Mutter
des Herrn mit Leib und Seele in den Himmel weifl die Kirche schlieflich ihr eigenes
Schicksal vollendet.

2. Damit wird einsichtig, daf§ wir die Mittlerschaft Mariens itberhaupt nicht um-
gehen konnen. Gott wird uns nicht huldvoll anschauen, wenn wir als isolierte, auf
uns selbst gestellte Einzelwesen vor ihn hintreten wollten. Nur als Glieder der
Gemeinschaft Christi, der Kirche, wird er uns als seine Sohne anerkennen, wird er
uns seine Seligkeit schenken. Es gibt im Himmel keine Privatabteilung, wo sich alle
jene einrichten konnten, denen die ordentlichen, mittlerischen Heilswege Gottes
nicht zugesagt haben. Alles ist dort umfaflt von der einen vermittelnden Gemein-
schaft aller in Christus, von der Kirche der Vollendeten. Engel und Menschen gehoren
zu ihr. Nur als Glieder dieser Gemeinschaft wird uns das Letzte und Héchste zu-
teil: die Schau des unsichtbaren Gottes. Nach der Lehre der Kirche steht aber Ma-
ria nicht als irgend ein Glied innerhalb dieser Gemeijnschaft, sondern an einer be-
vorzugten, ja umfassenden und alles einfangenden Stelle. Sie behilt auch in der
Gemeinschaft der Vollendeten ihr Amt als neue Eva, als Mutter aller Lebendigen.
Als Konigin der Engel tritt sie an die Spitze aller in Christus Begnadeten, insofern
sich durch sie erst Christus der Welt, d. h. den Engeln und Menschen als Quelle der
Gnade geschenkt hat. Die geschichtlich vermittelnde Stellung Mariens wird dort in
ihrer Wirkung, in der Kirche der Vollendeten, fiir alle Ewigkeit sichtbar und gegen-
wirtig. Jedes Glied dieser Gemeinschaft weiff, dafl Maria in seinem Namen das Ja
zur Erlosung und Begnadigung in Christus gesprochen hat,

Die wandernde Kirche auf Erden ist iiberzeugt, dafl die mit Leib und Seele schon
in die Kirche der Ewigkeit vorausgegangene Mutter der Lebendigen innerhalb der
Gemeinschaft der Erlosten weiterhin eine lebendige Wirksamkeit entfaltet und zwar

2 Vgl. P. Gichter S.]., Maria im Erdenleben. Neutestamentliche Marienstudien (Innsbruck-
Wien-Miinchen 1953) 201-—226.

3 Vgl. O. Semmelroth, 8.J., Urbild der Kirche. Organischer Aufbau des Mariengeheimnis-
ses {Wiirzburg 1950).



98 Alois Grillmeier

eine solche, die ihrer Wiirde als bevorzugtem Glied entspricht. Maria hilft mit,
diese Gemeinschaft der Heiligen zu vollenden und ihr die Gnaden Christi, des Er-
16sers, zuzuwenden. Niemand kann mehr dazu beitragen, dieses Werk der géttlichen
Heilsgeschichte in Christus zu Ende zu fithren als jene, in der es fiir uns alle be-
gonnen bat,

Das bedeutet freilich nicht, dafl nun Maria durch eine personliche, physische
Handlung einem jeden Glied der Kirche die Gnade der Erlésung, die Geistes-
gnade zuteilt. Man hat den Satz gewagt: ,Sie (Maria) allein verwaltet und verteilt
alle deine Gnaden (d. i. die Gnaden des HI. Geistes, die Christus uns am Kreuz ver-
dient hat), an wen sie will und in welchem Mafle sie will“4, Das ist eine recht
anthropomorphe Vorstellung oder kann wenigstens als solche ausgedeutet werden.
Maria hat es durch ihren Gehorsamsakt nur méglich gemacht, dafl Gottes Gnaden
kommen und ausgegossen werden konnten. Von einem Verfiigen Mariens iiber
diesen Gnadengeist im einzelnen und fiir einen jeden von uns kann keine Rede sein.
Gott selbst bleibt souverdn in seiner Gnadenverteilung und ,verleiht einem jeden
den Geist, wie er will* (vgl. 1 Kor 12,11). Gewil wird Gott in seiner Gnadenver-
verteilung in erster Linje die Fiirbitte Mariens miteinbeziechen und den einzelnen
Menschen entsprechend ihrem miitterlichen Flehen begnaden. Keineswegs aber ver-
steht die Kirche Mariens fiirbittende Mittlerschaft in dem Sinne, dafl Gott ein
ausschliefliches Gesetz der Heilsvermittlung daraus gemacht hitte, seine Gnaden so
zu verteilen, wie es Mariens Wille wire. Vielmehr wird Maria — wie auch Christus
als Mensch — ihre Fiirbitte einrichten nach dem Bilde des unverinderlichen gott-
lichen Heilsplanes, den sie in Gott schaut. Diese Fiirbitte als solche aber ist ihrer-
seits wiederum schon von Ewigkeit her in Gottes Heilsgedanken eingebaut — und
vollig eingeordnet in Gottes unaufhebbare Gnadenoberherrlichkeit.

Christus — Maria — die Christen: dieses Verhaltnis ist wahr und wirksam. Maria
ist Zeichen und Gefdfl der Gnade Christi. Aber diese ihre Mittlerstellung zwischen
Christus und uns ist im Geiste zu verstehen. Viele mag der Gedanke einer Mittler-
schaft Mariens oder auch der Heiligen belasten, weil sie ihn falsch verstehen oder
iibertreiben, Sie fithlen sich von dem lebendigen, allgegenwirtigen Gott getrennt
und an Geschopfe verwiesen, Wenn sie das wahre, geistige Wesen des Mittler-
tums Mariens, der Heiligen und vor allem der Menschheit Christi erkennen, werden
sie vollkommene Gottunmittelbarkeit mit wahrer Mittlerschaft verbunden sehen.

Ja, diese Gottunmittelbarkeit wird um so tiefer und lauterer sein, je vermittelter
sie nach dem Willen Gottes ist. In dieser Gegensatzeinheit wird sich ja auch unsere
unmittelbare Gottesschau in der Ewigkeit vollziehen. Auch in der verklirten Kirche
der Vollendeten wird die Ordnung des Mittlertums nicht aufgehoben und in ab-
solute Gottunmittelbarkeit hiniibergefithrt. Wohl wird die Seligkeit aller die un-
verhilllte Gottesschau sein. In alle Ewigkeit aber wird die Menschheit Christi ihre
mittlerische Stellung behalten und allen Gliedern seines Leibes, der Kirche, jenen
Geist mitteilen, der allein die Befahigung zur Gottesschau verleihen kann. Wie sie
uns auf Erden im Heiligen Geiste die Gnade iibernatiirlichen Glaubens vermittelt,
so werden wir in ihrem Lichte Gott selber schauen. Nicht umsonst wird in der Ge-

4 So im Gebet der Legio Mariae; vgl. zur Kritik dieses Wortes K. Rahner, ZkTh 75 (1953)
229; ebenso O. Semmelroth, diese Ztschr. 27 (1954) 59 f.



Christusgemeinschaft in Maria 99

heimen Offenbarung bei der Schilderung der Stadt der Vollendeten immer neben
Gott auch das Lamm, d. h. Christus der Gottmensch, genannt (21, 22, 23; 22, 1. 3).
Gott und das Lamm sind Tempel und Leuchte der himmlischen Stadt. Niemand
wird also ohne die Menschheit Christi selig sein, niemand wird ohne sie und die
bestindig in ihr vermittelte Geistesgnade Gott schauen.

Damit ergibt sich etwas Wichtiges fiir die Gestaltung unserer persénlichen From-
migkeit. Unser Glaube an die Vermittlung des Heiles in Christus, in Maria, in den
Heiligen mufl von aller Enge und Vermenschlichung freigemacht werden. Nur wenn
wir diese Mittlerschaft falsch verstehen, wird sie psychologisch (nicht der Wirklich-
keit nach) zu einem Zwischenglied, das uns den Blick auf Gott und die wahre
Gottesunmittelbarkeit versperrt. Das Gehen zu Maria und zu den Heiligen, auch
die Andacht zur Menschheit Christi, darf nicht zu einem endlosen, bewuftseins-
mifligen Antichambrieren in den Vorzimmern Gottes gemacht werden. Wir brau-
chen nicht zu glauben, dafl das Gesetz der Mittlerschaft uns den Zugang zum
Dreifaltigen Gott versperre oder uns davon abhalte, iiberbaupt zu Gott selber zu
gehen. Wir braudhen kein schlechtes Gewissen zu haben, wenn wir ihn unmittelbar
anreden, weil es etwa grofiere und tiefere Frommigkeit wire, zuerst zu Maria oder
einem der Heiligen zu gehen. Es wire fiir die Entfaltung des inneren Lebens sehr
hemmend, wenn Christen bei ihrem Beten sich psydiologisch immer bei der Anrede
an Maria, an die Heiligen aufhalten wollten, wenn sie auch durch sie hindurch auf
Gott hinstreben. Die Erhabenheit der Gottesidee, die Betrachtung des Innenlebens
des Dreifaltigen Gottes darf und braucht keineswegs von dem Gebetsleben eines
katholischen Christen ausgeschaltet werden. Prediger und geistliche Viter sollten
ihre Hauptaufgabe darin erblicken, unsere Glaubigen dahin zu fithren — aber im
Geiste echter Heilsmittlerschaft. Maria, die Heiligen und selbst die Menschheit
Christi diirfen nicht psychologisch zur ,Endstation“ des Betens und des Betrach-
tens der Christen gemacht werden und dies vor lauter Angst, sonst nicht katholisch
zu sein und den kiirzesten Heilsweg zu versdumen. Alles muf} hinstreben auf den
lebendigen, iiber alles erhabenen Gott. Dieser Gott aber soll uns vor sich sehen als
soldbe, die sich im Glauben und frommer Liebe verbunden haben mit den Mittlern
seines Heils. Diese Bejahung aller Mittlerschaft — des erlésenden Mittlertums
Christi, der in Christus wirksamen Mittlerschaft Mariens und der Heiligen, dieses
sich Hineinstellen in Gottes Gnadengemeinschaft, die Kirche, das ist es, was uns
die volle Gottunmittelbarkeit seinshaft sichert und auch psychologisch in unserem
Beten gestattet.

So braucht im marianischen Jahr nicht jede Predigt iiber Maria gehalten zu wer-
den, muf nicht jedes Beten zuerst bei ihr anfangen, sollten die Theologen nicht nur
iiber Maria schreiben, um den Absichten dieses Jahres zu entsprechen. Christus, Goit
ist der Sinn des Marianischen Jahres, wie ihn ja auch Papst Pius XII. in seinem
Rundschreiben ,Fulgens Corona“ umrifl: Riickkehr zu Christus und seinen Ge-
boten. Diese Riickkehr wird freilich um so tiefer und dauerhafter sein, je mehr sie
im Geiste Mariens und in lebendiger Verbindung mit ihr vollzogen wird. Dieses
Jahr wird aber auch echt marianisch gefeiert — ja gerade dann, wenn in besonderer
Weise von Christus und seinen Geboten, von Gott und seinem Heile, die Rede ist.
So wird es also bei recht verstandener Mittlerschaft Mariens und dem liebenden



100 Karl Rahner

Verweilen in ithrem Wesen zu keiner Verengung kommen. Unser Gehen zu Gott
wird nur das Tempo ihres Schrittes annehmen, so daf wir ,eilends“ mit ihr ,iber
das Gebirge® (Lk 1, 89) dieser Sichtbarkeit hineilen zum unsichtbaren Gott. Unser
Stehen vor Gott wird demiitiger und wiirdiger zugleich, weil wir uns im Glauben
und in der Liebe verbinden mit der ,Magd des Herrn“ und ihrem steten Flehen
und Bitten vor Gott. Unsere Christusgestaltung wird getreuer und reiner, weil
wir in seiner Mutter den treuesten Spiegel seines Wesens und das Urbild aller
Christusahnlichkeit sehen. Wenn wir uns im wahren und ganzen Wesen Mariens
aufhalten, werden wir immer und unaufhaltsam Gott in Christus begegnen. So
sollen wir uns der katholischen Synthese dieser ,vermittelten Gottunmittelbarkeit®
voll anvertrauen. Sie gibt uns die vollige Freiheit des Geistes, Gott alles in allem
sein zu Jassen.

Das Dogma von der Unbefleckten Empfiéngnis Mariens
und unsere Frommigkeit

Von Karl Rahner S. J., Innsbruck

Die katholischen Christen feiern dieses Jahr nach der Absicht ihres obersten Hir-
ten als Marianisches Jahr, das in besonderer Weise dem Gedéchtnis der Definition
des Dogmas von der Unbefleckten Empfangnis Mariens (8. Dezember 1854) geweiht
sein soll.

Welches sind ,,die religiosen Werte“ dieses Dogmas — so hitte man vor 30 Jah-
ren, entsprechend der damaligen Zeit und der Formulierung eines damals be-
kannten Buches, gefragt. Wir heute haben vielleicht nicht mehr so leicht den Mut,
die Wahrheit Gottes daran zu messen, ob sie uns wertvoll erscheint; wir hegen
eher Verdacht gegen unsere eigenen Wertmafstibe. Aber immerhin: auch wenn
man alles hochst Fragwiirdige von solcher Fragestellung fortnimmt, so bleibt doch
bestehen: ein Dogma ist nicht nur wahr, sondern ist auch uns gesagt. Uns aber
ist es nicht nur gesagt, weil es wahr ist, sondern weil diese Wahrheit zu unserm
Heil ist. Freilich ist sie zu unserem Heil, auch gerade weil sie wahr ist. Aber es
wire héretischer Gnostizismus oder die falsche Behauptung, daf Wahrheit und
Heil, Glaube und Liebe einfach dasselbe seien, wollte man meinen, diese Wahrheit
sei uns bloff gesagt, weil sie wahr ist. Wir kénnen uns, ja wir miissen uns also
fragen, was eine Offenbarungswahrheit ber die unmittelbar von ihr ausgesagte
Tatsache hinaus noch fir uns bedeute.

Die einfachste Antwort darauf, deren Einfachheit aber zugleich unsere grofite
Schwierigkeit ist, besteht darin, daf wir durch die Erkenntnis der Wahrheit ,mehr*
iiber Maria wissen, damit wir sie mehr lieben. Das ist eine ganz einfache
Sache und darum fiir uns Komplizierte sehr schwierig. Man mufl begreifen, rich-
tiger: vollziehen, dal Maria ist, daf} sie zu liecben ist — in Gott, um seinetwillen
und um unseres Heiles willen —, dafl diese Liebe (zu Gott und allen, die er ge-





