100 Karl Rahner

Verweilen in ithrem Wesen zu keiner Verengung kommen. Unser Gehen zu Gott
wird nur das Tempo ihres Schrittes annehmen, so daf wir ,eilends“ mit ihr ,iber
das Gebirge® (Lk 1, 89) dieser Sichtbarkeit hineilen zum unsichtbaren Gott. Unser
Stehen vor Gott wird demiitiger und wiirdiger zugleich, weil wir uns im Glauben
und in der Liebe verbinden mit der ,Magd des Herrn“ und ihrem steten Flehen
und Bitten vor Gott. Unsere Christusgestaltung wird getreuer und reiner, weil
wir in seiner Mutter den treuesten Spiegel seines Wesens und das Urbild aller
Christusahnlichkeit sehen. Wenn wir uns im wahren und ganzen Wesen Mariens
aufhalten, werden wir immer und unaufhaltsam Gott in Christus begegnen. So
sollen wir uns der katholischen Synthese dieser ,vermittelten Gottunmittelbarkeit®
voll anvertrauen. Sie gibt uns die vollige Freiheit des Geistes, Gott alles in allem
sein zu Jassen.

Das Dogma von der Unbefleckten Empfiéngnis Mariens
und unsere Frommigkeit

Von Karl Rahner S. J., Innsbruck

Die katholischen Christen feiern dieses Jahr nach der Absicht ihres obersten Hir-
ten als Marianisches Jahr, das in besonderer Weise dem Gedéchtnis der Definition
des Dogmas von der Unbefleckten Empfangnis Mariens (8. Dezember 1854) geweiht
sein soll.

Welches sind ,,die religiosen Werte“ dieses Dogmas — so hitte man vor 30 Jah-
ren, entsprechend der damaligen Zeit und der Formulierung eines damals be-
kannten Buches, gefragt. Wir heute haben vielleicht nicht mehr so leicht den Mut,
die Wahrheit Gottes daran zu messen, ob sie uns wertvoll erscheint; wir hegen
eher Verdacht gegen unsere eigenen Wertmafstibe. Aber immerhin: auch wenn
man alles hochst Fragwiirdige von solcher Fragestellung fortnimmt, so bleibt doch
bestehen: ein Dogma ist nicht nur wahr, sondern ist auch uns gesagt. Uns aber
ist es nicht nur gesagt, weil es wahr ist, sondern weil diese Wahrheit zu unserm
Heil ist. Freilich ist sie zu unserem Heil, auch gerade weil sie wahr ist. Aber es
wire héretischer Gnostizismus oder die falsche Behauptung, daf Wahrheit und
Heil, Glaube und Liebe einfach dasselbe seien, wollte man meinen, diese Wahrheit
sei uns bloff gesagt, weil sie wahr ist. Wir kénnen uns, ja wir miissen uns also
fragen, was eine Offenbarungswahrheit ber die unmittelbar von ihr ausgesagte
Tatsache hinaus noch fir uns bedeute.

Die einfachste Antwort darauf, deren Einfachheit aber zugleich unsere grofite
Schwierigkeit ist, besteht darin, daf wir durch die Erkenntnis der Wahrheit ,mehr*
iiber Maria wissen, damit wir sie mehr lieben. Das ist eine ganz einfache
Sache und darum fiir uns Komplizierte sehr schwierig. Man mufl begreifen, rich-
tiger: vollziehen, dal Maria ist, daf} sie zu liecben ist — in Gott, um seinetwillen
und um unseres Heiles willen —, dafl diese Liebe (zu Gott und allen, die er ge-



Die Unbefleckte Empfingnis und unsere Frommigkeit 101

schaffen, erlést und verewigt hat) das Umfassendste, das allein einfache Selbst-
verstandliche ist (weil es alles unverstandlich Unbegreifliche umgreift). Wer das
begriffen und vollzogen hat, fiir den ist die ,Bedeutsamkeit* der Unbefleckten
Empféngnis kein ,Problem“ mehr. Denn wer freute sich nicht der Vorziige eines
geliebten Menschen? Und wer sucht dann noch eine weitere Begriindung der Be-
deutsamkeit der Erkenntnis eines solchen Vorzugs ,fiir sich selbst“?

Der Liebende freut sich an dem Geliebten. Ohne jene Urbewegung, in der man
von sich wegkommt, ohne nochmals zuriickzufinden, ist man ein Verlorener. Ver-
dammnis besteht darin, daf man nur noch sich selbst lieben kann und darum mit
sich allein auskommen muf. Es gibt aber, christlich gesehen, nur dann eine echte
Liebe zu Gott, wenn diese Liebe alle will, so wie sie Gott gewollt hat, der erst
dann alles in allem ist, wenn alles sein endgiiltiges Bestehen vor ihm gefunden
hat, nicht aber, wenn alles von ihm und seiner Absolutheit verzehrt wire. Wir
sollten den Mut haben uns einzugestehen: wenn du einerseits als katholischer Christ
an dieses Dogma glaubst und doch fast gleichgiiltig fragst, was diese Tatsache
eigentlich dich angehe, dann beweisest du dir nur selbst, dal du noch weit hast
bis dahin, wo der Christ ist, der Gott und seine Heiligen in selbstvergessener
Freude an ihnen, umbekimmert um sich selbst, liebt, Dafl die Zeiten vom
12. Jahrhundert bis zur Definition eine solche selbstverstindliche, fast schwirmeri-
sche Verehrung zur ,Immaculata hatten, war fiir diese Zeiten ein gutes Zeichen,
so milssen wir bekiimmert um unsere eigene geistliche Armut und religiose Kiim-
merlichkeit gestehen (womit nicht gesagt ist, dafl der schon zu den guten alten
Zeiten gehort, der ihre Gesten und ihren Tonfall stereotyp und unchrlich imitiert).
Nur in einem Akt personaler Liebe zu Maria im Heiligen Geist wird der Preis
ihrer Heiligkeit, Reinheit, Gnadenfiille mehr als das Lob abstrakter Ideale, die
mit ihrem Namen etikettiert werden. Es niitzt ja wenig und erregt nur die Wider-
spenstigkeit derer, die bei jedem hohen Wort den Verdacht auf ,Spriiche® emp-
finden, wenn man die Gnadenvorziige der hl. Jungfran preist, ohne zu spiiren, daf§
solch ein Wort nur fruchtbar werden kann im Mafle des gleichzeitigen Wachstums
der Liebe, eines Wachstums, das noch anderer Triebkrifte bedarf als des bloflen
Preises der idealen Vorziige der zu liebenden Person. So kann man am Anfang und
am Ende allen Marienlobes und aller marianischen Theologie den Hérer nur ganz
leise und schlicht bitten, er moge um die Gnade beten, Maria lieben zu kénnen.
Weil die Alten Maria schon liebten, konnten sie so unbefangen schwungvoll mei-
nen, es wire schon alles getan, um andere zur Liebe Mariens zu fithren, wenn sie
das Ideal der allzeit Reinen und Gnadenvollen, Unbefleckten priesen. Wir sollten
unsere Armut eingestehen. Man kann hier und heute diese Stufe nicht iibersprin-
gen. Sie ist der Grund, wenn es uns heute nicht so leicht fallen sollte, ,begeistert®
von der Wahrheit zu sein, die dieses Dogma ausspricht.

Das ist die erste, aber zum Gliick nicht einzige Antwort auf unsere Frage. Eswerden
am Geheimnis der hl. Jungfrau Tatsachen und Strukturen der einen Heilsordnung
nur besonders sichtbar, die auch die unsere ist. Davon sei hier die Rede, weil man
vom weniger Wichtigen mehr sagen kann als vom Entscheidenden.

Mit dem Dogma ist zunichst die Tatsache unmittelbar ausgesprochen, daf} ein
Mensch, der nicht der Mittler, sondern ein Erloster ist, ohne Siinde war. Wir alle



102 Karl Rahner

— anch Maria — sind erldst. Auch ihr Dasein also ist kontrapunktisch zur Sinde
gebaut. Es gibt also iiberhaupt keinen bloflen Menschen, fiir den die Siinde, ibr
Reich und ihre Moglichkeit von vornherein so inexistent waren, dafl sich sein Da-
sein, von Gott und seiner eigenen Freiheit ber, nicht — in Nein oder Ja — ver-
hielte zur Siinde. Auch Maria macht darin keine Ausnahme. Der Anfang ihres
~ Daseins ist erlosende, ungeschuldete Bewahrung vor der Macht der Erbschuld.
Diese hitte von ibr allein ans gesehen, anch ibre Schuld sein miissen, weil auch sie,
von unten geboren, ein Glied der schuldverfangenen Menschheit war. Ihr zeitliches
Dasein mufite sich, trotz aller Freiheit von der Begierlichkeit, als Glaubens-
iibergabe an Gott, angesichts der Moglichkeit der Versagung seiner selbst im Un-
" glanben, vollziehen. Aber so wesentlich das Gemeinsame dieser Schuldmdglichkeit
sie mit uns verbindet, so bleibt doch wahr: sie stand nicht in der Siinde und sie
hat nicht gesiindigt.

Ist dies nicht eine selige Wahrheit? Man muf) freilich auch hier jene Gleich-
setzung vollziechen kdnnen ‘zwischen uns selbst und einem andern Menschen, die
zum Wesen der Liebe und des rechten Vollzugs des menschlichen Seins gehort, um
die Seligkeit dieser Wahrheit zu erfahren. Nur wer betroffen werden kann von der
Tatsache, daf fern irgendwo ein Mensch selbstlos gut war oder grausam zu Tod
gequilt wurde, irgend ein Mensch, dessen Dasein unser vitales Wohlbefinden nicht
erreicht, nur wer sich selbst im andern geehrt oder geschindet erfabren kann (weil
er liebt, nicht weil er einem Egoismus lebt, der anch das fernste Geschehen noch
auf sich bezieht), nur der kann im tiefsten Herzen selig erschrocken sein iber die
Tatsache: es gibt wenigstens einen Menschen, der im Lichte Gottes sein Dasein
begann, einen, der diese Liebe aushielt ohne ihrer iiberdriissig zu werden, ohne an
ihr den unbegreiflichen, aber dauernd mdglichen und uns so unbegreiflich verstand-
lichen Paroxysmus der Aufsissigkeit gegen diese Liebe zu entziinden. Einmal gab
es jemanden, der es ertrug, nngewdhnlich zu sein, und dem Gott nicht gewéhnlich
wurde. Einmal jemanden, der Gottes Gabe in iiberstrémender Fiille empfangen
konnte, ohne sie zu behalten. Einmal war die Alltiglichkeit eines durchschnitt-
lichen Lebens nicht das Zeichen seiner inneren Hohlheit, sondern die Schlichtheit,
in der die Vornehmheit eines kéniglichen Menschen erscheint, und die Unauffallig-
keit, die das Verhalten Gottes zu jenen kennzeichnet, die er wirklich liebt und
nicht blof als Hebel und Brecheisen seiner irdischen Geschichte benutzt. Einmal
ist alles gut gewesen vom reinen Ursprung bis zum unendlichen Ende. Gut, weil
rein entsprungen.

Hier stellen sich aber nun zwei Fragen, die man ruhig aufkommen lassen soll,
weil sie geeignet sind, ein wirklich glaubensgemafles Verstindnis der Unbefleck-
ten Empfingnis so zu gewidhren, dafl es nicht in rhetorisch billigen Enthusiasmus
abgleitet. '

Zunichst einmal: ist der Unterschied, den die Unbefleckte Empfiangnis zwischen
uns Siindern und Maria macht, wirklich so grofi? Die protestantische Polemik gegen
dieses Dogma hat den Streit zwischen Thomisten und Skotisten in dieser Frage in
den Zeiten, da diese Lehre noch kontrovers war, als einen ,Streit um ein paar
Augenblicke® charakterisiert, weil es doch gleichgiiltig sei, ob Maria im ersten
Augenblick ihres Daseins schon vor der Erbsiinde bewahrt oder sehr bald darauof



Die Unbefleckte Empfingnis und unsere Frommigkeit 103

»geheiligt* worden sei. Gewifl kann und mochte man darauf zunichst antworten:
es kommt nicht auf die Lange der Zeit an, sondern auf die Frage, ob Maria iber-
haupt der Macht der Erbschuld und der Herrschaft des Teufels verfallen, ob der
Ursprung ihres Daseins in Schuld oder in Gnade gewesen ist. Aber diese Antwort
allein scheint doch nicht auszureichen. Denn man kann die Gegenfrage stellen: ist
denn unser Ursprung bloff in Finsternis? Gilt nicht doch fiir uns, wenn auch
nicht von uns her, daf alles, auch der Ungehorsam und die Siinde, eingeschlos-
sen ist vom Erbarmen Gottes? Sind wir nicht auch schon vom ersten Augenblick
des Daseins im Raume der Erlosung Christi? Ist nicht die Schuld, erst recht also die
Erbschuld, insofern sie unsere ist, blo zugelassen, weil Gottes Erbarmen wollte
und wuflte, daf sein Ja und nicht unser Nein das letzte Wort sei, das allem
andern Wort im gott-menschlichen Dialog einen letzten Sinn gibt? Reden wir,
wenn wir von der Erbsiinde sprechen, nicht zu apodiktisch von ihr, als ob es keine
Erlésung gibe, keine Erldsung, die trotz ihrer Geschichtlichkeit unserm Dasein
immer schon vorgegeben ist und nicht blof} eine nachtrigliche Wiedergutmachung
eines Schadens darstellt, der in jeder Hinsicht ginzlich beziehungslos zu dieser
" Wiederherstellung entstanden ist? Miifiten wir nicht ,dialektischer* von der Erb-
siinde reden, derart, dafl sie das Gefdhrlichste und Ausweglose ,wdre“, wenn nicht
das Erbarmen Gottes in Christo wirklichste Wirklichkeit wire? Sind wir als Erb-
siinder nicht auch schon die geliebten Siinder, die Gesuchten, die zum Erbe Vorher-
bestimmten? Ist der eine Satz: Da wir noch Sinder waren, ist Christus fiir uns
gestorben (Rém 5, 8), nicht auch in seinem zweiten Teil eine Aussage iiber uns (,fiir
uns“), die uns von Anfang an ebenso qualifiziert wie der Satz (Rom 5,19): Durch
den Ungehorsam des einen sind die vielen zu Siindern geworden? Sind wir also
nicht immer und von Anfang an: erléste Siinder? Ist letztlich also nicht nur dies
die Frage: ob wir diese Erlostheit als Gnade frei glaubend annehmen und darin
zugeben, dafl wir aus uns nur Sinder — wéren? Und kann Maria etwas anderes
tun? '

An dieser Stelle wird der orthodoxe Theologe und der im Katechismus unter-
richtete Christ dazwischenfahren und sagen: hier werden Unterschiede, ja Ab-
grinde vernebelt. Uns ist freilich von Anfang an die Erlésung angeboten, zu-
gedacht. Aber wirklich zuteil wurde sie uns erst in der Taufe. Maria aber besaf}
sie von Anfang an wirklich. In unserem Leben mufl die Erlosung erst noch Ereignis
im Sakrament und im Glauben werden, in einem geschichtlich fixierten Augenblick
innerhalb unseres zeitlich sich entfaltenden Daseins, eines Daseins, das ,,in sich selbst«
einen andern Ursprung hat, mag dieser auch ,in- Gott* von seinem Erbarmen um-
falt gewesen sein. Bei Maria ist der geschaffene Ursprung selbst schon erlést und
geheiligt. Und eben dies macht sich auch in ihrem Leben selbst geltend und bewirkt
dort einen Unterschied zu unserem Dasein. Wir bleiben Gerechte und Siinder zumal,
insofern wir die Last der Begierlichkeit tragen, darum nie ganz ungeteilten Herzens
das in Freiheit sind, was wir sein sollten: die aus der ganzen ungeteilten Kraft des
Herzens Liebenden; wir sind diejenigen, die tdglich sindigen, auch wenn wir nicht
aufhéren, in Gottes Gnade zu sein. Maria aber ist die Ungeteilte, die Sindenlose,
die Heilige. So ist doch ein tiefer Unterschied zwischen uns Siindern und ihr, der
Heiligen. Und darum diirfte uns nur ein seliges Erschrecken ergreifen, dafl es doch



104 Karl Rahner

einmal anders war, als es sonst zu sein pflegt, dafl unsere melancholische Erfahrung,
die , weifl, was mit dem Menschen ist“, doch nicht die ganze Erfahrung ist.

Hier an dieser Stelle erhebt sich aber nun die zweite Frage: ist denn diese
melancholische Erfahrung von der Erbarmlichkeit des Menschen, von seiner dump-
fen Triebhaftigkeit, leeren Oberflichlichkeit und verzweifelten Siindigkeit vor
Gott wirklich eine christliche Erfahrung, die nur dadurch einigermaflen ein Gegen-
gewicht findet, dafl es wenigstens einmal anders war? Ist diese Erfahrung nicht
eben die menschliche Erfahrung, die durch Gottes Gnadenwort desavouiert wird,
nicht dadurch, daf sie als Irrtum erklirt wird (als sei der Mensch im Grunde doch
gegen allen bloflen Schein gut), sondern dadurch, dafl Gott sein anderes, géttlich
wahres Wort in die Wahrheit des Menschen hineinsagt (und der Mensch sogar
so erst sich zu seiner Wahrheit zu bekennen sich getranen kann)? Einfacher gesagt:
Will denn die strahlende Wahrheit von der Unbefleckten Empfangnis sagen: sonst,
aufler bei Maria, ist iiberall blof} triibes Gemenge von Licht und Finsternis, von
urspriinglicher Schuld und nachtriaglich mihsamer, aber nur halber Uberwindung
alles Unheils? Ist Maria die Ungeteilte, weil wir ewig die Geteilten sind? Ist sie
das gelungene Werk, das aus einem Guf} geratene und wir hier immer nur die halb
Gelungenen und die mihselig eben noch Geretteten? Oder ist das christliche
Daseinsverstindnis gerade dieses, dafl die abgrundlose Verlorenheit, die es gibt,
durch das unermeflliche Erbarmen Gottes restlos iiberwunden wird? Ist die ver-
gebene Schuld nur eine halb getilgte? Werden die, so das ewige Erbarmen finden,
immer noch im Grunde wehmiitig resigniert an ihre Schuld denken miissen, als
hitten sie das meiste am moglichen Ertrag ihres Lebens doch verloren?

Unsere Schuld ist answeglos, unselig und als solche das radikal Bése und Sinn-
lose, das blofl Erschreckende, Versteinernde und To6tende, und nichts in der Welt
darf die Kreatur dazu verfithren zu meinen, die Schuld gehore von uns aus und
von sich ans zum geheimen Schopfungssinn, zur unvermeidlichen Weise, wie das
Gute werde. Von daher ist es das Ungeheunerliche und Entsetzliche, gestehen zn
miissen: wir sind Siinder, es gibt die Schuld in unserem Dasein. Aber die vergebene
Schuld? Die Schuld, mit der Gott etwas angefangen hat? Kann, darf man nack
der Vergebung und im Blick auf diese Vergebung noch sagen: es wire besser
gewesen, wenn die Schuld nicht gewesen wire? Wer darauf ohne jedes Zogern mit
Ja zu antworten wagt, der kénnte damit nur sagen wollen, daf} die Siinde in
sich — Siinde ist und sonst nichts, das Gemeine, das Sinnlose, das in sich auch
restlos Unfruchtbare, oder aber (wenn sein Ja ein schlechthinniges wire) er wire
voreilig und gefahrdete (so will uns scheinen) die allmichtige Radikalitit der gott-
lichen Vergebung, die nicht nur vergibt und ,abschreibt®, was ,nicht mehr zu
andern® ist, sondern wahrhaft die Vergangenheit erlésen kann. Aber, so wird man
einwenden, hier wird iibersehen, dafl Gott im Mafl und im Grad seiner mitgeteil-
ten Gite frei ist, daf er nicht das ,Beste® tun muf}, dafl die Kreatur anbetend,
gehorsam und erst darin selig entgegennechmen mufl, was Er ihr faktisch gibt,
auch wenn er mehr gewihren kénnte, daf also eine Vergebung der Schuld
Gnade und Seligkeit bleibt, auch wenn die Bewahrung vor der Schuld die gréflere
und seligere Gnade gewesen wire. Und darum ist es nicht verwunderlich, wenn
die selig entgegengenommene Vergebung der begangenen Schuld , objektiv® immer



Die Unbefleckte Empfingnis und unsere Frommigkeit 105

von der Trauer begleitet sein miifite, die den griifit, der man nur geworden wire
und hitte werden kénnen, wenn man nicht die Schuld auf sich geladen hétte. Ist das
wahr, ist diese Wahrheit wirklich die ganze Wahrheit? Ist siec die Wahrheit der
Wirklichkeit, die ist, wenn Gott — Gott, nicht ein Mensch — vergeben hat? Oder
nur die Wahrheit tiber die Wirklichkeit, die wdre, wenn es sich nicht um eine
gottliche Tilgung der Schuld handeln wiirde, oder wenn Gott anders vergeben
hitte, als er nach seinem Wort in Wirklichkeit vergeben hat, namlich iiberschweng-
lich und mit der ganzen Kraft einer personalen Liebe, die Gottes ist? Spitz gefragt:
Miifite man, wenn einem wirklich und fiir immer vergeben ist, ,eigentlich“ doch
noch um die Schuld trauern? Ist die Seligkeit so auf die anbetungswiirdige Ver-
fiigung Gottes (und auf das Wohlgefallen der Kreatur an ihm) gestellt, der im
allgemeinen nur die ,eben noch Geretteten® wollte, ,eben noch® im Vergleich zu
dem, was geworden ware, wenn wir nicht frei die Siinder hitten sein wollen? Ist
dann Rém 5,20; 8,32; 11,32; Lk 15,22; 15,7 noch ganz wahr? Darf man diese
Satze der Schrift abschwichen, indem man das hier verkiindete Mehr der Gnade
nur herausrechnet im Vergleich zu einer Gnade, die in irgendeiner Annahme
gewesen ware, nicht aber in der, in der wir und alles andere genau so gewesen wire,
wie es ist, die einzige Siinde ausgenommen? '

Wenn wir diesen seligen Optimismus haben diirfen, wenn es wenigstens uns
nicht vom Glauben oder der niichternen Vernunft verboten ist, zu sagen: Die
vergebene Schuld ist wirklich eine felix culpa, eine selige Schuld, so sehr wir in
Furcht und Zittern uns vor der drohenden Schuld hiiten miissen, weil wir uns sonst
der Erlangung der Vergebung der begangenen Schuld unwiirdig machen wiirden,
— wenn also die Vergebung der Siinde durch Gott bewirkt, dafl wir wirklich das
sind, was wir ohne Siinde gewesen oder geworden wiren, dann kann die Seligkeit
der Bewahrung vor der Siinde, die wir der Unbefleckt Empfangenen als ibr un-
ausdenkbares Privileg in verehrender Bewunderung zuerkennen, nicht einfach blof§
darin bestehen, dafl sie die Reine und Vollendete, wir aber die eben noch miithsam
geretteten Sinder sind. Die Immaculata ist nicht einfach das Ideal, das wir hitten
erreichen sollen und als ewig unerreicht von fern griifen. Daf} wir spiter angefan-
gen haben als Maria und — anders als sie — auf dem Weg oft strauchelten, be-
deutet nicht einfach, dafl wir dann nur halb ankommen, wenn wir itberhaupt heim-
finden. Selbstverstandlich bleibt wahr, dafl wir — obwohl das oft falsch verstan-
den wird — geringerer Heiligkeit sein werden als die heilige Jungfran. Aber das
ist eine ganz andere Sache. Hier in unserer Frage geht es darum, ob jeder von uns
sein eigenes Maf}, die Verwirklichung seiner ihm gegebenen Moglichkeiten nicht
und nie ganz erreicht, weil er Siinder war, und dies auch nicht trotz der Vergebung
der Schuld, und ob Maria die einzige in diesem Sinn Vollendete ist, weil sie allein
ohne Makel der Erbschuld empfangen und allein unter den bloflen Menschen, die
sich in Freiheit vollendeten, siindenlos war. Ist auf diese Frage ein Nein erlaubt,
dann kann die Andacht zur Unbefleckten Empfangnis nicht einfach in der schmerz-
lich-siBen Freude bestehen, daff Gott wenigstens einmal sein Werk ideal voll-
bracht hat.

Wenn das aber wiederum bedeutet, dafl Gott zwei sehr verschiedene Weisen zu
derselben seligen Vollendung hat, die Bewahrung vor der Schuld und die Ver-



106 Karl Rakner

gebung der Schuld, dann entsteht die Frage aufs Neue, warum Gott die Unbefleckte
Empfangnis gewollt habe und was sie fiir uns und unsere Frommigkeit bedeute.
Natiirlich konnte man zunachst antworten: Wenn Schuld Schuld ist, dann ist von
Gott her gesehen der schuldlose Weg zur Vollendung der an sich giiltige und so
ein Anfang in Gnade und ein Fortgang in Siindenlosigkeit das Normale. Die ge-
stellte Frage wiirde sich also verwandeln in die, warum trotzdem Gott bei uns
Schuld zugelassen hat und warum sich dies fiir Maria nicht ziemt. Dafl das
dunkle Geheimnis, warum es iiberhaupt Schuld gibt als von Gott zugelassen, hier
nicht Gegenstand unserer Uberlegungen sein kann, ist selbstverstindlich. Dafl
Maria vor personlicher Schuld bewahrt wurde, weil sie die Mutter Christi ist,
bedarf auch zunachst keiner weiteren Erlduterung, Denn in einem solchen Fall ist
nicht nur das endgiiltige Ergebnis des Daseins zu betrachten, sondern die Frage,
ob sich die personliche, begangene und noch nicht vergebene Schuld mit ihrer Wiirde
und Stellung in der Heilsgeschichte vertragt. Was bei Maria den Anfang in Gnade,
also die Unbefleckte Empfangnis im engeren Sinn angeht, so ist die Frage an sich
schwieriger. Man wird jedoch sagen kénnen: ihre Vorherbestimmung zur Gnade
und zum Heil, die schon gegeben ist mit der Vorherbestimmung Christi (im Unter-
schied von uns), bringt es mit sich, dafl bei ihr die Zeitdifferenz zwischen Daseinsan-
fang und Gnadenbeginn, wie sie bei uns vorliegt, sinnlos ist. Denn bei uns ist diese
Differenz gegeben, nicht weil wir zundchst nur (undialektisch) Kinder des Zornes
wiren, sondern weil geschichtlich, in Zeitlichkeit erscheinen sollte, dafl wir von uns
aus nur dieses wiaren und allein von Gottes Gnade aus Kinder der gottlichen Liebe
sind, und nicht schon eindeutig mit Christus als solchem allein bei uns greifbar
dariiber entschieden ist (wie bei Maria), was wir nun eigentlich sind.

Aber diese ,objektive“ Antwort zur Begriindung der zwei Weisen zu ein und
‘derselben seligen Vollendung trifft gar nicht genau den hier eigentlich gemeinten
Fragepunkt. Das ,Worin“ dieser zwei Weisen fragt danach, was es uns angehe,
unsere Frommigkeit und Andacht, daf es aufler unserer Weise, vollkommen (nach
unserem Maf) selig, schuldlos und heilig zu werden, noch eine andere Weise,
namlich die der Unbefleckten Empfingnis gibt. Wir haben ja gesehen, daf dafiir
nicht ausreicht zu sagen: Damit wir den Trost hitten, daf einmal alles gut
wiirde. Denn wir hoffen ja, dafl auch bei uns Siindern alles gut wird. Wir miissen
somit offenbar noch étwas hinzufiigen. Ist es nicht einfach dieses: dafl es unseren
Weg zur seligen Vollendung gibt, soll erscheinen lassen und uns deutlich machen,
dafl unser Heil Gottes Gnade, Gnade allein (also nicht unser gutes Werk aus
eigener Kraft) ist (immer und fiir jeden Fall); dafl es ihren Weg gibt, sollte er-
scheinen lassen und uns deutlich machen, daf unser Heil nur seine Grade ist (also
nicht auch noch unsere Schuld eine Komponente darin fiir immer bleibt) (immer
und in jedem Fall).

Gottes Belehrungen sind Wirklichkeiten, Gottes Theorien Tatsachen. Im leben-
digen Kontakt mit ihnen selbst (vermittelt durch Wort und Satz, aber noch mehr
durch Gnade und echte geistige Koexistenz, die mehr ist als bloBes ,Wissen® in
begrifflicher Form) werden wir von Gott belehrt. Wenn ER uns also sagen will:
Diese Vollendung bin ich, nicht du, 148t er zu, dafl unsere Vollendung aus einem
Ursprung auftaucht, wo es unméglich wird, das, was wir von uns aus sind, fiir



Die Unbefleckte Empfingnis und unsere Frommigkeit 107

Sein und Vollendung zu halten: aus der Schuld. Wenn ER uns aber sagen will,
deine, auch deine Vollendung ist das Licht, nicht die Finsternis, das Reine, nicht
das Tragisch-Zerrissene, das Ganze, nicht das eben noch Gerettete, dann schafft er
die, die rein entsprungen, rein vollendet ist — durch seine Gnade allein.

Wissen, was der Mensch ist, kann man nur, wenn man auf beides blickt: den
toten Anfang und den lebendigen, den Erbsiinder und die Unbefleckte, wenn man
auf beides blicken kann, so wie sich dieser Unterschied real in der Zeit zeitlich
auseinanderlegt: hier im Menschen, der obwohl von der Ewigkeit des Erbarmens
Gottes umfangen, als wirklicher Siinder anfangt; dort in einem Menschen, der,
obwohl in der Zeit von Adam als erlosungsbediirftig herkommend, als der wirk-
lich begnadete beginnt, als der er von Ewigkeit vor Gott steht. Miissen wir nicht
sie anschauen, um zu begreifen, dafl das reine Licht auch fiir die Kreatur das Erste
und Letzte ist, und wir nicht am Ende meinen, dafl in uns — oder gar in Gott —
ein Urboses, ein finster Abgriindiges zur Wesensmitte gehére? Blickt nicht jeder,
der das echt vollzieht, echt den Aufschwung des Glaubens an die heile Kreatur aus
Gottes voller Gnade vollbringt — vielleicht ohne es zu wissen —, auf Maria, in
der Gott verwirklicht hat, was das kreatiirliche Ziel dieser Bewegung der Existenz
ist? Blickte nicht Maria, in der Teilnahme an unserem Los der Siinder, in Nicht-
wissen, in Schmerz, im Stehen unter dem Kreuz auf uns, um zu begreifen, real zu
vollzichen, daff auch ihr Anfang im Sein und im Licht Gnade und nicht unweg-
denkbare Wesensnotwendigkeit ist? Sind wir Siinder ihr nicht vielleicht auch not-
wendig in jenem unbegreiflichen Miissen, in dem die Siinde, die nicht sein darf,
sein ,mufl“? Ist das zu denken blasphemisch, wenn es wahr ist, dafl sie die Un-
befleckte ist durch das Kreuz des Sohnes, das unsere Schuld aufgerichtet hat? Nicht
als ob wir uns dieses Verbrechens der Verbrechen dieser Erde rithmen konnten.
Das wire nur Blasphemie. Aber die Liebende des Kreuzes blickt doch liebend
auf die, die den Schn gekreuzigt haben. Und weil sie diese liebt, sieht sie in
ihnen das, was ihr Anblick wirklich von Gott sagt: fiir niemand, also auch nicht
fiir sie, ist Heil auler in Gott. Wenn sie das im morgendlichen Blick nach oben, er-
glinzend im reinen Aufgang, weifl, dann ist das kein Grund, dafl sie es nicht
auch erkennen sollte im abendlichen Blick in jene Tiefen der Blindheit und der
Schuld, vor der sie bewahrt und aus der wir errettet werden durch die eine Gnade.

Gibt es wirklich ,substantielle® Ideale, das soll heiflen: solche, die einerseits
nicht in der Oberflichlichkeit des leeren Betriebs und Getues fabriziert, sondern
echt aus der Herzmitte des Daseins vollzogen, geglaubt, ersehnt, geliebt werden
und die dennoch anderseits nur als blofle ,Ideale”, als gespenstig Gedachtes exi-
stieren? Ein Christ darf den Mut haben, diese Frage rundweg zu verneinen. Dann
aber darf er kithn behaupten: Wenn in der Tiefe des Grundes des Daseins (dort
wo der Mensch er selber und Gottes Geist mit ihm ist) der Glaube an solche Wahr-
heit getan und erlitten wird, bezieht sich dieser Akt des Daseins nicht nur auf
Gott, auf die transzendente, alles tragende Voraussetzung, die Gnade und auf das
letzte Ziel dieses Aktes, sondern auch dann noch auf dieses reale Ideal, wenn der
Mensch von dessen reiner Verwirklichung gar nichts wissen sollte und meint,
dieses Ideal habe nur ,Existenz® in der Sehnsucht seines entziickten Herzens und

" in der Bitterkeit seiner Tranen. Ist dies aber wahr, dann gilt: wenn ein Mensch,



108 Karl Rahner

trotz der Erfahrung seiner Siindigkeit, seines Ursprungs im Finstern, wirklich
vom Grund seines geisterfiillten Daseins her glaubt, daf die Vollendung nicht
geteilt, sondern lauteres Ja, lauteres Licht ist, und hofft, dafl sie ihm als Gnade
zuteil wird, dann hat er, ob er es weil oder nicht, Ja gesagt zu dem geschaffenen
und erlosten Anfang in der reinen Gnade, der fiir uns alle die reale Zusage
Gottes ist zu diesem Geglaubten und Gehofften, dann hat er, ohne es zu wissen, die
unbefleckte Jungfrau geliebt.

Wir aber kennen dieses Geheimnis auch unseres Daseins beim Namen. Wenn
wir Maria wirklich kennen als die unbefleckte Jungfrau, haben wir nicht nur
jemand geliebt und verehrt, den man ,anch“ lieben und verehren kann, sondern
haben die geschaffene eindeutige Verwirklichung dessen geliebt, was fiir einen
Vollzug der christlichen Frommigkeit wesentlich ist: nidmlich das Ja dazu, den
Zustand, aus dem wir kommen, radikal in das hinein zu iiberwinden, das schon
vom Ursprung an das Dasein der heiligen Jungfrau bis in die letzte Tiefe be-
stimmte: die Gnade Gottes. Wer etwas von der Geschichte des Geistes und auch
der christlichen Theologie weifl (und von da aus etwas ahnt von den Gefahren an
der Wurzel der Frommigkeit), der muf} gestehen: immer wieder ist es fiir den
Menschen eine unheimliche Versuchung, Schuld und Gnade, Licht und Finsternis
als dialektisch gegenseitig und unaufléslich sich bedingende Pole der einen mensch-
lichen Existenz zu betrachten und zu bejahen, ja den als ,naiv® zu betrachten,
der dieses ,Geheimnis des Bosen® nicht verstanden hitte. Wer die unbefledkt
empfangene Jungfrau liebend verehrt, ist gegen diese Gefahr der Frommigkeit
gefeit. Er gehért zu den Kindern des Himmelreiches, deren heilig morgendliche
Naivitdt begreift, dal das eine selige Ja Gottes frither und spiter ist als alles —
doch nur kreatiirliche — Nein des Menschen: frither schon in der Welt in Maria,
der Unbefleckten, und spiter, aber siegreich in uns. Wie kénnte eine christliche
Frommigkeit sich darauf versteifen, sich die kapitale Wahrheit vom undialekti-
schen Vorrang der Gnade vor der Schuld nur abstrakt zu sagen, wenn Gott ihr
diese Wahrheit konkret gesagt hat in Maria, der Unbefleckten?






