
100 Karl Rahner 

Verweilen in ihrem Wesen zu keiner Verengung kommen. Unser Gehen zu Gott 
wird nur das Tempo ihres Schrittes annehmen, so daß wir •eilends" mit ihr •über 
das Gebirge" (Lk 1,39) dieser Sichtbarkeit hineilen zum unsichtbaren Gott. Unser 
Stehen vor Gott wird demütiger und würdiger zugleich, weil wir uns im Glauben 
und in der Liebe verbinden mit der •Magd des Herrn" und ihrem steten Flehen 
und Bitten vor Gott. Unsere Christusgestaltung wird getreuer und reiner, weil 
wir in seiner Mutter den treuesten Spiegel seines Wesens und das Urbild aller 
Christusähnlichkeit sehen. Wenn wir uns im wahren und ganzen Wesen Mariens 
aufhalten, werden wir immer und unaufhaltsam Gott in Christus begegnen. So 
sollen wir uns der katholischen Synthese dieser •vermittelten Gottunmittelbarkeit" 
voll anvertrauen. Sie gibt uns die völlige Freiheit des Geistes, Gott alles in allem 
sein zu lassen. 

Das Dogma von der Unbefleckten Empfängnis Mariens 
und unsere Frömmigkeit 

Von Karl R a h n e r S. J., Innsbruck 

Die katholischen Christen feiern dieses Jahr nach der Absicht ihres obersten Hir- 
ten als Marianisches Jahr, das in besonderer Weise dem Gedächtnis der Definition 
des Dogmas von der Unbefleckten Empfängnis Mariens (8. Dezember 1854) geweiht 
sein soll. 

Welches sind •die religiösen Werte" dieses Dogmas • so hätte man vor 30 Jah- 
ren, entsprechend der damaligen Zeit und der Formulierung eines damals be- 
kannten Buches, gefragt. Wir heute haben vielleicht nicht mehr so leicht den Mut, 
die Wahrheit Gottes daran zu messen, ob sie uns wertvoll erscheint; wir hegen 
eher Verdacht gegen unsere eigenen Wertmaßstäbe. Aber immerhin: auch wenn 
man alles höchst Fragwürdige von solcher Fragestellung fortnimmt, so bleibt doch 
bestehen: ein Dogma ist nicht nur wahr, sondern ist auch uns gesagt. Uns aber 
ist es nicht nur gesagt, weil es wahr ist, sondern weil diese Wahrheit zu unserm 
Heil ist. Freilich ist sie zu unserem Heil, auch gerade weil sie wahr ist. Aber es 
wäre häretischer Gnostizismus oder die falsche Behauptung, daß Wahrheit und 
Heil, Glaube und Liebe einfach dasselbe seien, wollte man meinen, diese Wahrheit 
sei uns bloß gesagt, weil sie wahr ist. Wir können uns, ja wir müssen uns also 
fragen, was eine Offenbarungswahrheit über die unmittelbar von ihr ausgesagte 
Tatsache hinaus noch für uns bedeute. 

Die einfachste Antwort darauf, deren Einfachheit aber zugleich unsere größte 
Schwierigkeit ist, besteht darin, daß wir durch die Erkenntnis der Wahrheit •mehr" 
über Maria wissen, damit wir sie mehr lieben. Das ist eine ganz einfache 
Sache und darum für uns Komplizierte sehr schwierig. Man muß begreifen, rich- 
tiger: vollziehen, daß Maria ist, daß sie zu lieben ist • in Gott, um seinetwillen 
und um unseres Heiles willen •, daß diese Liebe (zu Gott und allen, die er ge- 



Die Unbefleckte Empfängnis und unsere Frömmigkeit 101 

schaffen, erlöst und verewigt hat) das Umfassendste, das allein einfache Selbst- 
verständliche ist (weil es alles unverständlich Unbegreifliche umgreift). Wer das 
begriffen und vollzogen hat, für den ist die •Bedeutsamkeit" der Unbefleckten 
Empfängnis kein •Problem" mehr. Denn wer freute sich nicht der Vorzüge eines 
geliebten Menschen? Und wer sucht dann noch eine weitere Begründung der Be- 
deutsamkeit der Erkenntnis eines solchen Vorzugs •für sich selbst"? 

Der Liebende freut sich an dem Geliebten. Ohne jene Urbewegung, in der man 
von sich wegkommt, ohne nochmals zurückzufinden, ist man ein Verlorener. Ver- 
dammnis besteht darin, daß man nur noch sich selbst lieben kann und darum mit 
sich allein auskommen muß. Es gibt aber, christlich gesehen, nur dann eine echte 
Liebe zu Gott, wenn diese Liebe alle will, so wie sie Gott gewollt hat, der erst 
dann alles in allem ist, wenn alles sein endgültiges Bestehen vor ihm gefunden 
hat, nicht aber, wenn alles von ihm und seiner Absolutheit verzehrt wäre. Wir 
sollten den Mut haben uns einzugestehen: wenn du einerseits als katholischer Christ 
an dieses Dogma glaubst und doch fast gleichgültig fragst, was diese Tatsache 
eigentlich dich angehe, dann beweisest du dir nur selbst, daß du noch weit hast 
bis dahin, wo der Christ ist, der Gott und seine Heiligen in selbstvergessener 
Freude an ihnen, umbekümmert um sich selbst, liebt. Daß die Zeiten vom 
12. Jahrhundert bis zur Definition eine solche selbstverständliche, fast schwärmeri- 
sche Verehrung zur •Immaculata" hatten, war für diese Zeiten ein gutes Zeichen, 
so müssen wir bekümmert um unsere eigene geistliche Armut und religiöse Küm- 
merlichkeit gestehen (womit nicht gesagt ist, daß der schon zu den guten alten 
Zeiten gehört, der ihre Gesten und ihren Tonfall stereotyp und unehrlich imitiert). 
Nur in einem Akt personaler Liebe zu Maria im Heiligen Geist wird der Preis 
ihrer Heiligkeit, Reinheit, Gnadenfülle mehr als das Lob abstrakter Ideale, die 
mit ihrem Namen etikettiert werden. Es nützt ja wenig und erregt nur die Wider- 
spenstigkeit derer, die bei jedem hohen Wort den Verdacht auf •Sprüche" emp- 
finden, wenn man die Gnadenvorzüge der hl. Jungfrau preist, ohne zu spüren, daß 
solch ein Wort nur fruchtbar werden kann im Maße des gleichzeitigen Wachstums 
der Liebe, eines Wachstums, das noch anderer Triebkräfte bedarf als des bloßen 
Preises der idealen Vorzüge der zu liebenden Person. So kann man am Anfang und 
am Ende allen Marienlobes und aller marianischen Theologie den Hörer nur ganz 
leise und schlicht bitten, er möge um die Gnade beten, Maria lieben zu können. 
Weil die Alten Maria schon liebten, konnten sie so unbefangen schwungvoll mei- 
nen, es wäre schon alles getan, um andere zur Liebe Mariens zu führen, wenn sie 
das Ideal der allzeit Reinen und Gnadenvollen, Unbefleckten priesen. Wir sollten 
unsere Armut eingestehen. Man kann hier und heute diese Stufe nicht übersprin- 
gen. Sie ist der Grund, wenn es uns heute nicht so leicht fallen sollte, •begeistert" 
von der Wahrheit zu sein, die dieses Dogma ausspricht. 

Das ist die erste, aber zum Glück nicht einzige Antwort auf unsere Frage. Es werden 
am Geheimnis der hl. Jungfrau Tatsachen und Strukturen der einen Heilsordnung 
nur besonders sichtbar, die auch die unsere ist. Davon sei hier die Rede, weil man 
vom weniger Wichtigen mehr sagen kann als vom Entscheidenden. 

Mit dem Dogma ist zunächst die Tatsache unmittelbar ausgesprochen, daß ein 
Mensch, der nicht der Mittler, sondern ein Erlöster ist, ohne Sünde war. Wir alle 



102 Karl Rahner 

• auch Maria • sind erlöst. Audi ihr Dasein also ist kontrapunktisch zur Sünde 
gebaut. Es gibt also überhaupt keinen bloßen Menschen, für den die Sünde, ihr 
Reich und ihre Möglichkeit von vornherein so inexistent wären, daß sich sein Da- 
sein, von Gott und seiner eigenen Freiheit her, nicht • in Nein oder Ja • ver- 
hielte zur Sünde. Auch Maria macht darin keine Ausnahme. Der Anfang ihres 
Daseins ist erlösende, ungeschuldete Bewahrung vor der Macht der Erbschuld. 
Diese hätte von ihr allein aus gesehen, auch ihre Schuld sein müssen, weil auch sie, 
von unten geboren, ein Glied der schuldverfangenen Menschheit war. Ihr zeitliches 
Dasein mußte sich, trotz aller Freiheit von der Begierlichkeit, als Glaubens- 
übergabe an Gott, angesichts der Möglichkeit der Versagung seiner selbst im Un- 
glauben, vollziehen. Aber so wesentlich das Gemeinsame dieser Schuldmöglichkeit 
sie mit uns verbindet, so bleibt doch wahr: sie stand nicht in der Sünde und sie 
hat nicht gesündigt. 

Ist dies nicht eine selige Wahrheit? Man muß freilich auch hier jene Gleich- 
setzung vollziehen können zwischen uns selbst und einem andern Menschen, die 
zum Wesen der Liebe und des rechten Vollzugs des menschlichen Seins gehört, um 
die Seligkeit dieser Wahrheit zu erfahren. Nur wer betroffen werden kann von der 
Tatsache, daß fern irgendwo ein Mensch selbstlos gut war oder grausam zu Tod 
gequält wurde, irgend ein Mensch, dessen Dasein unser vitales Wohlbefinden nicht 
erreicht, nur wer sich selbst im andern geehrt oder geschändet erfahren kann (weil 
er liebt, nicht weil er einem Egoismus lebt, der auch das fernste Geschehen noch 
auf sich bezieht), nur der kann im tiefsten Herzen selig erschrocken sein über die 
Tatsache: es gibt wenigstens einen Menschen, der im Lichte Gottes sein Dasein 
begann, einen, der diese Liebe aushielt ohne ihrer überdrüssig zu werden, ohne an 
ihr den unbegreiflichen, aber dauernd möglichen und uns so unbegreiflich verständ- 
lichen Paroxysmus der Aufsässigkeit gegen diese Liebe zu entzünden. Einmal gab 
es jemanden, der es ertrug, ungewöhnlich zu sein, und dem Gott nicht gewöhnlich 
wurde. Einmal jemanden, der Gottes Gabe in überströmender Fülle empfangen 
konnte, ohne sie zu behalten. Einmal war die Alltäglichkeit eines durchschnitt- 
lichen Lebens nicht das Zeichen seiner inneren Hohlheit, sondern die Schlichtheit, 
in der die Vornehmheit eines königlichen Menschen erscheint, und die Unauffällig- 
keit, die das Verhalten Gottes zu jenen kennzeichnet, die er wirklich liebt und 
nicht bloß als Hebel und Brecheisen seiner irdischen Geschichte benutzt. Einmal 
ist alles gut gewesen vom reinen Ursprung bis zum unendlichen Ende. Gut, weil 
rein entsprungen. 

Hier stellen sich aber nun zwei Fragen, die man ruhig aufkommen lassen soll, 
weil sie geeignet sind, ein wirklich glaubensgemäßes Verständnis der Unbefleck- 
ten Empfängnis so zu gewähren, daß es nicht in rhetorisch billigen Enthusiasmus 
abgleitet. 

Zunächst einmal: ist der Unterschied, den die Unbefleckte Empfängnis zwischen 
uns Sündern und Maria macht, wirklich so groß? Die protestantische Polemik gegen 
dieses Dogma hat den Streit zwischen Thomisten und Skotisten in dieser Frage in 
den Zeiten, da diese Lehre noch kontrovers war, als einen •Streit um ein paar 
Augenblicke" charakterisiert, weil es doch gleichgültig sei, ob Maria im ersten 
Augenblick ihres Daseins schon vor der Erbsünde bewahrt oder sehr bald darauf 



Die Unbefleckte Empfängnis und unsere Frömmigkeit 103 

•geheiligt" worden sei. Gewiß kann und möchte man darauf zunächst antworten: 
es kommt nicht auf die Länge der Zeit an, sondern auf die Frage, ob Maria über- 
haupt der Macht der Erbschuld und der Herrschaft des Teufels verfallen, ob der 
Ursprung ihres Daseins in Schuld oder in Gnade gewesen ist. Aber diese Antwort 
allein scheint doch nicht auszureichen. Denn man kann die Gegenfrage stellen: ist 
denn unser Ursprung bloß in Finsternis? Gilt nicht doch für uns, wenn auch 
nicht von uns her, daß alles, auch der Ungehorsam und die Sünde, eingeschlos- 
sen ist vom Erbarmen Gottes? Sind wir nicht auch schon vom ersten Augenblick 
des Daseins im Räume der Erlösung Christi? Ist nicht die Schuld, erst recht also die 
Erbschuld, insofern sie unsere ist, bloß zugelassen, weil Gottes Erbarmen wollte 
und wußte, daß sein Ja und nicht unser Nein das letzte Wort1 sei, das allem 
andern Wort im gott-menschlichen Dialog einen letzten Sinn gibt? Reden wir, 
wenn wir von der Erbsünde sprechen, nicht zu apodiktisch von ihr, als ob es keine 
Erlösung gäbe, keine Erlösung, die trotz ihrer Geschichtlichkeit unserm Dasein 
immer schon vorgegeben ist und nicht bloß eine nachträgliche Wiedergutmachung 
eines Schadens darstellt, der in jeder Hinsicht gänzlich beziehungslos zu dieser 
Wiederherstellung entstanden ist? Müßten wir nicht •dialektischer" von der Erb- 
sünde reden, derart, daß sie das Gefährlichste und Ausweglose •wäre", wenn nicht 
das Erbarmen Gottes in Christo wirklichste Wirklichkeit wäre? Sind wir als Erb- 
sünder nicht auch schon die geliebten Sünder, die Gesuchten, die zum Erbe Vorher- 
bestimmten? Ist der eine Satz: Da wir noch Sünder waren, ist Christus für uns 
gestorben (Rom 5,8), nicht auch in seinem zweiten Teil eine Aussage über uns (•für 
uns"), die uns von Anfang an ebenso qualifiziert wie der Satz (Rom 5,19): Durch 
den Ungehorsam des einen sind die vielen zu Sündern geworden? Sind wir also 
nicht immer und von Anfang an: erlöste Sünder? Ist letztlich also nicht nur dies 
die Frage: ob wir diese Erlöstheit als Gnade frei glaubend annehmen und darin 
zugeben, daß wir aus uns nur Sünder • wären? Und kann Maria etwas anderes 
tun? 

An dieser Stelle wird der orthodoxe Theologe und der im Katechismus unter- 
richtete Christ dazwischenfahren und sagen: hier werden Unterschiede, ja Ab- 
gründe vernebelt. Uns ist freilich von Anfang an die Erlösung angeboten, zu- 
gedacht. Aber wirklich zuteil wurde sie uns erst in der Taufe. Maria aber besaß 
sie von Anfang an wirklich. In unserem Leben muß die Erlösung erst noch Ereignis 
im Sakrament und im Glauben werden, in einem geschichtlich fixierten Augenblick 
innerhalb unseres zeitlich sich entfaltenden Daseins, eines Daseins, das •in sich selbst" 
einen andern Ursprung hat, mag dieser auch •in Gott" von seinem Erbarmen um- 
faßt gewesen sein. Bei Maria ist der geschaffene Ursprung selbst schon erlöst und 
geheiligt. Und eben dies macht sich auch in ihrem Leben selbst geltend und bewirkt 
dort einen Unterschied zu unserem Dasein. Wir bleiben Gerechte und Sünder zumal, 
insofern wir die Last der Begierlichkeit tragen, darum nie ganz ungeteilten Herzens 
das in Freiheit sind, was wir sein sollten: die aus der ganzen ungeteilten Kraft des 
Herzens Liebenden; wir sind diejenigen, die täglich sündigen, auch wenn wir nicht 
aufhören, in Gottes Gnade zu sein. Maria aber ist die Ungeteilte, die Sündenlose, 
die Heilige. So ist doch ein tiefer Unterschied zwischen uns Sündern und ihr, der 
Heiligen. Und darum dürfte uns nur ein seliges Erschrecken ergreifen, daß es doch 



104 Karl Rahner 

einmal anders war, als es sonst zu sein pflegt, daß unsere melancholische Erfahrung, 
die •weiß, was mit dem Menschen ist", doch nicht die ganze Erfahrung ist. 

Hier an dieser Stelle erhebt sich aber nun die zweite Frage: ist denn diese 
melancholische Erfahrung von der Erbärmlichkeit des Menschen, von seiner dump- 
fen Triebhaftigkeit, leeren Oberflächlichkeit und verzweifelten Sündigkeit vor 
Gott wirklich eine christliche Erfahrung, die nur dadurch einigermaßen ein Gegen- 
gewicht findet, daß es wenigstens einmal anders war? Ist diese Erfahrung nicht 
eben die menschliche Erfahrung, die durch Gottes Gnadenwort desavouiert wird, 
nicht dadurch, daß sie als Irrtum erklärt wird (als sei der Mensch im Grunde doch 
gegen allen bloßen Schein gut), sondern dadurch, daß Gott sein anderes, göttlich 
wahres Wort in die Wahrheit des Menschen hineinsagt (und der Mensch sogar 
so erst sich zu seiner Wahrheit zu bekennen sich getrauen kann)? Einfacher gesagt: 
Will denn die strahlende Wahrheit von der Unbefleckten Empfängnis sagen: sonst, 
außer bei Maria, ist überall bloß trübes Gemenge von Licht und Finsternis, von 
ursprünglicher Schuld und nachträglich mühsamer, aber nur halber Überwindung 
alles Unheils? Ist Maria die Ungeteilte, weil wir ewig die Geteilten sind? Ist sie 
das gelungene Werk, das aus einem Guß geratene und wir hier immer nur die halb 
Gelungenen und die mühselig eben noch Geretteten? Oder ist das christliche 
Daseinsverständnis gerade dieses, daß die äbgrundlose Verlorenheit, die es gibt, 
durch das unermeßliche Erbarmen Gottes restlos überwunden wird? Ist die ver- 
gebene Schuld nur eine halb getilgte? Werden die, so das ewige Erbarmen finden, 
immer noch im Grunde wehmütig resigniert an ihre Schuld denken müssen, als 
hätten sie das meiste am möglichen Ertrag ihres Lebens doch verloren? 

Unsere Schuld ist ausweglos, unselig und als solche das radikal Böse und Sinn- 
lose, das bloß Erschreckende, Versteinernde und Tötende, und nichts in der Welt 
darf die Kreatur dazu verführen zu meinen, die Schuld gehöre von uns aus und 
von sich aus zum geheimen Schöpfungssinn, zur unvermeidlichen Weise, wie das 
Gute werde. Von daher ist es das Ungeheuerliche und Entsetzliche, gestehen zu 
müssen: wir sind Sünder, es gibt die Schuld in unserem Dasein. Aber die vergebene 
Schuld? Die Schuld, mit der Gott etwas angefangen hat? Kann, darf man nach 
der Vergebung und im Blick auf diese Vergebung noch sagen: es wäre besser 
gewesen, wenn die Schuld nicht gewesen wäre? Wer darauf ohne jedes Zögern mit 
Ja zu antworten wagt, der könnte damit nur sagen wollen, daß die Sünde in 
sich • Sünde ist und sonst nichts, das Gemeine, das Sinnlose, das in sich auch 
restlos Unfruchtbare, oder aber (wenn sein Ja ein schlechthinniges wäre) er wäre 
voreilig und gefährdete (so will uns scheinen) die allmächtige Radikalität der gött- 
lichen Vergebung, die nicht nur vergibt und •abschreibt", was •nicht mehr zu 
ändern" ist, sondern wahrhaft die Vergangenheit erlösen kann. Aber, so wird man 
einwenden, hier wird übersehen, daß Gott im Maß und im Grad seiner mitgeteil- 
ten Güte frei ist, daß er nicht das •Beste" tun muß, daß die Kreatur anbetend, 
gehorsam und erst darin selig entgegennehmen muß, was Er ihr faktisch gibt, 
auch wenn er mehr gewähren könnte, daß also eine Vergebung der Schuld 
Gnade und Seligkeit bleibt, auch wenn die Bewahrung vor der Schuld die größere 
und seligere Gnade gewesen wäre. Und darum ist es nicht verwunderlich, wenn 
die selig entgegengenommene Vergebung der begangenen Schuld •objektiv" immer 



Die Unbefleckte Empfängnis und unsere Frömmigkeit 105 

von der Trauer begleitet sein müßte, die den grüßt, der man nur geworden wäre 
und hätte werden können, wenn man nicht die Schuld auf sich geladen hätte. Ist das 
wahr, ist diese Wahrheit wirklich die ganze Wahrheit? Ist sie die Wahrheit der 
Wirklichkeit, die ist, wenn Gott • Gott, nicht ein Mensch • vergeben hat? Oder 
nur die Wahrheit über die Wirklichkeit, die wäre, wenn es sich nicht um eine 
göttliche Tilgung der Schuld handeln würde, oder wenn Gott anders vergeben 
hätte, als er nach seinem Wort in Wirklichkeit vergeben hat, nämlich überschweng- 
lich und mit der ganzen Kraft einer personalen Liebe, die Gottes ist? Spitz gefragt: 
Müßte man, wenn einem wirklich und für immer vergeben ist, •eigentlich" doch 
noch um die Schuld trauern? Ist die Seligkeit so auf die anbetungswürdige Ver- 
fügung Gottes (und auf das Wohlgefallen der Kreatur an ihm) gestellt, der im 
allgemeinen nur die •eben noch Geretteten" wollte, •eben noch" im Vergleich zu 
dem, was geworden wäre, wenn wir nicht frei die Sünder hätten sein wollen? Ist 
dann Röm5,20; 8,32; 11,32; Lk 15,22; 15,7 noch ganz wahr? Darf man diese 
Sätze der Schrift abschwächen, indem man das hier verkündete Mehr der Gnade 
nur herausrechnet im Vergleich zu einer Gnade, die in irgendeiner Annahme 
gewesen wäre, nicht aber in der, in der wir und alles andere genau so gewesen wäre, 
wie es ist, die einzige Sünde ausgenommen? 

Wenn wir diesen seligen Optimismus haben dürfen, wenn es wenigstens uns 
nicht vom Glauben oder der nüchternen Vernunft verboten ist, zu sagen: Die 
vergebene Schuld ist wirklich eine felix culpa, eine selige Schuld, so sehr wir in 
Furcht und Zittern uns vor der drohenden Schuld hüten müssen, weil wir uns sonst 
der Erlangung der Vergebung der begangenen Schuld unwürdig machen würden, 
• wenn also die Vergebung der Sünde durch Gott bewirkt, daß wir wirklich das 
sind, was wir ohne Sünde gewesen oder geworden wären, dann kann die Seligkeit 
der Bewahrung vor der Sünde, die wir der Unbefleckt Empfangenen als ihr un- 
ausdenkbares Privileg in verehrender Bewunderung zuerkennen, nicht einfach bloß 
darin bestehen, daß sie die Reine und Vollendete, wir aber die eben noch mühsam 
geretteten Sünder sind. Die Immaculata ist nicht einfach das Ideal, das wir hätten 
erreichen sollen und als ewig unerreicht von fern grüßen. Daß wir später angefan- 
gen haben als Maria und • anders als sie • auf dem Weg oft strauchelten, be- 
deutet nicht einfach, daß wir dann nur halb ankommen, wenn wir überhaupt heim- 
finden. Selbstverständlich bleibt wahr, daß wir • obwohl das oft falsch verstan- 
den wird • geringerer Heiligkeit sein werden als die heilige Jungfrau. Aber das 
ist eine ganz andere Sache. Hier in unserer Frage geht es darum, ob jeder von uns 
sein eigenes Maß, die Verwirklichung seiner ihm gegebenen Möglichkeiten nicht 
und nie ganz erreicht, weil er Sünder war, und dies auch nicht trotz der Vergebung 
der Schuld, und ob Maria die einzige in diesem Sinn Vollendete ist, weil sie allein 
ohne Makel der Erbschuld empfangen und allein unter den bloßen Menschen, die 
sich in Freiheit vollendeten, sündenlos war. Ist auf diese Frage ein Nein erlaubt, 
dann kann die Andacht zur Unbefleckten Empfängnis nicht einfach in der schmerz- 
lich-süßen Freude bestehen, daß Gott wenigstens einmal sein Werk ideal voll- 
bracht hat. 

Wenn das aber wiederum bedeutet, daß Gott zwei sehr verschiedene Weisen zu 
derselben seligen Vollendung hat, die Bewahrung vor der Schuld und die Ver- 



106 Karl Rahner 

gebung der Schuld, dann entsteht die Frage aufs Neue, warum Gott die Unbefleckte 
Empfängnis gewollt habe und was sie für uns und unsere Frömmigkeit bedeute. 
Natürlich könnte man zunächst antworten: Wenn Schuld Schuld ist, dann ist von 
Gott her gesehen der schuldlose Weg zur Vollendung der an sich gültige und so 
ein Anfang in Gnade und ein Fortgang in Sündenlosigkeit das Normale. Die ge- 
stellte Frage würde sich also verwandeln in die, warum trotzdem Gott bei uns 
Schuld zugelassen hat und warum sich dies für Maria nicht ziemt. Daß das 
dunkle Geheimnis, warum es überhaupt Schuld gibt als von Gott zugelassen, hier 
nicht Gegenstand unserer Überlegungen sein kann, ist selbstverständlich. Daß 
Maria vor persönlicher Schuld bewahrt wurde, weil sie die Mutter Christi ist, 
bedarf auch zunächst keiner weiteren Erläuterung. Denn in einem solchen Fall ist 
nicht nur das endgültige Ergebnis des Daseins zu betrachten, sondern die Frage, 
ob sich die persönliche, begangene und noch nicht vergebene Schuld mit ihrer Würde 
und Stellung in der Heilsgeschichte verträgt. Was bei Maria den Anfang in Gnade, 
also die Unbefleckte Empfängnis im engeren Sinn angeht, so ist die Frage an sich 
schwieriger. Man wird jedoch sagen können: ihre Vorherbestimmung zur Gnade 
und zum Heil, die schon gegeben ist mit der Vorherbestimmung Christi (im Unter- 
schied von uns), bringt es mit sich, daß bed ihr die Zeitdifferenz zwischen Daseinsan- 
fang und Gnadenbeginn, wie sie bei uns vorliegt, sinnlos ist. Denn bei uns ist diese 
Differenz gegeben, nicht weil wir zunächst nur (undialektisch) Kinder des Zornes 
wären, sondern weil geschichtlich, in Zeitlichkeit erscheinen sollte, daß wir von uns 
aus nur dieses wären und allein von Gottes Gnade aus Kinder der göttlichen Liebe 
sind, und nicht schon eindeutig mit Christus als solchem allein bei uns greifbar 
darüber entschieden ist (wie bei Maria), was wir nun eigentlich sind. 

Aber diese •objektive" Antwort zur Begründung der zwei Weisen zu ein und 
derselben seligen Vollendung trifft gar nicht genau den hier eigentlich gemeinten 
Fragepunkt. Das •Worin" dieser zwei Weisen fragt danach, was es uns angehe, 
unsere Frömmigkeit und Andacht, daß es außer unserer Weise, vollkommen (nach 
unserem Maß) selig, schuldlos und heilig zu werden, noch eine andere Weise, 
nämlich die der Unbefleckten Empfängnis gibt. Wir haben ja gesehen, daß dafür 
nicht ausreicht zu sagen: Damit wir den Trost hätten, daß einmal alles gut 
würde. Denn wir hoffen ja, daß atfch bei uns Sündern alles gut wird. Wir müssen 
somit offenbar noch etwas hinzufügen. Ist es nicht einfach dieses: daß es unseren 
Weg zur seligen Vollendung gibt, soll erscheinen lassen und uns deutlich machen, 
daß unser Heil Gottes Gnade, Gnade allein (also nicht unser gutes Werk aus 
eigener Kraft) ist (immer und für jeden Fall); daß es ihren Weg gibt, sollte er- 
scheinen lassen und uns deutlich machen, daß unser Heil nur seine Gnade ist (also 
nicht auch noch unsere Schuld eine Komponente darin für immer bleibt) (immer 
und in jedem Fall). 

Gottes Belehrungen sind Wirklichkeiten, Gottes Theorien Tatsachen. Im leben- 
digen Kontakt mit ihnen selbst (vermittelt durch Wort und Satz, aber noch mehr 
durch Gnade und echte geistige Koexistenz, die mehr ist als bloßes •Wissen" in 
begrifflicher Form) werden wir von Gott belehrt. Wenn ER uns also sagen will: 
Diese Vollendung bin ich, nicht du, läßt er zu, daß unsere Vollendung aus einem 
Ursprung auftaucht, wo es unmöglich wird, das, was wir von uns aus sind, für 



Die Unbefleckte Empfängnis und unsere Frömmigkeit 107 

Sein und Vollendung zu halten: aus der Schuld. Wenn ER uns aber sagen will, 
deine, auch deine Vollendung ist das Licht, nicht die Finsternis, das Reine, nicht 
das Tragisch-Zerrissene, das Ganze, nicht das eben noch Gerettete, dann schafft er 
die, die rein entsprungen, rein vollendet ist • durch seine Gnade allein. 

Wissen, was der Mensch ist, kann man nur, wenn man auf beides blickt: den 
toten Anfang und den lebendigen, den Erbsünder und die Unbefleckte, wenn man 
auf beides blicken kann, so wie sich dieser Unterschied real in der Zeit zeitlich 
auseinanderlegt: hier im Menschen, der obwohl von der Ewigkeit des Erbarmens 
Gottes umfangen, als wirklicher Sünder anfängt; dort in einem Menschen, der, 
obwohl in der Zeit von Adam als erlösungsbedürftig herkommend, als der wirk- 
lich begnadete beginnt, als der er von Ewigkeit vor Gott steht. Müssen wir nicht 
sie anschauen, um zu begreifen, daß das reine Licht auch für die Kreatur das Erste 
und Letzte ist, und wir nicht am Ende meinen, daß in uns • oder gar in Gott • 
ein Urböses, ein finster Abgründiges zur Wesensmitte gehöre? Blickt nicht jeder, 
der das echt vollzieht, echt den Aufschwung des Glaubens an die heile Kreatur aus 
Gottes voller Gnade vollbringt • vielleicht ohne es zu wissen •, auf Maria, in 
der Gott verwirklicht hat, was das kreatürliche Ziel dieser Bewegung der Existenz 
ist? Blickte nicht Maria, in der Teilnahme an unserem Los der Sünder, in Nicht- 
wissen, in Schmerz, im Stehen unter dem Kreuz auf uns, um zu begreifen, real zu 
vollziehen, daß auch ihr Anfang im Sein und im Licht Gnade und nicht unweg- 
denkbare Wesensnotwendigkeit ist? Sind wir Sünder ihr nicht vielleicht auch not- 
wendig in jenem unbegreiflichen Müssen, in dem die Sünde, die nicht sein darf, 
sein •muß"? Ist das zu denken blasphemisch, wenn es wahr ist, daß sie die Un- 
befleckte ist durch das Kreuz des Sohnes, das unsere Schuld aufgerichtet hat? Nicht 
als ob wir uns dieses Verbrechens der Verbrechen dieser Erde rühmen könnten. 
Das wäre nur Blasphemie. Aber die Liebende des Kreuzes blickt doch liebend 
auf die, die den Sohn gekreuzigt haben. Und weil sie diese liebt, sieht sie in 
ihnen das, was ihr Anblick wirklich von Gott sagt: für niemand, also auch nicht 
für sie, ist Heil außer in Gott. Wenn sie das im morgendlichen Blick nach oben, er- 
glänzend im reinen Aufgang, weiß, dann ist das kein Grund, daß sie es nicht 
auch erkennen sollte im abendlichen Blick in jene Tiefen der Blindheit und der 
Schuld, vor der sie bewahrt und aus der wir errettet werden durch die eine Gnade. 

Gibt es wirklich •substantielle" Ideale, das soll heißen: solche, die einerseits 
nicht in der Oberflächlichkeit des leeren Betriebs und Getues fabriziert, sondern 
echt aus der Herzmitte des Daseins vollzogen, geglaubt, ersehnt, geliebt werden 
und die dennoch anderseits nur als bloße •Ideale", als gespenstig Gedachtes exi- 
stieren? Ein Christ darf den Mut haben, diese Frage rundweg zu verneinen. Dann 
aber darf er kühn behaupten: Wenn in der Tiefe des Grundes des Daseins (dort 
wo der Mensch er selber und Gottes Geist mit ihm ist) der Glaube an solche Wahr- 
heit getan und erlitten wird, bezieht sich dieser Akt des Daseins nicht nur auf 
Gott, auf die transzendente, alles tragende Voraussetzung, die Gnade und auf das 
letzte Ziel dieses Aktes, sondern auch dann noch auf dieses reale Ideal, wenn der 
Mensch von dessen reiner Verwirklichung gar nichts wissen sollte und meint, 
dieses Ideal habe nur •Existenz" in der Sehnsucht seines entzückten Herzens und 
in der Bitterkeit seiner Tränen. Ist dies aber wahr, dann gilt: wenn ein Mensch, 



108 Karl Rahner 

trotz der Erfahrung seiner Sündigkeit, seines Ursprungs im Finstern, wirklich 
vom Grund seines geisterfüllten Daseins her glaubt, daß die Vollendung nicht 
geteilt, sondern lauteres Ja, lauteres Licht ist, und hofft, daß sie ihm als Gnade 
zuteil wird, dann hat er, ob er es weiß oder nicht, Ja gesagt zu dem geschaffenen 
und erlösten Anfang in der reinen Gnade, der für uns alle die reale Zusage 
Gottes ist zu diesem Geglaubten und Gehofften, dann hat er, ohne es zu wissen, die 
unbefleckte Jungfrau geliebt. 

Wir aber kennen dieses Geheimnis auch unseres Daseins beim Namen. Wenn 
wir Maria wirklich kennen als die unbefleckte Jungfrau, haben wir nicht nur 
jemand geliebt und verehrt, den man •auch" lieben und verehren kann, sondern 
haben die geschaffene eindeutige Verwirklichung dessen geliebt, was für einen 
Vollzug der christlichen Frömmigkeit wesentlich ist: nämlich das Ja dazu, den 
Zustand, aus dem wir kommen, radikal in das hinein zu überwinden, das schon 
vom Ursprung an das Dasein der heiligen Jungfrau bis in die letzte Tiefe be- 
stimmte: die Gnade Gottes. Wer etwas von der Geschichte des Geistes und auch 
der christlichen Theologie weiß (und von da aus etwas ahnt von den Gefahren an 
der Wurzel der Frömmigkeit), der muß gestehen: immer wieder ist es für den 
Menschen eine unheimliche Versuchung, Schuld und Gnade, Licht und Finsternis 
als dialektisch gegenseitig und unauflöslich sich bedingende Pole der einen mensch- 
lichen Existenz zu betrachten und zu bejahen, ja den als •naiv" zu betrachten, 
der dieses •Geheimnis des Bösen" nicht verstanden hätte. Wer die unbefleckt 
empfangene Jungfrau liebend verehrt, ist gegen diese Gefahr der Frömmigkeit 
gefeit. Er gehört zu den Kindern des Himmelreiches, deren heilig morgendliche 
Naivität begreift, daß das eine selige Ja Gottes früher und später ist als alles • 
doch nur kreatürliche • Nein des Menschen: früher schon in der Welt in Maria, 
der Unbefleckten, und später, aber siegreich in uns. Wie könnte eine christliche 
Frömmigkeit sich darauf versteifen, sich die kapitale Wahrheit vom undialekti- 
schen Vorrang der Gnade vor der Schuld nur abstrakt zu sagen, wenn Gott ihr 
diese Wahrheit konkret gesagt hat in Maria, der Unbefleckten? 




