
Die Ursprünge der Weltlichen Institute 

Von Johannes  Beyer  S.J., Löwen* 

Weltliche Institute sind •Vereinigungen von Priestern oder Laien, die sich um 
des Strebens nach der christlichen Vollkommenheit und um eines fruchtbareren 
Apostolates willen verpflichten, in der Welt die evangelischen Räte zu beobachten"1. 
Ihr Leben der Vollkommenheit ist also direkt auf das Apostolat gerichtet. Dieses 
Apostolat, das durch ihre gesellschaftliche Stellung umrissen ist, charakterisiert ihr 
geistliches Leben, gibt ihnen ein eigenes Gesicht und bestimmt ihre besonderen Er- 
fordernisse. Die Mitglieder dieser Institute behalten, soweit sie Laien sind, unab- 
hängig von ihrem kirchlichen Stand, ihren Zivilberuf bei und fügen sich, so gut 
wie möglich, in das öffentliche und private Leben der Welt ein; die Priester unter- 
scheiden sich in nichts von ihren Mitbrüdern im Weltklerus. 

Sie sind keine Ordensleute: die meisten von ihnen leben für sich, leben nicht von 
Almosen, haben ihre privaten Einkünfte, verwalten ihr Vermögen, behalten ihre 
Wohnung und tragen keine besondere Kleidung. Darum ist es unrichtig, sie, wie das 
so oft geschieht, als •Ordensleute in der Welt" oder •Mönche ohne Habit" zu be- 
zeichnen. Sie haben kein reguläres Gemeinschaftsleben und weihen sich nicht not- 
wendig besonderen, ihren Instituten eigenen Aufgaben. 

Sie sind auch keine Einsiedler: Als Mitglieder eines von der Kirche anerkann- 
ten Institutes wollen sie ihr christliches Leben nach den höchsten Forderungen des 
Evangeliums, unter Beobachtung der drei evangelischen Räte von Armut, Keusch- 
heit und Gehorsam führen. Sie verpflichten sich dazu auf Grund eines Gelübdes oder 
eines definitiven Versprechens, gemäß der kirchlichen Gesetzgebung und den Sta- 
tuten ihres Instituts. So haben sie die Stütze einer brüderlichen Leitung, eines ge- 
meinschaftlichen Strebens, eines geformten Lebens und einer geistlichen Autorität, 
die sie beauftragt, sie ermutigt, führt und berät. Ganz in der Welt, haben sie, soweit 
sich das machen läßt, den Geist des überlieferten Vollkommenheitsstrebens und 
einen institutionellen Rahmen, die ihnen eine freiwillig anerkannte Autorität und 
ein sie einigendes Liebesband sichern. Es ist darum nicht erstaunlich, daß manche 
Weltliche Institute sich an große Orden anlehnen, um an ihrem Geist und an ihrer 
Spiritualität Anteil zu gewinnen. Diese benediktinischen, dominikanischen, fran- 
ziskanischen und ignatianischen Gründungen haben die Billigung der Kirche emp- 
fangen und stehen heute in voller Entwicklung. Sie ziehen ihren Nutzen aus der 
Tradition dieser großen Orden und behalten dabei doch den weltlichen Stand 
ihrer Mitglieder. 

Diese Anpassung des evangelischen Vollkommenheitsideals an das weltliche 
Leben war zunächst die Folge erlittener Gewalt, als nämlich zur Zeit der Fran- 
zösischen Revolution alles religiöse Gemeinschaftsleben in den durch sie erschütter- 
ten Ländern zerstört wurde; heute entspricht sie den Erfordernissen des Apostolates 

* Der vorliegende Aufsatz ist das Kapitel eines demnächst erscheinenden Buches: Les In- 
stituts seculiers. Etude theologique et canonique (Librairie de l'Edition Universelle Des- 
clee De Brouwer). Erschien als Vordruck in der Nouvelle Revue Theologique 85 (1953) 
10. Heft, 1053 ff. 

1 Pius XII., Konstitution •Provida Mater", AAS 39 (1947), 120: Lex peculiaris, art. I. 



110 Johannes Beyer 

in der modernen Welt, besonders unter den entdiristlichten Massen. Die Welt- 
lichen Institute können als eine der schönsten Früchte des kirchlichen Lebens des 
20. Jahrhunderts angesehen werden, das sich in seiner Katholischen Aktion auf die 
Eroberung jedessozialen Milieus durch die in ihm lebenden »Christen spezialisiert hat. 

Hineingestellt in den Kampf um die Eroberung der Seelen und sich immer tiefer 
in die Masse hineinwagend, haben viele Kämpfer der Katholischen Aktion den 
Wunsch, sich ganz ihrem schwierigen Apostolat hinzugeben, ihr eigenes geistliches 
Leben zu bereichern, sich von familiären Verpflichtungen freizumachen, um einzig für 
Gott und die Seelen da zu sein, sich totaler im Dienst der Kirche und ihrer Hierarchie 
zur Verfügung zu stellen und in den ärmsten Schichten das Beispiel einer völligen 
Uneigennützigkeit und wirklichen Entäußerung zu geben. Diese apostolischen For- 
derungen haben ihren vollen Ausdruck gefunden in der Beobachtung der drei evan- 
gelischen Räte: im Gehorsam gegenüber der Autorität, in der vollkommenen Keusch- 
heit, in der Liebe zu Gott und den Seelen, in der wirklichen und freiwilligen Armut 
und in der völligen Verfügbarkeit für das apostolische Wirken. 

Dieses ganze Werk der Gnade und der Heiligung vollzieht sich in der Stille, 
unter dem Siegel des Geheimnisses. 

Die so Geweihten in der Welt stellen sich ohne Lärm und Aufsehen in die ver- 
wirrende Vielfalt der alltäglichen, beruflichen und sozialen Aufgaben hinein. All- 
mählich wird dann ihre persönliche Hingabe an Gott, ihre einfache und mitreißende 
Nächstenliebe diese Welt wieder besser machen und zu Gott zurückführen. Sie sind 
wirklich das Salz der Erde und der Sauerteig in der Masse. 

Erste Anfänge 

Geschichtlich gesehen liegen die ersten Gründungen, von denen sich unsere gegen- 
wärtigen Weltlichen Institute herleiten, in den dunklen Tagen der Französischen 
Revolution. Die Vorsehung bediente sich dafür eines heiligen Priesters, des ehe- 
maligen Jesuitenpaters Pierre Joseph Picot de Cloriviere (1735•1820). Am 19. Juli 
1790 empfing dieser im Gebet eine plötzliche und klare Erleuchtung, die sein ganzes 
Leben bestimmen und ihn zu den bald in Angriff genommenen Neugründungen 
führen sollte. Die Gesellschaft Jesu war bereits seit achtundzwanzig Jahren in 
Frankreich unterdrückt; viele Jesuiten waren nach Amerika gegangen, wo sie in der 
Diözese Baltimore fast alle Priester stellten. P. de Cloriviere dachte daran, sich ihnen 
anzuschließen. Seit langem schon hatte er die Absicht, den Papst um die Erlaubnis 
zu bitten, Namen und Leben der Gesellschaft wieder annehmen zu dürfen, da ergriff 
ihn plötzlich mit aller Gewalt der Gedanke: «Warum nicht in Frankreich? Warum 
nicht überall auf der Welt?" Tatsächlich sollte er der Wiederherstellung des Jesu- 
itenordens in Frankreich und in Europa als achtzigjähriger seine letzten Kräfte 
weihen. 

Am gleichen Tage wurde ihm •wie in einem flüchtigen Blick" der Plan einer 
Gesellschaft von Priestern gezeigt, die wirkliche, einer Regel unterworfene Ordens- 
leute waren und doch ganz in ihrer Diözese lebten. Er dachte an die Regel des hl. 
Ignatius. Diese Gruppe sollte an die Stelle der alten Gesellschaft Jesu treten und 
deren Auferstehung vorbereiten. Einmal so weit, mußte sein Gedanke sich schnell 
entwickeln. 



Die Ursprünge der Weltlichen Institute 111 

Während er intensiv am Plan dieses zukünftigen Institutes arbeitete, überkam ihn 
ein neues Lidit: einen Lebensplan für die nach einem vollkommenen Leben streben- 
den Frauen zu entwerfen, ähnlich dem, der ihm für die Priester vorschwebte. 1787 
schickte ihm die Vorsehung Fräulein Adelaide de Cice, die sich sehr nach dem 
Ordensleben sehnte und unter seiner Leitung die Mitbegründerin der geplanten 
weiblichen Gesellschaft werden sollte. 

Die Gesellschaft vom Herzen Jesu und die vom Herzen Mariens wurden gegrün- 
det; die ersten Versprechen wurden am 2. Februar 1791 von P. de Cloriviere und 
seinen Gefährten in der Martyrerkapelle des heiligen Dionysius in Paris und von 
A. de Cice und ihren Gefährtinnen in Saint-Malo abgelegt. Absichtlich wählte P. de 
Cloriviere die Kapelle auf dem Montmartre, in der sein heiliger Vater Ignatius und 
dessen Gefährten ihre ersten Gelübde abgelegt hatten und verknüpfe so geistig 
seine Gemeinschaft mit der Gesellschaft Jesu, indem er hinter Ignatius zurücktrat, 
den er stets als den Vater seiner neuen Kinder ansah. 

Der Leitgedanke dieser neuen Gründungen war von höchster Bedeutung: sie wur- 
den gestiftet •mit dem unmittelbaren Ziel, das durch die Auflösung der Orden in 
Frankreich in seiner Existenz bedrohte Ordensleben zu retten, und mit dem weiteren 
Ziel, den Nutzen und die Gnade des Ordenslebens unter einer neuen Form zugäng- 
lich zu machen, die dem gegenwärtigen Dienst der Kirche und den Bedürfnissen der 
Seelen besser angepaßt war"2. Nach Ansicht eines Mitgliedes der Religiosenkongre- 
gation3 geht die Gründung der ersten Weltlichen Institute sicher auf P. de Cloriviere 
zurück. Die Motive, die Papst Pius XII. in seiner Konstitution Provida Mater 
Ecclesia zur Rechtfertigung dieses neuen Standes der Vollkommenheit in der Kirche 
anführt, sind die gleichen, die 1890 von den Töchtern des Herzens Mariens für die 
Approbation ihrer Lebensform vorgelegt wurden. 

Am 2. Februar 1947 verknüpfte Pius XII. also die so weit auseinanderliegenden 
Anfänge der Weltlichen Institute, indem er seine Konstitution Provida Mater 
Ecclesia gerade am Jahrestag der ersten Versprechen veröffentlichte, die 1791 auf 
dem Montmartre von P. de Cloriviere und seinen ersten Gefährten, vier Priestern 
und einem Laien, abgelegt wurden. 

Die Anpassung des Ordenslebens an das Leben in der Welt 

1790 hielt P. de Cloriviere dafür, daß die drei Gelübde der Armut, Keuschheit 
und des Gehorsams den Ordensstand konstituierten. Er schreibt: •Der Ordensstand 
besteht in den drei Gelübden der Armut, der Keuschheit und des Gehorsams, so daß 
man ihn allgemein als den Stand derer definiert, die durch Beobachtung der drei 
Gelübde nach Vollkommenheit streben und unter der gleichen Regel leben, die sie zu 
einer religiösen Gemeinschaft formt und sie von anderen frommen Gesellschaften 
unterscheidet. So ist also weder das Fehlen einer gemeinsamen Wohnung und einer 
einheitlichen Kleidung noch irgendeiner anderen Sache ein Hindernis, zum Ordens- 
stand zu gehören." Dieses inmitten der Verfolgung aufrechterhaltene Ordensleben, 
bei dem man •mitten im Sturm bleibt, um den Untergehenden sofortige Hilfe zu 

2 Dieses und die folgenden Zitate sind, soweit nicht eigens belegt, den Konstitutionen 
und Urkunden der Gesellschaft der Töchter vom Herzen Mariens entnommen. 

' A. Gambari, S. M. M. in: Commentarium pro Religiosis 1950, 254. 



112 Johannes Beyer 

leisten", erfordert eine ebenso kühne wie sichere Anpassung. Die großen Linien sind 
ihm seit seiner ersten Inspiration vorgezeichnet: •Der Hl. Geist hat erkennen 
lassen ..., daß man einen etwas abweichenden Weg einschlagen muß ..., daß man, 
um die Welt zu gesunden Prinzipien zurückzuführen, vor ihr in weltlichem Gewand 
erscheinen muß, daß man, soweit es das Gesetz des Evangeliums zuläßt, sich ihren 
Gesetzen und Gebräuchen unterwerfen muß, daß man alle Verpflichtungen des 
bürgerlichen Lebens auf sich nehmen muß und sich in nichts den Forderungen des 
öffentlichen oder familiären Lebens entziehen darf." Anstatt gewisse lästige Bindun- 
gen abzuwerfen, wird man daraus Mittel der Entsagung und des Apostolates machen, 
•indem man die gemeinsamen Pflichten des bürgerlichen Lebens mit der Übung der 
besonderen Pflichten des Ordensstandes verbindet." Das ist im Grunde das gleiche, 
was Pius XII. lehrt, wenn er sagt, daß man sich heiligen müsse •in der Welt und 
durch die Mittel der Welt, das heißt durch den Beruf, die Arbeit, die Formen, an 
den Orten und unter den Umständen, die der jeweiligen Situation in der Welt 
entsprechen"4. 

Die von P. de Cloriviere gründete Frauengenossenschaft sollte sich nicht auf 
ein bestimmtes Ziel der Wirksamkeit spezialisieren, noch sich auf bestimmte 
Werke beschränken. •Sie braucht keine Arbeit auszuschließen, die mit den Ver- 
hältnissen ihrer Mitglieder vereinbar ist, da sie stets den größten geistlichen Nutzen, 
entsprechend der dringendsten Not des Augenblicks berücksichtigt." •Ihr besonde- 
res Ziel ist die Übung der evangelischen Vollkommenheit in den Bereichen der Welt 
nach dem Beispiel der Apostel und ihrer Schüler zur Zeit der Urkirche." Dieses 
ganz in der Welt sich vollziehende Ordensleben mußte natürlich auf sehr soliden 
Grundlagen aufgebaut werden: auf der Weihe an Gott ohne Vorbehalt, •denn", 
sagte P. de Cloriviere, •je geringer die äußeren Bindungen dieser Lebensform sind, 
desto notwendiger ist es für ihr Ziel, daß alle Glieder durch innere, geistige und 
geheiligte Bande fest in Jesus Christus vereinigt sind." Diese Bande sollten 
vor allem die drei Ordensgelübde sein. •Was die Gesellschaft vor allem wünscht, ist 
die Erlaubnis, die drei für den Ordensstand wesentlichen Gelübde ablegen zu 
dürfen." 

Die Beobachtung der drei Ordensgelübde wurde dem Leben in der Welt, unter 
Wahrung alles Wesentlichen, angepaßt. 

•Das Gelübde der Armut, das man in der Gesellschaft ablegt, enthält alles, was 
zum Wesen der Ordensarmut gehört. Wer es ablegt, entäußert sich vor Gott aller 
irdischen Güter, so daß er sie nicht mehr frei und unabhängig gebrauchen kann. Das 
Verfügungsrecht darüber wird gleichsam in die Hände Jesu Christi gelegt, der durch 
die Oberen jedem die Befugnis gibt, die für ihn nötigen Dinge in dem Maße zu ge- 
brauchen, wie es einer Ordensfrau zukommt." Die wesentlichen Elemente, die von 
den Mitgliedern der Gesellschaft hochgehalten werden müssen, sind also folgende: 
totale innere Enteignung, Abhängigkeit im Gebrauch, Gebrauch nur in Überein- 
stimmung mit den evangelischen Räten, gemäß den Bestimmungen der Oberen und 
den Erfordernissen des Einzelnen, des Ortes und der Zeit. •Dieses Armutsgelübde 
verbietet auch, auf die Zukunft hin zu sorgen, sein Vermögen zu vergrößern und 
aus eigennützigen Gesichtspunkten seine Einkünfte zu erhöhen, ohne vorher seine 

4 Pius XII., Motu proprio: Primo feliciter, n. 2. 



Die Ursprünge der Weltlichen Institute 113 

Gründe der Oberin dargelegt und ihre Zustimmung erhalten zu haben. Abgesehen 
von dem billigerweise Notwendigen ist man verpflichtet, alles, was an Einkommen 
oder Früchten der Arbeit übrigbleibt, für Werke der Barmherzigkeit oder der Fröm- 
migkeit zu opfern, ohne daß die Gesellschaft sich daraus einen Reservefonds zurück- 
legen dürfte. Sollten sich einige von Gott zu einer wirklichen Losschälung von allem 
hingezogen fühlen, so mag die Generaloberin es ihnen erlauben, nachdem sie ihren 
Mut und ihre sittliche Kraft erprobt hat." 

•Das Gelübde der Keuschheit enthält nichts Besonderes ... es muß auf eine mög- 
lichst vollkommene Weise beobachtet werden." 

Der Gehorsam wird für die Gesellschaft von besonderer Wichtigkeit sein. •Wenn 
man dieses Band zerreißt", schreibt P. de Cloriviere, •hört die Gesellschaft auf zu 
bestehen. In ihm muß sie sich also auszeichnen. Von dieser Tugend hängt das all- 
gemeine Wohl der Gesellschaft ab und von ihr muß es sich über alle Mitglieder aus- 
breiten." Über seinen sozialen und Gemeinschaftswert hinaus wird der Gehorsam 
immer angesehen •als das wirksamste Mittel zur Erreichung der höchsten Voll- 
kommenheit. Durch dieses Gelübde bringt der Mensch Gott das umfassendste Opfer 
seiner selbst dar, schützt er sich am sichersten vor den Fallstricken Satans, erhebt er 
sich am meisten über sich selbst, zieht er mehr Gnade auf sich herab, macht er sein 
Tun verdienstvoller und folgt Jesus Christus enger nach". Der Obere steht an Christi 
Statt; man muß darum •vor allem auf das Motiv achten, aus dem man einem Men- 
schen gehorcht, in Hinsicht auf die Autorität dessen, der gesagt hat: Wer euch hört, 
hört mich; wer euch verachtet, verachtet mich." 

Der Gehorsam ist nicht nur für das Leben in der Gesellschaft, deren Mitglied man 
wird, verlangt; er geht weit über diesen engen institutionellen Rahmen hinaus. P. 
de Cloriviere forderte hier im Anschluß an die Lehre Pauli weit mehr: •Alle (Mit- 
glieder der Gesellschaft der Töchter vom Herzen Mariens) sollen mit äußerster Ge- 
wissenhaftigkeit denen gehorchen, die ihnen, ganz gleich in welcher Eigenschaft, 
übergeordnet sind, sei es in der Familie, sei es im bürgerlichen oder kirchlichen Leben, 
und zwar in allen Dingen, in denen sie ihnen untergeben sind, und nichts, was den 
Befehlen dieser Vorgesetzten oder ihrem besonderen Amt widerspricht, kann ihnen 
von den Oberen der Gesellschaft befohlen oder von der Regel vorgeschrieben werden, 
es sei denn, es fände sich in diesen Anordnungen oder Beschäftigungen etwas, was im 
Widerspruch zum göttlichen Gesetz stünde. Mit dieser Ausnahme kann der Ordens- 
gehorsam ihnen nichts befehlen, was den Anordnungen der anderen gesetzmäßigen 
Autoritäten entgegengesetzt wäre; er macht lediglich diese Unterwerfung zu einer 
nachdrücklicheren und vollkommeneren. In allen anderen Dingen, in denen sie von 
niemanden abhängen, sind sie gehalten, den Oberen der Gesellschaft zu gehorchen". 
Dieser Text hat eine bisher ungeahnte geistliche Bedeutung; der Akzent ist hier auf 
jeglichen Gehorsam gelegt, und nicht ohne Grund sollte Phis VII. die Bedeutung 
dieser Gründungen für die Erneuerung des christlichen Gehorsamsgeistes in der mo- 
dernen Welt unterstreichen, den die Französische Revolution und ihre Vorläufer 
zum großen Teil zerstört hatten5. 

5 Den Text des Breves Pius' VII. siehe bei A. Rayez, Revue d'Histoire Eccl&iastique 1952, 
152•154. 



114 Johannes Beyer 

Die Umstände, unter denen diese Gesellschaften entstanden, erlaubten kein Ge- 
meinschaftsleben; es war jedoch ein solches vorgesehen, um die Residenz der Obe- 
ren zu sichern, die Zusammenkünfte und Ausbildung der Mitglieder zu erleichtern, 
bestimmte Werke zu ermöglichen und den Mitgliedern des Institutes Gastfreund- 
schaft zu erweisen. •Die Oberen urteilen über die Motive, die ein Wohnen im ge- 
meinsamen Haus wünschenswert machen, wobei sie immer und gleichzeitig auf das 
allgemeine wie das besondere Wohl jedes Einzelnen achten sollen". 

Die Isolierung der Mitglieder und das Risiko, das ihre Lebensweise und die 
Schwierigkeiten ihres Apostolates mitten in der Welt mit sich bringt, stellt für die 
Zulassung besondere Forderungen. Diese hat P. de Cloriviere sehr wohl bemerkt. 
Man könnte versucht sein, zu glauben, dieser Vollkommenheitsweg in der Welt sei 
weniger verbindlich und ein abgeschwächtes Ordensleben, geeignet für weni- 
ger lenksame Temperamente oder weniger großzügige Charaktere; doch es ver- 
hält sich gerade umgekehrt. •Nicht irgendein Abscheu vor dem Laster und nicht ir- 
gendeine Liebe genügen", sagt P. de Cloriviere, und fährt fort: •Beim Eintritt in 
ein Kloster könnte man sich noch damit zufrieden geben und mit genügender Be- 
gründung hoffen, daß die Zurückgezogenheit, das Schweigen und die anderen vor- 
geschriebenen Übungen gradweise diese unvollkommene Disposition bis zu der von 
der Ordensprofeß geforderten Tugendhöhe vervollkommneten. Aber da man in der 
Gesellschaft nicht mit der Welt bricht, bedarf es schon bei der Zulassung zu den 
ersten Probejahren wenigstens eines bestimmten Anfangs von Vollkommenheit und 
der Überzeugung, daß zur Erreichung der ganzen Vollkommenheit eine große Los- 
schälung von allen Dingen, der vollständige Verzicht auf seinen Eigenwillen und 
eine wahre Verachtung der Eitelkeiten dieser Welt notwendig sind". 

Er bestimmt noch genauer, worin diese Loslösung besteht: •Um die Vollkom- 
menheit zu erreichen, soll man bereit sein, alles zu tun, sich von allem zu lösen und 
alles zu erleiden. Die Bereitschaft dazu wird ausgesprochen in der Aufopferung, 
die man beim Eintritt in die Gesellschaft vollzieht". Dieser Akt der Aufopferung 
enthält die letzten Forderungen des Gründers. Er ist kein anderer als der Akt des 
Anerbietens, den der hl. Ignatius am Ende seiner Betrachtung über das Reich Chri- 
sti nahelegt und den P. de Cloriviere den Postulanten der beiden von ihm gegrün- 
deten Gesellschaften angepaßt hat. Wir zitieren ihn so, wie er bei den Töchtern 
vom Herzen Mariens in Gebrauch ist; eine korrespondierende lateinische Version 
findet sich in den Konstitutionen der Gesellschaft vom Herzen Jesu. 

•Höchster König, Herr aller Dinge, gänzlich unwürdig deiner Gunst, doch ge- 
stützt auf die Hilfe Deiner Gnade, biete ich mich Dir mit allem, was von mir ab- 
hängt, durch die Hände Deiner heiligsten Mutter, der glorreichsten Jungfrau Maria, 
deren demütige Dienerin und ergebenstes Kind ich mein Leben hindurch sein will, 
gänzlich dar. In Gegenwart Deiner unendlichen Güte und Deines ganzen himmlischen 
Hofes beteuere ich feierlich mein aufrichtiges Verlangen und meinen festen Entschluß, 
Dir da, wo es um Deine größere Ehre und um den größeren Fortschritt in Deinem 
Dienst geht, so eng wie nur möglich zu folgen, Dich nachzuahmen im geduldigen Er- 
tragen jeglicher Unbill und aller Mühsale, indem ich im Herzen und auch in der 
Wirklichkeit die Armut, die Keuschheit und den Gehorsam umfange, wenn es Dei- 
ner göttlichen Majestät gefällt, mich zu dieser Lebensform zu berufen und im be- 



Die Ursprünge der Weltlichen Institute 115 

sonderen zu Deinem Dienst in der Gesellschaft der Töchter vom Herzen Mariens 
zuzulassen". 

Wir haben ausführlich die Schriften des P. de Cloriviere und die von ihm verfaß- 
ten Konstitutionen zitiert; diese Texte waren providentiell: man spürt in ihnen die 
sanfte Führung des Hl. Geistes, der inmitten der Revolution eine Lebensweise vor- 
bereitete, die so ausgezeichnet den Forderungen jener Verfolgung und den Be- 
dürfnissen der modernen Welt angepaßt war. 

Geschichtliche Weiterentwicklung und kirchliche Bestätigung 

(Der Kleindruck stellt eine Zusammenfassung der folgenden Abschnitte des Aufsatzes 
durch die Schriftleitung dar.) 

Die beiden Gründungen des P. de Cloriviere sollten sehr verschiedene Schicksale haben. 
Bis zur Wiederherstellung der Gesellschaft Jesu im Jahre 1814 verlief ihre Geschichte in 
etwa parallel. In den Jahren 1790•1791 erhielten sie die ersten bischöflichen Gutheißungen, 
1801 folgte die mündliche Approbation durch Papst Pius VII. Um 1798 herum zählte die 
Gesellschaft vom Herzen Jesu 71 Mitglieder, die vom Herzen Mariens 254. Zeitweise waren 
sowohl P. de Cloriviere wie auch Mile de Cice wegen ihrer Tätigkeit im Gefängnis. Obwohl 
sich eine ganze Reihe französischer Bischöfe für die Gesellschaft einsetzten und auch der 
Papst selbst ihnen mehrfach sein Wohlwollen bekundet hatte, ließ die offizielle Approbation 
auf sich warten. P. de Cloriviere hat sie nicht mehr erlebt. Man ersieht daraus, mit welcher 
Zurückhaltung man anfänglich in offiziellen kirchlichen Kreisen der Idee eines •Ordens- 
lebens" inmitten der Welt gegenüberstand. 

Als P. de Cloriviere 1814 wieder der neuerstandenen Gesellschaft Jesu beitrat und deren 
Leitung in Frankreich übernahm, war die von ihm gegründete Priestergemeinschaft ihres 
Hauptes beraubt. Ohne rechte Leitung zählte sie bald nur noch wenige Mitglieder und 
löste sich allmählich auf. Erst in diesem Jahrhundert erstand sie wieder in der Weltpriester- 
vereinigung des Pariser Pfarrers Daniel Fontaine, der ganz bewußt die Ideen P. de Clori- 
vieres aufgreifen und dessen ursprüngliches Institut fortsetzen wollte. Heute zählt die Ge- 
sellschaft schon über 1500 Mitglieder; am 2. Februar 1952 wurde sie als Weltliches Institut 
päpstlichen Rechts bestätigt. 

Die Gesellschaft vom Herzen Mariens erhielt ihre erste Bestätigung durch Papst Leo XII. 
im Jahre 1825; die endgültige Approbation wurde ihr 1857 durch Papst Pius IX. erteilt. 
Ihr kirchenrechtlicher Stand wurde auch durch die Konstitution Provida Mater Ecclesia nicht 
berührt. Ihre Mitglieder waren und sind Ordensfrauen im kanonischen Sinne des Wortes, 
obwohl sie kein Ordenskleid tragen und nicht in Gemeinschaft leben; sie legen einfache, 
öffentliche und ewige Gelübde ab. Die Kanonisten führen sie heute als Beweis dafür an, daß 
das Wesen des Ordensstandes in der Ablegung der drei öffentlichen Gelübde der Armut, 
der Keuschheit und des Gehorsams besteht, in nichts anderem. Das zu wissen, ist gerade heute 
so wichtig, wo die Kirche so nachdrücklich eine sinngemäße Anpassung vor allem der tätigen 
Ordensgemeinschaften an die Erfordernisse unserer Zeit wünscht und viele von einem 
abstrakten oder auch geschichtlich vergangenen Bild des Ordenslebens nicht loskommen. 
Hier könnte die Gesellschaft der Töchter des Herzens Mariens von nicht geringer Bedeutung 
sein. 

Die Idee des Lebens der Vollkommenheit inmitten der Welt 
und ihre doppelte Verwirklichung 

Offenkundig bewahren beide Gesellschaften die grundlegende Idee ihres Stif- 
ters: das Leben der Vollkommenheit inmitten der Welt. 

Die Töchter vom Herzen Mariens kannten keinen Verfall, keine Unterbrechung. 



116 Johannes Beyer 

Treu ihrem Stifter erhielten sie die Anerkennung ihrer Gesellschaft als religiöse 
Kongregation. Dahin gingen wohl die Wünsche des P. de Cloriviere: er hoffte ihre 
Gesellschaft als •Orden" anerkannt und ihre Mitglieder das traditionelle Ordensle- 
ben aufnehmen zu sehen • wenigstens in besseren Zeiten. Doch seine Ansichten 
klärten sich und die Probleme der Anpassung beeinflußten ihn stark. Stellt er im 
übrigen nicht selbst fest, um sich gegen jede Neuerung zu verteidigen, daß der 
eine Orden kein eigenes Ordenskleid trägt, das ihn von den Weltpriestern unter- 
scheidet, und daß ein anderes Institut das Gemeinschaftsleben auf ein Mindest- 
maß beschränkt oder sogar aufhebt, um in nicht-katholischen Ländern oder in den 
Missionen apostolisch wirken zu können? 

Damit ist der ganze Formenreichtum ausgesprochen, den das Ordensleben an- 
nehmen kann, und sind die vielfältigen Anpassungen an das Apostolat, die mög- 
lich bleiben, als wünschenswert angesehen. 

Auch die Gesellschaft vom Herzen Jesu • neuerdings als Weltliches Institut 
für Priester kirchlich approbiert • hat das Ideal evangelischer Vollkommenheit 
bewahrt, das P. de Cloriviere in der Welt nach Art der Urkirche, wie er oft sagte, 
verwirklichen wollte. Die erlittene Unterbrechung gestattete ihr, ihren kirchen- 
rechtlichen Stand zu überprüfen, einerseits eine klare Selbständigkeit zu finden, an- 
derseits ihren Mitgliedern zu erlauben, ganz der Diözese zu leben. So zieht sie ihren 
Nutzen aus den Entscheidungen Pius VII. Damalige Klugheitsmaßnahmen sind 
heute providentiell und erleichtern zahlreichen Weltpriestern den Zutritt zu die- 
sem Institut, um ein ganz Gott geweihtes Leben führen zu können. 

Es bleibt uns noch eine letzte Frage zu lösen: Ist P. de Cloriviere wirklich der 
erste Gründer eines Weltlichen Institutes? 

Die Geschichte seiner Gründungen beweist hinreichend, daß diese Frage nicht 
durch ein einfaches Ja oder Nein zu beantworten ist. Im übrigen ist es sehr schwie- 
rig, die genauen Ursprünge einer Idee oder einer Institution geschichtlich zu fixie- 
ren. Die Urkirche kannte die geweihte Jungfrauenschaft in der Welt, die Dritten 
Orden der Weltleute verbreiteten das Ideal ihrer Stifter, ohne ihre Mitglieder zur 
Beobachtung der drei Gelübde zu verpflichten6. Die hl. Angela von Merioi und ihre 
•Gesellschaft weltlicher Ursulinen", 1544 durch Paulus III. bestätigt, lebten die 
evangelischen Räte in der Welt ohne Gemeinschaftsleben, ohne Gelübde, widmeten 
sie sich den Werken des Unterrichts und der Katechese, aber sie kannten nicht die- 
ses apostolische Eingehen in das berufliche Leben, wie es seit 1792 P. de Cloriviere 
so nachdrücklich hervorhob: •Diese Gesellschaft könnte der Kirche auch in friedli- 
chen Zeiten einigen Dienst leisten, insofern sie dies als ihr Eigenes und Besonderes 
hat, danach zu streben, selbst in der Welt und unter Menschen jeglichen Standes 
und Berufes das Verlangen nach der evangelischen Vollkommenheit zur Geltung 
zu bringen". 

P. de Cloriviere erschaute klar das Apostolat des Milieus durch das Milieu, um 
•ausgezeichnete Bürger ..., unantastbare Beamte, fähige Ärzte, redliche Geschäfts- 
leute, saubere Künstler, kurzum Leute aus allen möglichen Lebensverhältnissen so 
zu formen, daß sie durch ihr Beispiel viele andere mitreißen, ihnen nachzufolgen". 

•Man muß zugeben", sagt er, •daß in diesem Institut etwas Neues vorliegt. Die 

6 Vgl. H. Urs v. Balthasar, Der Laie und der Ordensstand, Einsiedeln 1948, 39•41. 



Die Zen-Erleuchtung 117 

anderen Ordensgemeinschaften suchen die Einsamkeit, diese hingegen stellt sich 
mitten in die unruhigen Fluten der Welt", aber •was die Apostel den ersten Gläu- 
bigen geboten, was alle heiligen Bischöfe, was zahlreiche Männer der Kirche und 
selbst Weltleute beobachtet haben, das wünschen auch wir erneuert zu sehen und in 
allen Ständen, vor allem im Klerus, wieder mehr zu verbreiten". 

P. de Cloriviere wird somit immer als der Initiator dieses neuen Standes der 
Vollkommenheit zu gelten haben. Wer seine Schriften aufmerksam liest, wird mit 
höchster Verwunderung darin die prophetische Schau der Welt entdecken, die aus 
der Revolution hervorgehen sollte, und wird ganz spontan zu dem Urteil kommen, 
daß nur der Hl. Geist zu solcher Kühnheit treiben kann. 

Die Zen-Erleuchtung* 

Von Heinrich Dumoulin S. J., Tokyo 

1. Das Erlebnis im Zen 

Wie alle mystische Erfahrung ist die Zen-Erleuchtung unerklärlich und unaus- 
sprechlich. Aber während die christlichen Mystiker nicht müde werden, das Un- 
erklärliche zu erklären und von dem Unaussprechlichen zu künden, sind die Aus- 
künfte über das Zen-Erlebnis spärlich. Tagebuchartige Aufzeichnungen, Briefe, 
Berichte an Seelenführer und dergleichen fehlen. Die Koan-Geschichten schließen 
oft mit der schlichten Tatsachenfeststellung: • ... und er erlangte die Erleuchtung". 
Worin die Erleuchtung besteht, wird nicht gesagt. Höchstens werden noch ihre 
Wirkungen, so die Klarheit der geistigen Schau, die Freiheit des neuen Lebens- 
gefühls und das Kraftbewußtsein im Weltall gerühmt. Dennoch möchte eine sorg- 

. fältige Sammlung und Sichtung des in der ausgedehnten Zen-Literatur aufgespei- 
cherten Materials noch wertvolle Aufschlüsse bieten. 

Eine anschauliche Schilderung des psychologischen Vorgangs beim Zen-Erleb- 
nis bietet das folgende Zitat aus dem Werk Zenkai Ichiran des Kosen Imakita, 
eines Zen-Meisters der Meiji-Zeit, das Professor Hideo Kishimoto, Dekan der 
religionswissenschaftlichen Fakultät an der Universität Tokyo, in einer Studie zur 
•Psychologie der aszetischen Übung" mitteilt: 

•In einer Nacht während der Zazen-Übung war plötzlich die Grenze von 
Früher und Später wie abgeschnitten. Ich trat ein in den guten Bereich des 
überaus Wunderbaren. Wie auf dem Grund des großen Todes befand ich mich, 
keine Wahrnehmung blieb vom Sein aller Dinge und vom Ich. Ich fühlte nur, 
wie in meinem Leib ein Geist sich zu zehntausend Welten ausweitete und ein 
unendlicher Lichtglanz wurde. Nach einer kurzen Weile atmete ich auf, blitz- 
artig plötzlich waren Sehen und Hören, Sprechen und Bewegen von dem am 
gewöhnlichen Tag verschieden. Als ich da die höchste Wahrheit und deft wun- 

* Vgl. zum Ganzen meinen Aufsatz: •Die Übung im Zen-Buddhismus" in dieser Zeit- 
schrift: 26 (1953)  206 ff. 




