Die Urspriinge der Weltlichen Institute

Von Johannes Beyer S.J., Lowen®*

Weltliche Institute sind ,Vereinigungen von Priestern oder Laien, die sich um
des Strebens nach der christlichen Vollkommenheit und um eines fruchtbareren
Apostolates willen verpflichten, in der Welt die evangelischen Rite zu beobachten“1.
Thr Leben der Vollkommenheit ist also direkt anf das Apostolat gerichtet. Dieses
Apostolat, das durch ihre gesellschaftliche Stellung umrissen ist, charakterisiert ihr
geistliches Leben, gibt ihnen ein eigenes Gesicht und bestimmt ihre besonderen Er-
fordernisse. Die Mitglieder dieser Institute behalten, soweit sie Laien sind, unab-
hingig von ihrem kirchlichen Stand, ihren Zivilberuf bei und fiigen sich, so gut
wie moglich, in das 6ffentliche und private Leben der Welt ein; die Priester unter-
scheiden sich in nichts von ihren Mitbriidern im Weltklerus.

Sie sind keine Ordensleute: die meisten von ihnen leben fiir sich, leben nicht von
Almosen, haben ihre privaten Finkiinfte, verwalten ihr Vermogen, behalten ihre
Wohnung und tragen keine besondere Kleidung. Darum ist es unrichtig, sie, wie das
so oft geschieht, als ,Ordensleute in der Welt oder ,Ménche ohne Habit“ zu be-
zeichnen. Sie haben kein regulidres Gemeinschaftsleben und weihen sich nicht not-
wendig besonderen, ihren Instituten eigenen Aufgaben.

Sie sind anch keine Einsiedler: Als Mitglieder eines von der Kirche anerkann-
ten Institutes wollen sie ihr christliches Leben nach den héochsten Forderungen des
Evangeliums, unter Beobachtung der drei evangelischen Rite von Armut, Kensch-
heit und Gehorsam fithren. Sie verpflichten sich dazu auf Grund eines Geliibdes oder
eines definitiven Versprechens, gemif der kirchlichen Gesetzgebung und den Sta-
tuten ihres Instituts. So haben sie die Stiitze einer briiderlichen Leitung, eines ge-
meinschaftlichen Strebens, eines geformten Lebens und einer geistlichen Autoritit,
die sie beauftragt, sie ermutigt, fihrt und berat. Ganz in der Welt, haben sie, soweit
sich das machen laft, den Geist des iiberlieferten Vollkommenheitsstrebens nnd
einen institutionellen Rahmen, die ihnen eine freiwillig anerkannte Autoritit und
ein sic einigendes Liebesband sichern. Es ist darum nicht erstaunlich, dafi manche
Weltliche Institute sich an grofle Orden anlehnen, um an ihrem Geist und an ihrer
Spiritnalitidt Anteil zu gewinnen. Diese benediktinischen, dominikanischen, fran-
ziskanischen und ignatianischen Griindungen haben die Billigung der Kirche emp-
fangen und stehen heute in voller Entwicklung. Sie ziehen ihren Nutzen aus der
Tradition dieser groflen Orden und behalten dabei doch den weltlichen Stand
ihrer Mitglieder.

Diese Anpassung des evangelischen Uollkommenheitsideals an das weltliche
Leben war zunichst die Folge erlittener Gewalt, als namlich zur Zeit der Fran-
zosischen Revolution alles religiése Gemeinschaftsleben in den durch sie erschiitter-
ten Landern zerstort wurde; heunte entspricht sie den Erfordernissen des Apostolates

* Der vorliegende Aufsatz ist das Kapitel eines demnéchst erscheinenden Buches: Les In-~
stituts séculiers. Etude théologique et canonique (Librairie de I'Edition Universelle Des-
clée De Brouwer). Erschien als Vordruck in der Nouvelle Revue Théologique 85 (1953)
10. Heft, 10531f.

! Pius XII, Konstitution ,Provida Mater®, AAS 39 (1947), 120: Lex peculiaris, art. L.



110 Johannes Beyer

in der modernen Welt, besonders unter den entchristlichten Massen. Die Welt-
lichen Institute konnen als eine der schonsten Friichte des kirchlichen Lebens des
20. Jahrhunderts angesehen werden, das sich in seiner Katholischen Aktion auf die
Eroberung jedessozialen Milieus durchdie in ihm lebenden Christen spezialisiert hat.

Hineingestellt in den Kampf um die Eroberung der Seelen und sich immer tiefer
in die Masse hineinwagend, haben viele Kampfer der Katholischen Aktion den
Waunsch, sich ganz ihrem schwierigen Apostolat hinzugeben, ihr eigenes geistliches
Leben zu bereichern, sich von familidren Verpflichtungen freizumachen, um einzig fiir
Gott und die Seelen da zu sein, sich totaler im Dienst der Kirche und ihrer Hierarchie
zur Verfiigung zu stellen und in den drmsten Schichten das Beispiel einer vélligen
Uneigenniitzigkeit und wirklichen Entduflerung zu geben. Diese apostolischen For-
derungen haben ihren vollen Ausdruck gefunden in der Beobachtung der drei evan-
gelischen Rite: im Gehorsam gegeniiber der Autoritat, in der vollkommenen Keusch- -
heit, in der Liebe zu Gott und den Seelen, in der wirklichen und freiwilligen Armut
und in der vélligen Verfiigbarkeit fiir das apostolische Wirken.

Dieses ganze Werk der Gnade und der Heiligung vollzieht sich in der Stille,
unter dem Siegel des Geheimnisses.

Die so Geweihten in der Welt stellen sich ohne Lirm und Aufsehen in die ver-
wirrende Vielfalt der alltiglichen, beruflichen und sozialen Aunfgaben hinein. All-
mahlich wird dann ihre personliche Hingabe an Gott, ihre einfache und mitreiflende
Nachstenliebe diese Welt wieder besser machen und zu Gott zuriickfithren. Sie sind
wirklich das Salz der Erde und der Sauerteig in der Masse.

Erste Anfinge

Geschichtlich gesehen liegen die ersten Griindungen, von denen sich unsere gegen-
wartigen Weltlichen Institute herleiten, in den dunklen Tagen der Franzdsischen
Revolution. Die Vorsehung bediente sich dafiir eines heiligen Priesters, des ehe-
maligen Jesuitenpaters Pierre Joseph Picot de Cloriviére (1785—1820). Am 19. Juli
1790 empfing dieser im Gebet eine plétzliche und klare Erleuchtung, die sein ganzes
Leben bestimmen und ihn zu den bald in Angriff genommenen Neugriindungen
fithren sollte. Die Gesellschaft Jesu war bereits seit achtundzwanzig Jahren in
Frankreich unterdriickt; viele Jesuiten waren nach Amerika gegangen, wo sie in der
Diézese Baltimore fast alle Priester stellten. P. de Cloriviére dachte daran, sich ihnen
anzuschlieflen. Seit langem schon hatte er die Absicht, den Papst um die Erlaubnis
zu bitten, Namen und Leben der Gesellschaft wieder annehmen zu diirfen, da ergriff
ihn plétzlich mit aller Gewalt der Gedanke: , Warum nicht in Frankreich? Warum
nicht iberall auf der Welt?“ Tatsdchlich sollte er der Wiederherstellung des Jesu-
itenordens in Frankreich und in Europa als achtzigjahriger seine letzten Krifte
weihen,

Am gleichen Tage wurde ihm ,wie in einem fliichtigen Blick“ der Plan einer
Gesellschaft von Priestern gezeigt, die wirkliche, einer Regel unterworfene Ordens-
leute waren und doch ganz in ihrer Didzese lebten. Er dachte an die Regel des hl.
Ignatius. Diese Gruppe sollte an die Stelle der alten Gesellschaft Jesu treten und
deren Auferstehung vorbereiten. Einmal so weit, muflte sein Gedanke sich schnell
entwickeln.



Die Urspriinge der Weltlichen Institute 111

Waihrend er intensiv am Plan dieses zukiinftigen Institutes arbeitete, iiberkam ihn
ein neues Licht: einen Lebensplan fir die nach einem vollkommenen Leben streben-
den Frauen zu entwerfen, ahnlich dem, der ihm fiir die Priester vorschwebte. 1787
schickte thm die Vorsehung Friulein Adélaide de Cicé, die sich sehr nach dem
Ordensleben sehnte und unter seiner Leitung die Mitbegriinderin der geplanten
weiblichen Gesellschaft werden sollte.

Die Gesellschaft vom Herzen Jesu und die vom Herzen Mariens wurden gegriin-
det; die ersten Versprechen wurden am 2. Februar 1791 von P. de Cloriviére und
seinen Gefahrten in der Martyrerkapelle des heiligen Dionysius in Paris und von
A. de Cicé und ihren Gefahrtinnen in Saint-Malo abgelegt. Absichtlich wahlte P. de
Cloriviére die Kapelle auf dem Montmartre, in der sein heiliger Vater Ignatius und
dessen Gefdhrten ihre ersten Geliibde abgelegt hatten und verkniipfe so geistig
seine Gemeinschaft mit der Gesellschaft Jesu, indem er hinter Ignatius zuriicktrat,
den er stets als den Vater seiner neuen Kinder ansah.

Der Leitgedanke dieser neuen Grindungen war von héchster Bedeutung: sie wur-
den gestiftet ,mit dem unmittelbaren Ziel, das durch die Auflésung der Orden in
Frankreich in seiner Existenz bedrohte Ordensleben zu retten, und mit dem weiteren
Ziel, den Nutzen und die Gnade des Ordenslebens unter einer nenen Form zuging-
lich zu machen, die dem gegenwirtigen Dienst der Kirche und den Bediirfnissen der
Seelen besser angepafit war“2. Nach Ansicht eines Mitgliedes der Religiosenkongre-
gations geht die Griindung der ersten Weltlichen Institute sicher auf P. de Cloriviére
zuriick, Die Motive, die Papst Pius XII. in seiner Konstitution Provida Mater
Ecclesia zur Rechtfertigung dieses neuen Standes der Vollkommenheit in der Kirche
anfithrt, sind die gleichen, die 1890 von den Tochtern des Herzens Mariens fir d1e
Approbation ihrer Lebensform vorgelegt wurden.

Am 2. Februar 1947 verkniipfte Pius XII. also die so weit auseinanderliegenden
Anfinge der Weltlichen Institute, indem er seine Konstitution Provida Mater
Ecclesia gerade am Jahrestag der ersten Versprechen verdffentlichte, die 1791 auf
dem Montmartre von P. de Cloriviére und seinen ersten Gefahrien, vier Priestern
und einem Laien, abgelegt wurden,

Die Anpassuhg des Ordenslebens an das Leben in der Welt

1790 hielt P. de Cloriviére dafiir, dafl die drei Geliibde der Armut, Keuschheit
und des Gehorsams den Ordensstand konstituierten. Er schreibt: ,Der Ordensstand
besteht in den drei Geliibden der Armut, der Keuschheit und des Gehorsams, so dafl
man ihn allgemein als den Stand derer definiert, die durch Beobachtung der drei
Gelabde nach Vollkommenheit streben und unter der gleichen Regel leben, die sie zu
einer religiosen Gemeinschaft formt und sie von anderen frommen Gesellschaften
unterscheidet. So ist also weder das Fehlen einer gemeinsamen Wohnung und einer
einheitlichen Kleidung noch irgendeiner anderen Sache ein Hindernis, zom Ordens-
stand zu gehoren.” Dieses inmitten der Verfolgung aufrechterhaltene Ordensleben,
bei dem man ,mitten im Sturm bleibt, um den Untergehenden sofortige Hilfe zu

2 Dieses und die folgenden Zitate sind, soweit nicht eigens belegt, den Konstitutionen
und Urkunden der Gesellschaft der Téchter vom Herzen Mariens entnommen,
3 A. Gambari, S. M. M. in: Commentarivm pro Religiosis 1950, 254.



112 Johannes Beyer

leisten“, erfordert eine ebenso kithne wie sichere Anpassung. Die grofien Linien sind
ihm seit seiner ersten Inspiration vorgezeichnet: ,Der HI. Geist hat erkennen
lassen . . ., dafl man einen etwas abweichenden Weg einschlagen muf} . . ., dafl man,
um die Welt zu gesunden Prinzipien zurickzufithren, vor ihr in weltlichem Gewand
erscheinen mufl, dafl man, soweit es das Gesetz des Evangeliums zulaft, sich ihren
Gesetzen und Gebrduchen unterwerfen mufl, dafl man alle Verpflichtungen des
biirgerlichen Lebens auf sich nebhmen mufl und sich in nichts den Forderungen des
offentlichen oder familidren Lebens entziehen darf.“ Anstatt gewisse listige Bindun-
gen abzuwerfen, wird man daraus Mittel der Entsagung und des Apostolates machen,
»indem man die gemeinsamen Pflichten des biirgerlichen Lebens mit der Ubung der .
besonderen Pflichten des Ordensstandes verbindet.“ Das ist im Grunde das gleiche,
was Pius XII. lehrt, wenn er sagt, dafl man sich heiligen miisse ,in der Welt und
durch die Mittel der Welt, das heifit durch den Beruf, die Arbeit, di¢ Formen, an
den Orten und unter den Umstidnden, die der jeweiligen Situation in der Welt
entsprechen“s.

Die von P. de Clorivi¢re griindete Frauengenossenschaft sollte sich nicht auf
ein bestimmtes Ziel der Wirksamkeit spezialisieren, noch sich auf bestimmte
Werke beschranken. ,Sie braucht keine Arbeit auszuschliefen, die mit den Ver-
héltnissen ihrer Mitglieder vereinbar ist, da sie stets den grofiten geistlichen Nutzen,
entsprechend der dringendsten Not des Augenblicks berlicksichtigt.“ ,Ihr besonde-
res Ziel ist die Ubung der evangelischen Vollkommenheit in den Bereichen der Welt
nach dem Beispiel der Apostel und ihrer Schiller zar Zeit der Urkirche.“ Dieses
ganz in der Welt sich vollzichende Ordensleben mufite natiirlich auf sehr soliden
Grundlagen aufgebaut werden: auf der Weihe an Gott ohne Vorbehalt, ,denn®,
sagte P. de Cloriviére, ,je geringer die dufleren Bindungen dieser Lebensform sind,
desto notwendiger ist es fiir ihr Ziel, daf} alle Glieder durch innere, geistige und
geheiligte Bande fest in Jesus Christus vereinigt sind.“ Diese Bande sollten
vor allem die drei Ordensgeliibde sein. ,Was die Gesellschaft vor allem wiinscht, ist
die Erlaubnis, die drei fiir den Ordensstand wesentlichen Gelitbde ablegen zu
diirfen.“

Die Beobadhtung der drei Ordensgeliibde wurde dem Leben in der Welt, unter
‘Wahrung alles Wesentlichen, angepafit.

»~Das Gelibde der Armut, das man in der Gesellschaft ablegt, enthilt alles, was
zum Wesen der Ordensarmut gehdrt. Wer es ablegt, entduflert sich vor Gott aller
irdischen Giiter, so dafl er sie nicht mehr frei und unabhingig gebrauchen kann. Das
Verfiigungsrecht dariiber wird gleichsam in die Hande Jesu Christi gelegt, der durch
die Oberen jedem die Befugnis gibt, die fir ihn nétigen Dinge in dem Mafle zu ge-
brauchen, wie es einer Ordensfrau zukommt.“ Die wesentlichen Elemente, die von
den Mitgliedern der Gesellschaft hochgehalten werden miissen, sind also folgende:
totale innere Enteignung, Abhingigkeit im Gebrauch, Gebrauch nur in Uberein-
stimmung mit den evangelischen Riten, gemafl den Bestimmungen der Oberen und
den Erfordernissen des Einzelnen, des Ortes und der Zeit. ,Dieses Armutsgeliibde
verbietet auch, auf die Zukunft hin zu sorgen, sein Vermégen zu vergroflern und
aus eigenniitzigen Gesichtspunkten seine Einkiinfte zu erhGhen, ohne vorher seine

4 Pius XII., Motu proprio: Primo feliciter, n. 2.



Die Urspriinge der Weltlichen Institute 113

Griinde der Oberin dargelegt und ihre Zustimmung erhalten zu haben. Abgesehen
von dem billigerweise Notwendigen ist man verpflichtet, alles, was an Einkommen
oder Frichten der Arbeit iibrigbleibt, fiur Werke der Barmherzigkeit oder der From-
migkeit zu opfern, ohne dafl die Gesellschaft sich daraus einen Reservefonds zuriick-
legen dirfte. Sollten sich einige von Gott zn einer wirklichen Losschilung von allem
hingezogen fithlen, so mag die Generaloberin es ihnen erlauben, nachdem sie ihren
Mat und ihre sittliche Kraft erprobt hat.“

»Das Geliibde der Keuschheit enthilt nichts Besonderes . . . es muf} auf eine mog-
lichst vollkommene Weise beobachtet werden.“

Der Gehorsam wird fiir die Gesellschaft von besonderer Wichtigkeit sein. , Wenn
man dieses Band zerreifit“, schreibt P. de Cloriviere, ,hort die Gesellschaft auf zu
bestehen. In thm muf sie sich also auszeichnen. Von dieser Tugend hingt das all-
gemeine Wohl der Gesellschaft ab und von ihr muf es sich iiber alle Mitglieder aus-
breiten.“ Uber seinen sozialen und Gemeinschaftswert hinans wird der Gehorsam
immer angeschen ,als das wirksamste Mittel zur Erreichung der hdchsten Voll-
kommenheit. Durch dieses Geliibde bringt der Mensch Gott das umfassendste Opfer
seiner selbst dar, schiitzt er sich am sichersten vor den Fallstricken Satans, erhebt er
sich am meisten iber sich selbst, zieht er mehr Gnade auf sich herab, macht er sein
Tun verdienstvoller und folgt Jesus Christus enger nach“. Der Obere steht an Christi
Statt; man mufl darum ,vor allem auf das Motiv achten, aus dem man einem Men-
schen gehorcht, in Hinsicht auf die Autoritdt dessen, der gesagt hat: Wer euch hort,
hort mich; wer ench verachtet, verachtet mich.“

Der Gehorsam ist nicht nar fiir das Leben in der Gesellschaft, deren Mitglied man
wird, verlangt; er geht weit iiber diesen engen institutionellen Rahmen hinaus. P.
de Cloriviére forderte hier im Anschluf an die Lehre Pauli weit mehr: ,Alle (Mit-
glieder der Gesellschaft der Tochter vom Herzen Mariens) sollen mit duflerster Ge-
wissenhaftigkeit denen gehorchen, die thnen, ganz gleich in welcher Eigenschaft,
iibergeordnet sind, sei es in der Familie, sei es im biirgerlichen oder kirchlichen Leben,
und zwar in allen Dingen, in denen sie ithnen untergeben sind, und nichts, was den
Befehlen dieser Vorgesetzten oder ihrem besonderen Amt widerspricht, kann ihnen
von den Oberen der Gesellschaft befohlen oder von der Regel vorgeschrieben werden,
es sei denn, es finde sich in diesen Anordnungen oder Beschiftigungen etwas, was im
Widerspruch zum goéttlichen Gesetz stinde. Mit dieser Ausnahme kann der Ordens-
gehorsam ihnen nichts befehlen, was den Anordnungen der anderen gesetzmifligen
Autorititen entgegengesetzt wire; er macht lediglich diese Unterwerfung zu einer
nachdriicklicheren und vollkommeneren. In allen anderen Dingen, in denen sie von
niemanden abhingen, sind sie gehalten, den Oberen der Gesellschaft zu gehorchen®.
Dieser Text hat eine bisher ungeahnte geistliche Bedeutung; der Akzent ist hier auf
jeglichen Gehorsam gelegt, und nicht ohne Grund sollte Pius VII. die Bedeutung
dieser Gritndungen fiir die Erneuerung des christlichen Gehorsamsgeistes in der mo-
dernen Welt unterstreichen, den die Franzosische Revolution und ihre Vorldufer
zum groflen Teil zerstort hattens,

5 Den Text des Breves Pius’ VII. siehe bei A. Rayez, Revue d’Histoire Ecclésiastique 1952,
152—154.



114 Johannes Beyer

Die Umstande, unter denen diese Gesellschaften entstanden, erlaubten kein Ge-
meinschaftsleben; es war jedoch ein solches vorgesehen, um die Residenz der Obe-
ren zu sichern, die Zusammenkiinfte und Ausbildung der Mitglieder zu erleichtern,
bestimmte Werke zu ermdglichen und den Mitgliedern des Institutes Gastfreund-
schaft zu erweisen. ,Die Oberen urteilen iiber die Motive, die ein Wohnen im ge-
meinsamen Haus wiinschenswert machen, wobei sie immer und gleichzeitig auf das
allgemeine wie das besondere Wohl jedes Finzelnen achten sollen®.

Die Isolierung der Mitglieder und das Risiko, das ihre Lebensweise und die
Schwierigkeiten ihres Apostolates mitten in der Welt mit sich bringt, stellt fiir die
Zulassung besondere Forderungen. Diese hat P. de Cloriviére sehr wohl bemerkt.
Man konnte versucht sein, zu glauben, dieser Vollkommenheitsweg in der Welt sei
weniger verbindlich und ein abgeschwichtes Ordensleben, geeignet fiir weni-
ger lenksame Temperamente oder weniger grofiziigige Charaktere; doch es ver-
halt sich gerade umgekehrt. ,Nicht irgendein Abscheu vor dem Laster und nicht ir-
gendeine Liebe geniigen®, sagt P. de Cloriviére, und féhrt fort: ,Beim Eintritt in
ein Kloster konnte man sich noch damit zufrieden geben und mit geniigender Be-
griindung hoffen, dafl die Zuriickgezogenheit, das Schweigen und die anderen vor-
geschriebenen Ubungen gradweise diese unvollkommene Disposition bis zu der von
der Ordensprofefl geforderten Tugendhéhe vervollkommneten. Aber da man in der
Gesellschaft nicht mit der Welt bricht, bedarf es schon bei der Zulassung zu den
ersten Probejahren wenigstens eines bestimmten Anfangs von Vollkommenheit und
der Uberzeugung, daf zur Erreichung der ganzen Vollkommenheit eine grofie Los-
schilung von allen Dingen, der vollstindige Verzicht anf seinen E1genw1llcn und
eine wahre Verachtung der Eitelkeiten dieser Welt notwendig sind“.

Er bestimmt noch genauer, worin diese Loslosung besteht: ,Um die Vollkom-
menheit zu erreichen, soll man bereit sein, alles zu tun, sich von allem zu 16sen und
alles zu erleiden. Die Bereitschaft dazu wird ausgesprochen in der Anfopferung,
die man beim Eintritt in die Gesellschaft vollzieht®. Dieser Akt der Aufopferung
enthilt die letzten Forderungen des Grinders. Er ist kein anderer als der Akt des
Anerbietens, den der hl. Ignatius am Ende seiner Betrachtung iiber das Reich Chri-
sti nahelegt und den P. de Cloriviére den Postulanten der beiden von ihm gegriin-
deten Gesellschaften angepafit hat. Wir zitieren ihn so, wie er bei den Tochtern
vom Herzen Mariens in Gebrauch ist; eine korrespondierende lateinische Version
findet sich in den Konstitutionen der Gesellschaft vom Herzen Jesu.

,Hochster Konig, Herr aller Dinge, ginzlich unwiirdig deiner Gunst, doch ge-
stiitzt auf die Hilfe Deiner Gnade, biete ich mich Dir mit allem, was von mir ab-
hingt, durch die Hande Deiner heiligsten Mutter, der glorreichsten Jungfrau Maria,
deren demiitige Dienerin und ergebenstes Kind ich mein Leben hindurch sein will,
ginzlich dar. In Gegenwart Deiner unendlichen Giite und Deines ganzen himmlischen
Hofes beteuere ich feierlich mein aufrichtiges Verlangen und meinen festen Entschlufi,
Dir da, wo es um Deine grofere Ehre und um den grofleren Fortschritt in Deinem
Dienst geht, so eng wie nur moglich zu folgen, Dich nachzuahmen im geduldigen Er-
tragen jeglicher Unbill und aller Miihsale, indem ich im Herzen und auch in der
Wirklichkeit die Armut, die Kenschheit und den Gehorsam umfange, wenn es Dei-
ner gottlichen Majestat gefallt, mich zu dieser Lebensform zu berufen und im be-



Die Urspriinge der Weltlichen Institute 115

sonderen zu Deinem Dienst in der Gesellschaft der Tochter vom Herzen Mariens
zuzulassen®.

Wir haben ausfithrlich die Schriften des P, de Clorivi¢re und die von ihm verfafl-
ten Konstitutionen zitiert; diese Texte waren providentiell: man spiirt in ihnen die
sanfte Fithrung des Hl. Geistes, der inmitten der Revolution eine Lebensweise vor-
bereitete, die so ausgezeichnet den Forderungen jener Verfolgung und den Be-
diirfnissen der modernen Welt angepafit war.

Gesdhichtliche Weiterentwicklung und kirchliche Bestitigung

(Der Kleindruck stellt eine Zusammenfassung der folgenden Abschnitte des Aufsatzes
durch die Schriftleitung dar.)

Die beiden Griindungen des P. de Cloriviére sollten sehr verschiedene Schicksale haben.
Bis zur Wiederherstellung der Gesellschaft Jesu im Jahre 1814 verlief ihre Geschichte in
etwa parallel. In den Jahren 1790—1791 erhielten sie die ersten bischoflichen Gutheiflungen,
1801 folgte die miindliche Approbation durch Papst Pius VII. Um 1798 herum zihlte die
Gesellschaft vom Herzen Jesu 71 Mitglieder, die vom Herzen Mariens 254. Zeitweise waren
sowohl P. de Cloriviére wie auch Mlle de Cicé wegen ihrer Titigkeit im Gefangnis. Obwohl
sich eine ganze Reihe franzdsischer Bischéfe fiir die Gesellschaft einsetzten und auch der
Papst selbst ihnen mehrfach sein Wohlwollen bekundet hatte, lief die offizielle Approbation
auf sich warten. P. de Cloriviére bhat sie nicht mehr erlebt. Man ersieht daraus, mit welcher
Zuriickbaltung man anfinglich in offiziellen kirchlichen Kreisen der Idee eines ,Ordens-
lebens® inmitten der Welt gegeniiberstand.

Als P. de Cloriviére 1814 wieder der neuerstandenen Gesellschaft Jesu beitrat und deren
Leitung in Frankreich iibernahm, war die von ihm gegriindete Priestergemeinschaft ihres
Hauptes beraubt. Ohne rechte Leitung zihlte sie bald nur noch wenige Mitglieder und
16ste sich allmédhlich auf. Erst in diesem Jahrhundert erstand sie wieder in der Weltpriester-
vereinigung des Pariser Pfarrers Daniel Fontaine, der ganz bewuflt die Ideen P. de Clori-
vieres aufgreifen und dessen urspriingliches Institut fortsetzen wollte. Heute zahlt die Ge-
sellschaft schon iiber 1500 Mitglieder; am 2. Februar 1952 wurde sie als Weltliches Institut
papstlichen Redchts bestitigt.

Die Gesellschaft vom Herzen Mariens erhielt ibre erste Bestitigung durch Papst Leo XII.
im Jahre 1825; die endgiiltige Approbation wurde ihr 1857 durch Papst Pius IX. erteilt.
Ibr kirchenrechtlicher Stand wurde auch durch die Konstitution Provida Mater Ecclesia nicht
berihrt. Thre Mitglieder waren und sind Ordensfrauen im kanonischen Sinne des Wortes,
obwohl sie kein Ordenskleid tragen und nicht in Gemeinschaft leben; sie legen einfache,
offentliche und ewige Geliibde ab. Die Kanonisten fiihren sie heute als Bewelis dafiir an, dafl
das Wesen des Ordensstandes in der Ablegung der drei 6ffentlichen Geliibde der Armut,
der Keuschheit und des Gehorsams besteht, in nichts anderem. Das zu wissen, ist gerade heute
so wichtig, wo die Kirche so nachdriicklich eine sinngemifle Anpassung vor allem der titigen
Ordensgemeinschaften an die Erfordernisse unserer Zeit wiinscht und viele von einem
abstrakten oder auch geschichtlich vergangenen Bild des Ordenslebens nicht loskommen.
Hier konnte die Gesellschaft der Tochter des Herzens Mariens von nicht geringer Bedeutung
sein.

Die Idee des Lebens der Uollkommenheit inmitten der Welt
und ihre doppelte Uerwirklichung

Offenkundig bewahren beide Gesellschaften die grundlegende Idee ihres Stif-
ters: das Leben der Vollkommenheit inmitten der Welt.
Die Tochter vom Herzen Mariens kannten keinen Verfall, keine Unterbrechung.



116 Johannes Beyer

Treu ihrem Stifter erhielten sie die Anerkennung ihrer Gesellschaft als religidse,
Kongregation. Dahin gingen woh! die Wiinsche des P. de Clorivi¢re: er hoffte ihre
Gesellschaft als ,Orden® anerkannt und ihre Mitglieder das traditionelle Ordensle-
ben aufnehmen zu sehen — wenigstens in besseren Zeiten. Doch seine Ansichten
klarten sich und die Probleme der Anpassung beeinflufiten ihn stark. Stellt er im
iibrigen nicht setbst fest, um sich gegen jede Neuerung zu verteidigen, dafl der
eine Orden kein eigenes Ordenskleid trigt, das ihn von den Weltpriestern unter-
scheidet, und dafl ein anderes Institut das Gemeinschaftsleben auf ein Mindest-
maB beschrinkt oder sogar aufhebt, um in nicht-katholischen Landern oder in den
Missionen apostolisch wirken zu konnen? ’

Damit ist der ganze Formenreichtum ausgesprochen, den das Ordensleben an-
nehmen kann, und sind die vielfiltigen Anpassungen an das Apostolat, die mog-
lich bleiben, als wiinschenswert angesehen.

Auch die Gesellschaft vom Herzen Jesu — neuerdings als Weltliches Institut
fiir Priester kirchlich approbiert — hat das Ideal evangelischer Vollkommenheit
bewahrt, das P. de Cloriviére in der Welt nach Art der Urkirche, wie er oft sagte,
verwirklichen wollte. Die erlittene Unterbrechung gestattete ihr, ihren kirchen-
rechtlichen Stand zu iiberpriifen, einerseits eine klare Selbstandigkeit zu finden, an-
derseits ihren Mitgliedern zu erlauben, ganz der Di6zese zu leben. So zieht sie ihren
Nutzen aus den Entscheidungen Pius VII. Damalige Klugheitsmafinahmen sind
heute providentiell und erleichtern zahlreichen Weltpriestern den Zutritt zu die-
sem Institut, um ein ganz Gott geweihtes Leben fithren zu kénnen.

Es bleibt uns noch eine letzte Frage zu 16sen: Ist P. de Cloriviére wirklich der
erste Griinder eines Weltlichen Institutes?

Die Geschichte seiner Griindungen beweist hinreichend, daf} diese Frage nicht
durch ein einfaches Ja oder Nein zu beantworten ist. Im iibrigen ist es sehr schwie-
rig, die genauen Urspriinge einer Idee oder einer Institution geschichtlich zu fixie-
ren. Die Urkirche kannte die geweihte Jungfrauenschaft in der Welt, die Dritten
Orden der Weltleute verbreiteten das Ideal ihrer Stifter, ohne ihre Mitglieder zur
Beobachtung der drei Geliibde zu verpflichten®. Die hl. Angela von Merici und ihre
,Gesellschaft weltlicher Ursulinen®, 1544 durch Paulus III. bestitigt, lebten die
evangelischen Rite in der Welt ohne Gemeinschaftsleben, ohne Geliibde, widmeten
sie sich den Werken des Unterrichts und der Katechese, aber sie kannten nicht die-
ses apostolische Eingehen in das berufliche Leben, wie es seit 1792 P. de Cloriviére
so nachdriicklich hervorhob: ,Diese Gesellschaft konnte der Kirche auch in friedli-
chen Zeiten einigen Dienst leisten, insofern sie dies als ihr Figenes und Besonderes
hat, danach zu streben, selbst in der Welt und unter Menschen jeglichen Standes
und Berufes das Verlangen nach der evangelischen Vollkommenheit zur Geltung
zu bringen®.

P. de Cloriviére erschaute klar das Apostolat des Milieus durch das Milieu, um
»ausgezeichnete Biirger . . ., unantastbare Beamte, fahige Arzte, redliche Geschafts-
leute, saubere Kiinstler, kurzum Leute aus allen moglichen Lebensverhiltnissen so
zu formen, daB sie durch ihr Beispiel viele andere mitreiflen, ihnen nachzufolgen®.

,Man mufl zugeben®, sagt er, ,dafl in diesem Institut etwas Neues vorliegt. Die

¢ Vgl. H. Urs v. Balthasar, Der Laie und der Ordensstand, Einsiedeln 1948, 39—41.



Die Zen-Erleuchtung 117

anderen Ordensgemeinschaften suchen die Einsamkeit, diese hingegen stellt sich
mitten in die unruhigen Fluten der Welt“, aber ,was die Apostel den ersten Glau-
bigen geboten, was alle heiligen Bischdfe, was zahlreiche Minner der Kirche und
selbst Weltleute beobachtet haben, das wiinschen auch wir erneuert zu sehen und in
allen Stinden, vor allem im Klerus, wieder mehr zu verbreiten®.

P. de Cloriviére wird somit immer als der Initiator dieses neuen Standes der
Vollkommenheit zu gelten haben. Wer seine Schriften aufmerksam liest, wird mit
hochster Verwunderung darin die prophetische Schau der Welt entdecken, die aus
der Revolution hervorgehen sollte, und wird ganz spontan zu dem Urteil kommen,
daf nur der H1. Geist zu solcher Kiihnheit treiben kann.

Die Zen-Erleuchtung®

Von Heinrich Dumoulin S. J,, Tokyo

1. Das Erlebnis im Zen

Wie alle mystische Erfahrung ist die Zen-Erleuchtung unerklirlich und unaus-
sprechlich. Aber wihrend die christlichen Mystiker nicht miide werden, das Un-
erklirliche zu erkliren und von dem Unaussprechlichen zu kiinden, sind die Aus-
kiinfte iiber das Zen-Erlebnis sparlich. Tagebuchartige Aufzeichnungen, Briefe,
Berichte an Seelenfubrer und dergleichen fehlen. Die Kéan-Geschichten schlieSen
oft mit der schlichten Tatsachenfeststellung: , ... und er erlangte die Erleuchtung®.
Worin die Erleuchtung besteht, wird nicht gesagt. Hochstens werden noch ihre
Wirkungen, so die Klarheit ‘der geistigen Schau, die Freiheit des neuven Lebens-
gefithls und das Kraftbewufltsein im Weltall gerihmt. Dennoch méchte eine sorg-
faltige Sammlung und Sichtung des in der ausgedehnten Zen-Literatur aufgespei-
cherten Materials noch wertvolle Aufschliisse bieten.

Eine anschauliche Schilderung des psychologischen Vorgangs beim Zen-Erleb-
nis bietet das folgende Zitat aus dem Werk Zenkai Ichiran des Késen Imakita,
eines Zen-Meisters der Meiji-Zeit, das Professor Hideo Kishimoto, Dekan der
religionswissenschaftlichen Fakultdt an der Universitat Tokyo, in einer Studie zur
»Psychologie der aszetischen Ubung® mitteilt:

»In einer Nacht wihrend der Zazen-Ubung war plétzlich die Grenze von
Friiher und Spiter wie abgeschnitten. Ich trat ein in den guten Bereich des
iberaus Wunderbaren. Wie auf dem Grund des grofien Todes befand ich mich,
keine Wakrnehmung blieb vom Sein aller Dinge und vom Ich. Ich fiihlte nur,
wie in meinem Leib ein Geist sich zu zehntausend Welten ausweitete und ein
unendlicher Lichtglanz wurde. Nach einer kurzen Weile atmete ich auf, blitz-
artig plotzlich waren Sehen und Héren, Sprechen und Bewegen von dem am
gewdhnlichen Tag verschieden. Als ich da die hochste Wahrheit und den wun-

* Vgl. zum Ganzen meinen Aufsatz: ,Die Ubung im Zen-Buddhismus® in dieser Zeit-
schrift: 26 (1958) 206f. '





