Die Zen-Erleuchtung 117

anderen Ordensgemeinschaften suchen die Einsamkeit, diese hingegen stellt sich
mitten in die unruhigen Fluten der Welt“, aber ,was die Apostel den ersten Glau-
bigen geboten, was alle heiligen Bischdfe, was zahlreiche Minner der Kirche und
selbst Weltleute beobachtet haben, das wiinschen auch wir erneuert zu sehen und in
allen Stinden, vor allem im Klerus, wieder mehr zu verbreiten®.

P. de Cloriviére wird somit immer als der Initiator dieses neuen Standes der
Vollkommenheit zu gelten haben. Wer seine Schriften aufmerksam liest, wird mit
hochster Verwunderung darin die prophetische Schau der Welt entdecken, die aus
der Revolution hervorgehen sollte, und wird ganz spontan zu dem Urteil kommen,
daf nur der H1. Geist zu solcher Kiihnheit treiben kann.

Die Zen-Erleuchtung®

Von Heinrich Dumoulin S. J,, Tokyo

1. Das Erlebnis im Zen

Wie alle mystische Erfahrung ist die Zen-Erleuchtung unerklirlich und unaus-
sprechlich. Aber wihrend die christlichen Mystiker nicht miide werden, das Un-
erklirliche zu erkliren und von dem Unaussprechlichen zu kiinden, sind die Aus-
kiinfte iiber das Zen-Erlebnis sparlich. Tagebuchartige Aufzeichnungen, Briefe,
Berichte an Seelenfubrer und dergleichen fehlen. Die Kéan-Geschichten schlieSen
oft mit der schlichten Tatsachenfeststellung: , ... und er erlangte die Erleuchtung®.
Worin die Erleuchtung besteht, wird nicht gesagt. Hochstens werden noch ihre
Wirkungen, so die Klarheit ‘der geistigen Schau, die Freiheit des neuven Lebens-
gefithls und das Kraftbewufltsein im Weltall gerihmt. Dennoch méchte eine sorg-
faltige Sammlung und Sichtung des in der ausgedehnten Zen-Literatur aufgespei-
cherten Materials noch wertvolle Aufschliisse bieten.

Eine anschauliche Schilderung des psychologischen Vorgangs beim Zen-Erleb-
nis bietet das folgende Zitat aus dem Werk Zenkai Ichiran des Késen Imakita,
eines Zen-Meisters der Meiji-Zeit, das Professor Hideo Kishimoto, Dekan der
religionswissenschaftlichen Fakultdt an der Universitat Tokyo, in einer Studie zur
»Psychologie der aszetischen Ubung® mitteilt:

»In einer Nacht wihrend der Zazen-Ubung war plétzlich die Grenze von
Friiher und Spiter wie abgeschnitten. Ich trat ein in den guten Bereich des
iberaus Wunderbaren. Wie auf dem Grund des grofien Todes befand ich mich,
keine Wakrnehmung blieb vom Sein aller Dinge und vom Ich. Ich fiihlte nur,
wie in meinem Leib ein Geist sich zu zehntausend Welten ausweitete und ein
unendlicher Lichtglanz wurde. Nach einer kurzen Weile atmete ich auf, blitz-
artig plotzlich waren Sehen und Héren, Sprechen und Bewegen von dem am
gewdhnlichen Tag verschieden. Als ich da die hochste Wahrheit und den wun-

* Vgl. zum Ganzen meinen Aufsatz: ,Die Ubung im Zen-Buddhismus® in dieser Zeit-
schrift: 26 (1958) 206f. '



118 Heinrids Dumoulin

derbaren Sinn des Weltalls suchte, war mein Selbst klar und die Dinge erschie-
nen offenbar. Im Ubermaf des Entziickens vergafl ich, dafy meine Hinde von
selbst sich in der Luft hin- und herbewegten und dafi meine Fiifie tanzten®1.

Die Erlenchtung ist, wie dieser Bericht deutlich zeigt, €in ekstatischer Zustand
des AuRer-sich-seins. Der gewohnliche Bewufitseinslauf ist durchbrochen, die Sinnes-
tatigkeit abgeschnitten. Das Erlebnis ist plotzlich und versetzt in eine Exaltations-
stimmung héchster Lust.

Ahnliche Fkstasen erfuhr Hakuin (1683—1728), der bedeutendste Zen-Meister
der Rinzai-Sekte aus der Tokugawa-Zeit, besonders in jungen Jahren hiufig.
Wihrend er 28 Jahre alt im Kloster Egan in der Provinz Echigo weilte und mit
duBerster Anstrengung iibte, kam ihm die Loésung in plétzlicher Erleuchtung. Er
schildert selbst sehr genau die zwei Phasen des seelischen Vorgangs, wie zuerst
jener Zustand héchster Spannung eintrat, der im Zen ,der grofie Zweifel“ genannt
wird, und wie dann auf einmal die Erleuchtung aufblitzte:

LIch schlief weder bei Tag noch bei Nacht, vergafi mich zur Ruhe zu legen
und Speise zu nehmen. Da kam plotzlich der grofie Zweifel. Ich fithlte mich wie
erstarrt in einem weiten Eisfeld. Eine ungewohnliche Lauterkeit war in meiner
Brust. Ich konnte weder voranschreiten noch zuriickweichen, war wie von Sinnen
und verstand nichts. Auch beim Uortrag war es, obwohl ich die Erklirung des
Meisters horte, als ob ich von weitem eine Erérterung in der Zen-Halle ver-
nihme. Ich fiihlte mich wie durdh die Luft wandernd. Dieser Zustand dauerte
so mehrere Tage”.

Der Geist ist zum Platzen geladen, die Spannung kann nicht mehr gesteigert wer-
den. Nun muf} die Lésung kommen. Hakuin fahrt fort:

JEines Abends hérte ich plotzlich die Tempelglocke anschlagen. Da erfubr idh
die Umwandlung. Es war wie das Zerschlagen einer Eisdecke oder das Nieder-
reiflen eines Nephrit-Hauses ... Alle Zweifel von frither waren villig ver-
schwunden, wie Eis dahintaut. Mit lauter Stimme rief ich aus: Wie wunder-
bar! Wie wunderbar! Man braudst keinem Kreislauf von Leben und Tod zu
entrinnen. Man braucht auch nach keiner hichsten Weisheit (bodhi) zu streben.
Alle iiberlieferten 1700 verwickelten (Kéan-)Aufgaben sind nicht wert, dafi
man sie stellt“e.

Nach seiner ,grofien Erleuchtung®, die ihn im Alter von 82 Jahren eines Nachts
tiberraschte, erklarte Hakuin:

»Uon jetzt an ist mir das Sehen der Dinge wie das Sehen des eigenen Antlitzes.
Ich verstehe jetzt, was es bedeutet, dafi der Uollendete in den Augen die
Buddhanatur sah®“s,

Hakuin, den Suzuki den ,Griinder der modernen Rinzai-Schule im Zen“ nennt?,
ist ein typischer Vertreter der Art dieser Sekte. Eine auflergewéhnliche und
komplizierte Natur, plotzlich ausbrechend, unlogisch und originell, sehr gefiihlvoll

1 Gyd no Shinri in Gendai Shinrigaku, Bd. 4, Tokyo 1942, S. 448.

2 QOrategama, Bd. 3.

3 ebenda.

4 D. T. Suzuki, Essays in Zen-Buddhism, Bd. I, London 1927, S. 238.



Die Zen-Erleuchtung 119

und von lyrisch zartem Naturempfinden beseelt, ist er ein deutliches Beispiel fiir die
angeborene psychologische Veranlagung zur Mystik, der wir im Zen nicht selten
begegnen. .

Dégen (1200—1253), der Begriinder der anderen grofien Zen-Richtung, namlich
der S6t6-Schule in Japan, legt in der Lehre das Hauptgewicht auf die im Zazen
offenbar werdende zustandliche Erleuchtung. Aber auch er kennt das plétzliche
Erlebnis. Wihrend seines Aufenthalts in China geschah es, daf er eines Morgens
bei der frithen Zazen-Ubung vor Tagesanbruch seinen Meister Ju-ching einen
Schlifrigen schelten hérte: ,Leib und Geist ausgefallen, ausgefallen Leib und
Geist“. Dégen nahm die Worte auf und bezeichnete mit ihnen seinen eignen
ekstatischen Erleuchtungszustand, den auch acht chinesische Schriftzeichen also be-
schreiben: , Entziickte Freude und Tanz, Himmel und Erde in Gold verklarts.

Die personlichen Berichte einiger chinesischer Zen-Meister iiber ihre Erleuch-
tungserfahrung filhrt Suzuki in seinen Essays an. Wie iiberall in seinen Werken
richtet er auch bei diesen aus dem Chinesischen iibersetzten Texten das Haupt-
augenmerk auf die K6éan-Ubung mit ihrem peinvollen Suchen und Ringen um die
Losung des unléslichen Widerspruchs. Kao-féng (1238—1285) beschiftigte sich
mit dem ersten Kéan der Mumonkan-Sammlung ,Das Nichts des Chao-chou®,
dessen Widersinn noch durch das harte Wort seines Meisters verschirft wurde:
. Wer ist es, der fiir dich diesen deinen leblosen Leib tragt?“ Mit einem Mal brach
in ithm das Licht auf:

w1 Jiiklte, als ob dieser endlose Raum in Stiicke gebrochen und die grofie
Erde ginzlich dahingesciwunden sei. Idh vergafi mich selbst, Ich vergafl die
Welt. Ich war gleich einem Spiegel, der einen anderen Spiegel widerscheint.
Ich versudhte einige Kban in meinem Geist und fand sie durchsichtig klar. Ide
befand mich in keiner Tiuschung mehr beziiglich des wunderbaren Wirkens
der Weisheit (prajnd)“s.

Té-i vom Berge Méng erfihrt in tiefer Sammlung ebenfalls die klare Spiegel-
ruhe seines Geistes. Wie der Mond seine vollkommene Gestalt bewahrt, wahrend
sein Licht die unbewegte Tiefe cines an der Oberfliche rasch dahinstrémenden
Flusses bescheint, so bleibt der gesammelte Geist in sich klar und still?.

T’ien shan Ch’iung, ein Jiinger des Té-i, hatte einen langen, besonders harten
Weg bis zur Losung seines Kdan zuriickzulegen. Um so jubelnder duflert er seine
Erleuchtung:

#Alle Bande, die bislang meinen Geist und meinen Leib gefesselt hielten,
waren mit einem Mal gelost, so auch jedes Stiick meines Marks und Gebeins.
Es war, als ob einer plotzlich durch schneeschwere Wolken die Sonne hell schei-
nen sieht. Ich konnte nicht an mich halten, sprang von meinem Sitz, lief zum
Meister, packte ihn und rief: Nun, was fehit mir?“s

Aus Dunkel ins Sonnenlicht versetzt fithlte sich auch Hsiieh-yen Tsu-ch'in

§ Zitiert bei Akiyama, Dégen no Kenkyd, Tokyo 1935, S. 235.

6 Bei D. T. Syzuki, Essays, Bd. I, S. 236—238.

7 Bd. g, g 89. D. T. Suzuki, Essays in Zen-Buddhism, Bd. II, London 1933, S. 89.
8 Bd. 11, S. 96.



120 Heinrich Dumoulin

(—1287), als er in der Erleuchtung einen neuen Ausblik in die Wirklichkeit
gewann:

wDie Erfahrung war unbeschreiblich und ganz unmittelbar. Denn es gibt
nichts in der Welt, womit man sie vergleichen kinnte ... Als ich um mich
schaute und nach oben und unten, erschien das ganze Weltall mit seinen viel-
fachen Gegenstinden jetzt vollig anders. Was zwvor hiflich und mit Unwissen
und Leidenschaften beschmutzt war, schien jetzt nichts anderes zu sein als der
Ausflufi meiner eigenen innersten Natur, die in sich selbst hell, wahr und
durchsichtig blieb. Dieser Bewufiiseinszustand dauerte mehr als einen halben
Monat“e.

In diesem Bericht flieft in die Beschreibung des Erlebnisses bewufit oder un-
bewuflt eine Deutung durch den Erlebenden im Sinne der buddhistischen Psycho-
logie ein. Der Zustand selbst wird als eine unvollkommene Erleuchtungsstufe be-
zeichnet. Besonders klar tritt die subjektive Erklarung aus der buddhistischen Vor-
stellungswelt im folgenden Text zu Tage, in dem Fo-kuang, der aus China gekom-
mene Griinder des beriihmten heate noch blithenden Zen-Klosters Engakuji in
Kamakura (Japan) sein Erlebnis schildert:

#Plotzlich traf der Laut eines Schlags auf die Tafel vor dem Zimmer des
Hauptmonchs mein Ohr und offenbarte mir auf einmal den ,urspriinglichen
Menschen' in seiner Uollkommenheit. Hastig verliefS ich meinen Sitz, lief hin-
aus in die Mondnacht und kam 2um Gartenhaus. Dort schaute ich zum Himmel
empor und lachte laut: O wie grofl ist der kosmische Buddhaleib! O wie grofi
und unendlich fiir ewig! Meine Frende kannte keine Grenzen. Ich konnte nicht
ruhig in der Zen-Halle sitzen. Ohne besondere Absicht wanderte ich in die
Berge, ging hierhin und dorthin. Ich dachte an die Sonne und den Mond, die
an einem Tag vier Milliarden Meilen durcheilen. Meine gegenwirtige Wohnung
in China, so dachte ich. Und sie sagen, der Bezirk Yang ist der Mittelpunkt der
Erde. Dann mufl dieser Ort zwei Milliarden Meilen vom Ort des Sonnenauf-
gangs entfernt sein. Wie ist es, dafy sobald sie aufgeht, ihre Strahlen mein Ant-
litz treffen? lIch dachte weiter: Die Strahlen meines eigenen Auges miissen

ebenso wandern wie die der Sonne. Meine Augen, mein Geist, sind sie nicht
der kosmische Buddhaleib selbst?“10

- Wie .viele christliche Mystiker begnadete Dichter waren, so haben auch Zen-
Jiinger oft das uberschwengliche Gefiihl ihres Erlebnisses in Versen ausgedriickt.
Die Zen-Literatur bietet eine grofe Anzahl von hymnischen Gesidngen und kurzen
Strophen, die von den Erleuchteten in der Stunde des Erlebnisses verfalt wurden.
In den lingeren Dichtungen ist die spontane Gefiihlswallung mit metaphysischen
Spekulationen untermischt. Wie nach den schon angefiihrten Zeugnissen zu er-
warten ist, 16sen vor allem die Klarheit der neuen Schau, das Bewufitsein unge-
hemmter geistiger Freiheit und das Gefiihl der Unendlichkeit des Alls hochgestimm-
ten Herzensjubel aus. Die chinesischen Schriftzeichen geben den Versen ein beson-
deres Geprige von gewichtiger Schwere und anschaulicher Klarheit. Ein echtes

* Bd. 1I, S. 92.
1o Bd. I, S. 239—241.



Die Zen-Erleuchtung 121

Erleuchtungslied, in der Stunde des Erlebnisses gedichtet, ist diese Strophe des
Hui-k’ai, des Sammlers der Kéan des Mumonkan:

~Am blauen Himmel hell die Sonne leuchtet, — ein Donner grollt. Alles,
was lebt auf der Grofien Erde, iffnet die Augen weit. Alle Dinge im All in
gleicher Weise neigen ihr Haupt. Der Sumeru hiipft auf und tanzt ,san-t'ai‘ “11.

Eine andere kunstvoll gebaute Strophe des Hui-k’ai zeigt gut die Art der speku-
lativen Zen-Dichtung:

w»Das Herz ist gleich dem Buddha.

Der Buddha ist gleich dem Herzen.

Herz und Buddha sind in der Soheit

Gleich in Uergangenheit und Gegenwart”.

Dagegen sind die Strophen am Ende eines jeden Kéan der Mumonkan-Samm-
lung weniger Ausdruck eines Erlebnisses oder echt dlChtCl‘lSChCn Gefiihls, sondern
dhnlich wie die Kbéan-Aufgabe widersinnig2,

Die folgenden Angaben iiber das Zen-Erlebnis verdanke ich einem japanischen
Bonzen der S6to-Sekte, an dessen Aufrichtigkeit ich nicht zweifeln kann. Obwohl
der Bonze es vermied, sich auf eigene Erfahrung zu berufen, sondern von mir
gefragt nur eine allgemeine  beschreibende Erklirung des Erleuchtungsvorgangs
zo geben suchte, zeigten doch die sich steigernde Kraft seiner Worte und das
Lenchten seiner Augen deutlich an, dafl er Selbsterlebtes mitteilte. Der Bonze sagte
ungefdhr so: Die Erleuchtung ist eine iiberwaltigende innere Erfahrung. Sie wird
plétzlich erlangt. Der Mensch fiihlt sich mit einem Mal frei und stark im Weltall,
erhaben und grofi. Der Atem des Alls durchkreist ihn, er ist nicht mehr ein kleines
selbstisches Ich, sondern véllig offen und wie durchsichtig, verbunden mit allem, in
der Einheit. Im Zazen wird die Erleuchtung erlangt, aber sie bleibt wirksam in allen
Handlungen und Lagen des Menschenlebens. Nun ist fiir den Menschen alles sinn-
voll, dankenswert und gut, auch Leiden, Krankheit und Tod. Die Erleuchtung
kommt im Zazen, wo der Mensch ganz Hingabe an den Buddha wird. Aber sie
kommt nicht durch die Gnade des Buddha. Sie kommt iiberhaupt nicht von auflen,
sondern aus dem Innern. Das Selbst wird aus eigener innerer Kraft erlost, in
jenem bestimmten groflen Augenblick ...

Der Bonze fuhr dann fort, im Sinne der Lehre seiner Sekte Vorbedingungen und
Ubung fiir die Erlenchtung zu erkliren. Ob der Augenblick der Erlenchtung frither

“oder spater kommt, so fithrte er ungefihr aus, ob die Erleuchtung iiberhaupt in
dieser Existenz erreicht werden kann, hingt von den Vorexistenzen ab. Es gibt
Menschen, deren Leidenschaften wegen der Sinden in friheren Existenzen so
heftig sind, daf sie der Erleuchtung uniiberwindliche Hindernisse entgegenstellen.
Fin glihender, starker Glaube ist vor allem nétig, ein Glaube, der zur ernsten

1 In der Einleitung zu meiner Ubersetzung des Mumonkan, in: Monumenta Serica, Bd.
VIII (1948), S. 42. San-t’ai ist ein volkstiimlicher chinesischer Tanz.
12 8¢ z. B. die folgende Strophe am Ende des Kéan 7:
»Es tst zu sonnenklar.
Deshalb begreifen sie es so langsam.
Wisse: Die Flamme ist Feuer.
Oft schon hast du die Mahlzeit bereitet.”
Mon. Ser. Bd. VIII, S. 59.



122 Heinrich Dumoulin

Ubung treibt, im Zazen und in allen Dingen des Alltags. Die Seele ist gleich
einem Spiegel, der alles widerscheint, ob es echt, treu und gut ist oder nicht. So
weifl der Ubende in der Ubung das Gute. Je mehr er iibt, um so klarer spiegelt es
sich auf dem Grund seiner Seele. Die Ubung ist Ausdruck der Treue zum eigenen
Selbst. Je trener seinem Wesen einer iibt, um so mehr nihert er sich der Erleuchtung,
die die Befreiung und Erfiillung des Wesens des Menschen ist.

2. Erleuchtung und Ubung

Die letzten Worte des Bonzen sind im Geiste Dogens gesprochen, dessen Lehre von
der Einheit von Ubung und FErleuchtung im Zen eine wichtige Unterscheidungs-
lehre zwischen der So6td-Sekte und der Rinzai-Sekte ist. Im Rinzai-Zen ist die
Ubung, vor allem die Ubung des Kban, Vorbereitung, Sichausstrecken, Greifen nach
dem Erlebnis. Die eine blitzartige ,grofle“ Erleuchtung ist das Ziel, von dem her
alle Ubung den Sinn empfingt. Anders ist es im S6t6-Zen. Ddgen, der diese Schule
nach Japan verpflanzte, wird nicht miide, die metaphysisch tiefere und im prakti-
schen Leben gesundere Lehre von der Erlenchtung in der Ubung und der Ubung
in der Erleuchtung zu predigen. Fiir seine Lehre beruft er sich auf alle grofien
Auntorititen des Buddhismus; angefangen von Shikya Muni bis zu den Stiftern und
Patriarchen des Zen in China, Bodbidharma und Hui-néng. Obwohl er das
mystische Erlebnis aus eigner Erfahrung kennt, mifit er diesem doch nicht die Haupt-
bedeutung bei. Er verwirft die gewaltsame Anstrengung beim Kban, die das Er-
lebnis erzwingen will, und miflbilligt bei den Anhdngern der Rinzai-Sekte jene
Haltung der ,Erwartung der Erleuchtung®, die iiber dem Ausschauen in die Zu-
kunft die Gegenwart verlieren ldfit. Die Erleuchtung als Erlebnis gilt ihm nicht
mehr als ein Moment auf dem Weg zur Buddhaschaft, das sich in den verschiedenen
Phasen der Ubung wiederholen kann.

»Man darf nicht nur die erste grofie Erleuchtung dessen, der verirrt war, Er-
leuchtung nennen. Der Uerirrte hat die grofie Erleuchtung, der Erleuchtete hat
die grofle Erleuchtung, der Grof3-Erleuchtete hat die grofe Erleuchtung und audh
der Nicht-Uerirrte hat die grofie Erleuchtung®13.

Wertvoller als das Erlebnis scheint Dégen der Zustand der Erlenchtung, der als
»Rube und Festigkeit des Geistes® im Bewnfltsein bleibt. Der Erlenchtete besitzt
die stetige Geistesruhe und wertet die Dinge nach ihrem wahren Sein. So schreitet
er seiner Wesensnatur gemdfl auf dem Buddha-Weg voran,

»Der Buddha-Weg ist zur Zeit des ersten Aufbrucﬁs Buddha-Weg, zur Zeit
der Erleuchtung Buddha-Weg, am Anfang, in der Mitte und am Ende Buddha-
Weg“14,

Wie die Neuplatoniker ihr metaphysisches Einbeitssystem als Znsammenfas-
sung und Kronung aller griechischen Weisheit priesen, so sahen Dogen und seine
Jiinger in der Lehre von der Einheit von Ubung und Erleuchtung den Inbegriff
des ganzen Buddhismus. ,Zazen ist das Buddha-Gesetz, das Buddha-Gesetz ist

13 In Dégens Hauptwerk Shobdgenzd, Abschnitt Sesshin Sesshd, Ausgabe Iwanami Bunko,
Bd. 11, S. 209.
14 Bd. II, S. 208.



Die Zen-Erleuchtung 123

Zazen.* Weil Buddha-Gesetz und Zazen nicht zwei, sondern eins sind, geniigt es
Zazen zu sagen, oder ,Zazen als Zazen zu wissen“, wie Dogen mit subtiler Fein-
heit ausfiuhrt.

»Mag einer auch Zazen als Buddha-Gesetz erfassen, wenn er noch nicht Zazen
als Zazen weif3, wie kann er das Buddha-Gesetz als Buddha-Gesetz kennen?“15

Weil nach Dégen alles im Zazen ist, heifit seine Religion auch ,die Lehre des
Nur-Zazen*, Seine Jiinger preisen in glilhenden Worten diese herrliche Verein-
fachung des gesamten Buddhismus. Die endlosen Stufen auf dem schwierigen Er-
Iosungsweg, so jubeln sie, sind abgeschnitten, Fundament und First und Mitte des
Gebiudes fallen nur in eins zusammen. Im gleichzeitigen Ineinander von Ubung
und Erleuchtung entfaltet sich die Natur des Seienden. Alle Gegensitzlichkeiten
schwinden. Wie in der Erleuchtungsschau die Gegeniiberstellung von Subjekt und
Objekt aufhort, so gibt es im Zen-Leben keine Unterscheidung von Mittel und
Zwedk, von Verlangendem und Verlangtem. Die Ubung geschiebt nicht in der
Hoffnung auf ein zu Erlangendes, sondern erweist in einem fort die Erleuchtung,
die in der Ubung gegenwirtig ist.

Die chinesische Zen-Chronik erzihlt aus dem Leben des von den Anbingern aller
Zen-Sekten gleich hochverehrten Meisters Ma-tsu die folgende Geschichte:

~Ma-tsu weilte im Kloster Ch’uan-fa-yiian und saff gewidhnlich in Meditation.
Sein Meister kannte seine hervorragende Fihigkeit fir das Dharma, kam zu
Ma-tsu und fragte ihn:

Trefflicher, warum sitzest du hier in Meditation?*

Ma-tsu sprach: Ich will ein Buddha werden!*

Der Meister nahm einen Ziegel, und vor der Klosterhiitte rieb er ihn auf einem
Stein.

Ma-tsu sprach: Was tut der Meister da?*

Der Meister sprach: ,Durch das Reiben mache ich einen Spiegel.”

Ma-tsu sprach: Wie kann durch das Reiben der Ziegel zu einem Spiegel
werden?

Der Meister sprach: ,Wie kann durch Sitzen in Meditation einer ein Buddha
werden?°“18,

Diese Geschichte wird in der Rinzai-Sekte anders als in der S6t6-Sekte ge-
deutet. Die Anhinger der plotzlichen Erleuchtung finden in ibr die Wertlosig-
keit des bloflen quietistischen Hinhockens und die Notwendigkeit der Kéan-An-
strengung zur Erzwingung des Erlebnisses aufgewiesen. Aber, wie Dogen erklart,
wird nicht das Hodcken in sich geriigt, sondern die Zweckhaftigkeit beim Hocken.
Weil es nicht absichtslos geschah, war das Hinhocken des Ma-tsu falsch. Das wahre
Zazen mufl in lauterer Uneigenniitzigkeit geiibt werden, nicht zur Erlangung,
sondern als Erweis der Erleuchtung. ,Leib und Geist nur dem Buddha-Gesetz bin-

15 Abschnitt Zammai-6-zammai, Bd. III, S. 14.

18 Zitiert in meinem Aufsatz: ,Die Entwicklung des chinesischen Ch’an (=Zen) nach Hui-
néng im Lichte des Wu-mén-kuan (=Mumonkan)“, in Monumenta Serica, Bd. VI (1941),
S. 46.



124 Heinrich Dumoulin

zugeben und ohne auf Erleuchtung und Vollendung zu hoffen, das ist der makellos
lautere Ubende*“17,

Wie Dégens Lehre und Leben iiberzeugend dartun, ist das Zen ein Weg der
Einheit. Alles kommt darauf an, die Einheit zu erfassen, im Bewufitsein zu tragen
und in allem Handeln zu erweisen. Die erste und grundlegende Erfahrung des
Zen, namlich die Einheit von Leib und Geist, wird durch das Hinhocken im Zazen
ausgedriickt. Diese Korperhaltung trigt in den Bereich der Erleuchtung, weil mit
dem Leiblichen notwendig das Geistige verbunden ist. Denn alle in das Saméadhi
eingegangenen Boddhas erweisen im Hocken den Erleuchtungszustand ihrer Natur.
Der Mensch, der die gleiche Buddha-Natur besitzt, mofl in aufrechtem, unbeweg-
tem Hocken die Buddha-Gestalt nachformen, um so mit Leib und Geist zugleich er-
leuchtet zu werden. Dégen stellt sich die Frage: ,Erlangt man den Weg mit dem
Geist oder mit dem Leib?“ Seine Antwort miindet wie viele seiner Unterweisungen
in eine ernste Mahnung zur eifrigen Ubung des Zazen ein. Er sagt:

»In der Lehre heifit es, dafl Geist und Leib eins sind. Wenn es heifit, der Weg
wird mit dem Leib erlangt, so sagt man dies wegen der Einheit von Letb und
Geist ... Die Erlangung des Weges geschieht durch die redute Kirperhaltung.
Darum begreift man die Wichtigkeit des Zazen und wird angespornt, ausschlief-
lich Zazen 2u iiben™18,

Der Erleuchtete erfdhrt sich ferner in der Einheit mit der Natur und der Mensch-
heit. Ddgens Naturliebe néhrt sich aus seiner Erleuchtungsschau. Er wiinscht bei der
Ko6an-Ubung, die er nicht verwirft, aber an die zweite Stelle riickt, nicht die ver-
zweifelte Bemithung um das Paradox. In der konkreten Aufgabe des Kban sucht
er das eine grofle Problem des Weltalls, metaphysisch gefafit, den Widerspruch von
Sein und Werden zu erfahren?®. Dazu ist, wie er weif}, nichts giinstiger als das stille
Hinhocken in ungestorter Natureinsamkeit, wo die Einheit des Alls, die Lésung und
der Grund aller K6an-Aufgaben, erlebt wird.

Die Einheits-Erfahrung des Zen weitet sich aus in das Leben hinein. Dem Er-
leuchteten werden alle Dinge durchscheinend, in allem sieht er das Eine. So wird
der Alltag von der Erleuchtung her geformt. Dégen gibt ausfithrliche Anweisungen,
wie das im einzelnen geschehen kann. Wir lesen in secinen Werken Abschnitte iiber
Mabhlzeit und Handarbeit, Band und Wischerei und alle Notdiirfte des Lebens. Wie
weit diese Anweisungen aus der Erleuchtung abzuleiten sind oder dem ausge-
sprochen ethisch-aszetischen Sinn Dégens entsprechen, ist nicht leicht zu sagen. Die
leitende Grundiberzeugung ist in dem Wort ausgesprochen: ,Die Anstandsregel
ist Religion. Wer den Weg erlangte, hat den Anstand“20,

3. Zur Metaphysik der Zen-Erleuchtung

Wir haben im vorigen den Ansatz zu einer Metaphysik der Erleuchtung, die im
Sinne der buddhistischen Philosophi¢ weiterentwickelt der neuplatonischen Lehre
Plotins nahe kommt. Das Wesen des Menschen, das sich in der Treue zum eigenen
Selbst verwirklicht und vom Zen-Jinger in der Erleuchtung erfafit wird, ist die in

17 Dégen, Zuimonki, Bd. 5, Nr. 20, Ausgabe Iwanami Bunko S. 96.

18 Shobogenzd Zuimonki, Bd. 2, Nr. 26, Ausgabe Iwanami Bunko S. 52.

19 Vgl, den Abschnitt Gensei Kdan in Shébdgenz.

20 Zitiert in einer Sondernummer der Zeitschrift Risd iiber Dogen, Mirz 1952, Nr. 226, S. 9.



Die Zen-Erleuchtung 125

diesem Leben vom Erdenstaub der Leidenschaften verdeckte und beschmutzte
Buddha-Natur. Reinigung ist notwendig, vorab Reinigung vom Ich und seinen Be-
gierden. Der Mensch muf} sich selbst aufgeben. Denn, wie ein tiefsinniges Wort
Dégens sagt: ,Den Buddha-Weg lernen, heifit sich selbst lernen. Sich selbst lernen,
heifdt sich selbst vergessen. Sich selbst vergessen, heifit von allen Dharma erleuchtet
werden“2!, Indem der Erleuchtete das falsche Selbst der Begierden abstreift, findet
er sein wahres Selbst. Das in der Erleuchtung erlangte Heil ist Selbstfindung und
Selbstverwirklichung, eine Erfiillung des griechischen: ,Werde, der du bist!“, auf
dem Grund der pantheistischen Metaphysik des Mahiyana-Buddhismus.

Dégens Lehre von der Einheit von Ubung und Erleuchtung wichst aus der meta-
physischen Spekulation iiber die Buddha-Natur heravs. Die urspriingliche Erleuch-
tung, ndmlich die cinwohnende Buddha-Natur, ist das A-priori fiir die Zen-
Ubung, die eine einzige fortschreitende Erleuchtung ist. Dogen fithrt aus:

»Im Buddha-Gesetz sind Ubung und Erleuchtung eines und gleich. Weil schon
die Ubung auf Grund der Erleuchiung geschieht, ist im Uben des Anfangenden
bereits das Ganze der urspriinglichen Erleuchtung. Deshalb darf man, wikrend
man die Weisung der Ubung empfingt, keine Erleuchtung aufier der Ubung
erwarten. Dies muf} so sein, weil die urspriingliche Erleuchtung unmittelbar vor-
wirts weist. Da schon in der Ubung die Erleuchtung ist, hat die Erleuchtung kein
Ende; da in der Erleuchtung die Ubung geschieht, hat die Ubung keinen An-
fang“22,

Das Verhiltnis zwischen Ubung und Erleuchtung wird im Zen durch die in der
Mahayana-Philosophie wichtige Unterscheidung zwischen ,urspriinglicher Erlench-
tung® und ,erworbener Erleuchtung” erklart?. Die urspriingliche Erleuchtung er-
mdglicht die Ubung. Aber die Ubung ist notwendig, weil ohne Ubung und ohne in
der Ubung erworbene Erleuchtung die Buddha-Natur nicht in die Erscheinung
treten kann. Das Zazen ist als Ubung des Erleuchteten die Selbstentfaltung der ur-
spriinglichen Erleuchtung. Daraus ergibt sich die spezifische innere Haltung des Zen-
Jungers. Er sucht das Absolute nicht aufler sich, schaut nicht auf zu einem Héchsten
Wesen noch strebt er danach, das Ewige in sich hinabzuziehen, sondern er findet in
sich selbst die Buddha-Natur als den Grund seines eigenen Wesens. ,Laf§ das Licht
sich zuriickwenden und das eigene Selbst bestrahlen!“, mahnt Dégen. Dann ,fallen
von selbst Geist und Leib aus, das urspriingliche Antlitz erscheint 24,

Die vier chinesischen Schriftzeichen des Mahayana-Nirvina-Sitra, in denen die
mahayanistische Grundidee von der kosmischen Buddha-Natur am stirksten aus-
gedriickt ist, konnen je nach der Verbindung der Zeichen gelesen werden: ,Das
Seiende besitzt vollkommen die Buddha-Natur® oder ,Alles Seiende
ist Buddha-Natur®. Bei der ersten gewéhnlichen Lesart denkt man die
Buddha-Natur als Wesenskern im Seienden. Davon verschieden ist die Vorstellung,
die Dogen mit der zweiten Lesart verbindet. Buddha wird nicht im Innersten des

2t Shébbgenzd, Abschnitt Gensei Kban, Ausgabe Iwanami Bunko, Bd. I, S. 83. 84.

22 Shébogenzd, Abschnitt Bendéwa, Ausgabe Iwanami Bunko, Bd. 1, S. 65. 66.

# Die beiden Ausdriicke sind Kern-Termini der buddhistischen Philosophie, besonders
in dem wichtigen Traktat Mahiy&na-Shraddhotpida-Shistra. '

2 Dégen, Fikan Zazengi, Ausgabe Iwanami Bunko S. 8.



126 Heinrich Dumoulin

Menschen und der Dinge verborgen geglaubt, sondern die gesamte Wirklichkeit, so
wie sie offen vor unsern Augen da liegt, ist Buddha. Die Welt ist gleichsam wie
ein unendliches Meer des All-Buddha. Alles Seiende offenbart und entfaltet den
Buddha. Aber weil die Buddha-Natur keine Begrenzung durch das Seiende er-
fahren kann, missen alle Dinge bestidndig transzendiert werden. Durch dialektische
Verneinung erreicht der Geist die gestalilose Buddha-Natur, die sich in allen Ge-
stalten offenbart. ,Die wahre Gestalt ist keine Gestalt. ,Das Tor zum Dharma ist
kein Tor.“ Hakuin singt in seinem berihmten Hymnuos: ,Es ist wie Eis und
Wasser.“ Die Buddha-Natur ist gleich dem formlosen Wasser. Aber wie es kein
Eis ohne Wasser gibt, so keine Lebewesen ohne die Buddha-Natur. Die ganze Wirk-
lichkeit, in buddhistischer Terminologie ,alle Dharma“ sind der Buddha.

Wer sich einmal in diese Metaphysik vertieft hat, begreift, daf es fiir den Er-
leuchteten auch keinen Unterschied zwischen ,Wunderbarem® und ,Alltdglich-Ge-
wohnlichem® geben kann. Die wunderbare Welt aller Buddhas, von der die
Sutren sagen, ist eben diese gewohnliche Welt, die sich vor unseren Augen aus-
breitet, diese Biume und Graser und Blumen, diese Berge und Fliisse und Meere . . .
Auch die in Meditation sitzende Gestalt, so wie sie dahockt, ohne eine besondere
Veranderung am Leib oder am Geiste, ist ,wunderbar®, sie hat fiir den Wissenden
,die Vollmondgestalt* der Erleuchtung, ohne dafl ein leiblich sichtbares Wunder
oder auch notwendigerweise ein mystischer Zustand im Geiste da sein mufl. Wenn
die Ubung als Offenbarung der Buddha-Natur Erleuchtung ist, macht es keinen
Unterschied, ob, wiahrend der Korper unbeweglich im Zazen hockt, zerstreute Vor-
stellungen und Wiinsche aufsteigen, die gemerkt und entleert werden, oder aber der
Geist in die Unbewufitheit entsinkt oder auch ,die grofle Erleuchtung erfihrt. Mag
er sich eine Weile verirren oder augenblickhaft das Absolute berithren, in jedem

Fall weilt der Geist im Reiche Buddhas?s.

Fin anderer Wesenszug der Mahayana-Philosophie, namlich die Gleichsetzung
des Kreislaufs der Dinge im Samsira mit dem absoluten Ruhestand des Nirvéna,
hat ebenfalls seine Bedeutung fiir die Zen-Erleuchtung. In der metaphysischen Sicht
des Zen ist das endlose Werden im Entstehen und Vergehen aller Dinge gleich der
Wirklichkeit der Buddba-Natur. Zwischen Erscheinung und Absolutem besteht
kein Unterschied. Dégen erklart: ,Alles Seiende ist die Buddha-Natur. Einen Teil
von allem Seienden nennen wir Lebewesen. Innerhalb und auflerhalb der Lebe-
wesen ist das Allsein der Buddha-Natur“26. Daraus folgert Dbgen die Gleichsetzung
von Sein und Zeit. Alles Sein ist in die Zeit geschmolzen, getrennt von der Zeit
gibt es kein Sein. Da-sein ist Da-werden. ,Wenn wir Sein und Zeit sagen, so ist
die Zeit schon Sein. Alles Sein ist Zeit“2?, Die Zeit ist nicht ein kosmisches oder
mathematisches Gebilde, sondern die Bewegung des Seienden. Dem Nebenein-
ander der Dinge im Weltall entspricht das Nebeneinander der Zeitpunkte. Dégen
zeigt diese Beziehung konkret auf :

LAlle Farben beschriinken sich nicht auf die Blumen, auch alle Zeiten haben

28 Vgl die Ausfithrungen von H. Akiyama a.a.O., S. 238—241.
26 ShobOgenzd, Abschnitt Busshd, Ausgabe Iwanami Bunko, Bd. I, S. 315.
27 Shobbégenzd, Abschnitt Uji, Ausgabe Iwanami Bunko, Bd. I, S. 159.



Die¢ Zen-Erleuchtung 127

Farben wie blau, gelb, rot, weifl usw. Der Friihling zieht die Blumen herbei; die

Blumen ziehen den Frithling herbei“s,

In dieser Konzeption kommt der Zeit keine Substantialitit, aber auch keine Kon-
tinnitit zu. Die Zeitpunkte stehen wie die Dinge im Weltall nebeneinander. Jeder
Augenblick ist in sich geschlossen. Jeweils existiert nur die Gegenwart, ohne Be-
ziechung zur Vergangenheit und Zukunft. Deshalb mahnt Dégen: ,Nur heute und
jetzt muflt du, ohne das Licht der Zeit za verlieren, das Herz auf die Ubung rich-
ten“?, Das Jetzt ist absolut. Wie noch das kleinste Ding der ganze Buddha, wie
jedes Reiskorn und jeder Wassertropfen das All ist, so ist in jedem Augenblick
die volle Erleuchtung. Deshalb ist jeder Augenblick der Ubung von unendlichem
Wert. Und dem Erleuchteten ist das ganze Menschenleben eine einzige bestindige
lautere Ubung. In jedem Augenblick geschicht es, dafl im Ubenden, der gemifl der
urspriinglichen Erleuchtung Buddha ist, der Buddha da-wird. Das rasche Men-
schenleben ohne Traum gemiafl der Wahrheit der Buddha-Natur leben, heifit das
Jetzt zum Jetzt machen. Nichts anderes ist Zen.

4. Um die Deutung des ,Satori”

Die Untersuchung der Metaphysik des Zen lenkt unsern Blick vornehmlich auf
die zustandliche urspriingliche Erleuchtung. Der Ertrag fiir das Verstindnis des
Zen-Erlebnisses war dabei zundchst scheinbar gering. Aber in Wirklichkeit stehen
die urspriingliche (= zustindliche) Frleuchtung und die erworbene (= plétzliche,
augenblickhafte) Erleuchtung in enger Wechselbeziehung und erkliren sich gegen-
seitig. Das plétzliche Erlebnis, in der Zen-Literatur mit Vorliebe ,die grofle
Erleuchtung® oder japanisch ,Satori“ genannt, wire ohne die Beziehung zu der
Metaphysik-gebundenen zustindlichen Erleuchtung kaum mehr als ein para-psychi-
sches Phidnomen oder eine kiinstlerische Inspiration. Im Leben des Zen- Jingers
ist das Satori der plétzliche Durchbruch zu einer neuen religiosen Schau, deren In-
halt kein anderer ist als die in der urspriinglichen Erleuchtung bestindig gehabte
Buddha-Natur. Wenn Suzuki in seinen fiir die breite Uffentlichkeit bestimmten
Werken nur das Satori-Erlebnis kennt und dafiir véllige Metaphysiklosigkeit be-
ansprucht, so kann leicht ein falsches Bild entstehen. Zen ist nicht nur Satori. Das
plotzliche Erlebnis ist vielleicht das interessanteste, aber keineswegs das einzige, ja
nicht einmal das ausschlaggebende Phinomen im Zen. Nicht nur die S6t6-Richtung,
auch die Rinzai-Sekte, deren Sonderheit Blitz-Satori und Kéan sind, lebt von den
groflen buddhistischen Grundlehren, die im Zen mit schopferischer Originalitat er-
- fafit werden. Die Idee der zustindlichen urspriinglichen Erleuchtung zeigt deutlich
den buddhistischen Mutterboden. Das Zen ist verwurzelt in der religiésen Mah4-
yéana-Metaphysik, deren Inbegriff die Vorstellung von der kosmischen Buddha-Natur
ist. Treffend sagt Rudolf Otto mit Bezug auf das Zen: ,Keine Mystik wélbt sich im
Blauen, sondern jede steht iiber einem Grunde, den sie selber nach Kréften leugnet
und von dem sie dennoch immer erst ihr besonderes und mit anderswo gewachsenen
Mystiken niemals identisches Wesen erhalt“se,

28 Shébhdgenzd, Abschnitt Kaga, Ausgabe Iwanami Bunke, Bd. II, S. 17.

20 Shdbbgenzd Zuimonki, Bd. 2, Nr. 14, Ausgabe Iwanami Bunke S. 44.

3 Im G)gleitwort zu Ohasama-Faust, Zen, Der lebendige Buddhismus in Japan, Gotha
1925, S. IX.



128 Heinrich Dumoulin

Ubrigens findet sich in Suzukis Werken reichlich Material zur Wjderlegung seiner
These von der Metaphysiklosigkeit des Zen. Wenn er ofters alle Verbindungsfaden
vom Zen her zu irgend einer Philosophie oder Religion hin mit emphatischen Wor-
ten abschneidet, so hebt er doch auch wieder die enge Beziehung des Zen zu den
buddhistischen Prajniparamita-Sutren und der Shiinyati-Philosophie hervor. Fer-
ner betont er, dafl die Zen-Intuition im Grunde die gleiche sei wie die der grofien
Mahiyana-Sutren, die nach ihm ein unmittelbarer Ausdruck religiésen Erlebens
sind¥, Ein anderer Name fiir Satori ist Prajniparamita, das die hochste unperson-
liche Weisheit bedentet32. Auch ist in vielen eigentlichen Zen-Texten die monistische
Farbung unverkennbar. Suzuki fithrt eine dem Griinder des Zen, Bodhidharma,
zugeschriebene, wahrscheinlich aus der T’ang-Zeit stammende chinesische Schrift
an: , Wenn du den Buddha suchen willst, mufit du in deine eigene Natur schauen.
Denn diese Natur ist 'der Buddha selbst . . . Diese Natur ist der Geist, und der Geist
ist der Buddha, und der Buddha ist der Weg (Tao), und der Weg ist das Zen .. .“33,
Die Metaphysik dieses Textes ist, wie immer man den der eignen Geist-Natur
identischen Buddha bestimmen mag, offensichtlich eine monistische Immanenzlehre.
Oder es spricht in der Todesstunde ein Zen-Meister zu seinen Jiingern: ,Der kos-
" mische Buddha-Leib (= Dharmakiya) bleibt immer vollkommen klar und zeigt
doch, dafl da Kommen und Vergehen ist. Alle Weisen der Vergangenheit kommen
von der gleichen Quelle, und alle Seelen der Welt kehren zu dem Einen zuriick“34.
Solche Texte beleuchten Suzukis eigne Erklirung, daf ,die Verwirklichung des
Satori das Aufwecken der Buddha-Natur bedeutet, die tief in allen Geistern be-
graben liegt“ss,

C. G. Jung kann sich fiir seine Deutung des Zen als Durchbruch des Unterbewufi-
ten und Schau der naturhaften Ganzheit des Seelenlebens anf Suzuki berufen, der
einmal das Satori ,einen Einblick in das Unbewufite“s® nennt und schon in der
Einfiihrung zu seinen frithesten Essays ausfithrt: , Wie unser gewohnliches Bewuf§t-
seinsfeld aunsgefiillt ist mit allen moglichen Arten von Bildern, wohltuenden und
schiadlichen, geordneten und verwirrenden, klaren und dunklen, sich aufzwingen-
den und schwach dahinschwingenden, so ist das Unterbewufite ein Schatzhaus fiir
jegliche Form von Okkultismus und Mystizismus, darunter all das verstanden, was
latent oder abnormal oder psychisch oder spiritualistisch ist. Auch hier mag die
Kraft verborgen liegen, in die Natur des eignen Seins zu schauen, und dies mag es
sein, was das Zen in unserer Bewuftheit aufweckt. Jedenfalls sprechen die Meister

3t D, T. Suzuki, Essays in Zen-Buddhism, Bd. III, London 1934, S. 7 ff. Suzuki sucht das
Zen von der buddhistischen Religion und von aller Metaphysik besonders in ,Die grofie
Befreinng. Einfithrung in den Zen-Buddhismus®, Leipzig 1939, loszulésen. Vgl. meine
Kritik dieses Buches in ,Stimmen der Zeit*,Bd. 138 (Marz 1941), S. 182—186. Suzuki schreibt:
»Zen ist weder monotheistisch noch pantheistisch, es spottet solcher Bezeichoungen ... Zen
ist eine schwebende Wolke am Himmel, keine Schraube befestigt, kein Stridc hilt es. Es be-
wegt sich wie es mag... Zen will unsern Geist frei und unbeschwert sehen, schon der Ge-
danke an Einhcit und Allheit ist ein hemmender Block und ein wiirgender Fallstrick, der die
uispriingliche Freiheit des Geistes bedroht” (a. a. O. S. 55. 56).

32 Essays Bd. 11, S. 9.

33 Essays Bd. 1, S. 219ff.

34 Zitiert in D. T. Suzuki, The Training of the Zen Buddhist Monk, Ky6to 1934, S. 58.

3 Essays Bd. II, S. 98.

3¢ Essays Bd. II, S. 46.



Die Zen-Erleuchtung 129

figiirlich vom Uffnen eines dritten Auges“?”. In die gleiche Richtung weisen zahl-
reiche Texte der Zen-Literatur, in denen vom ,Schauen der eignen Natur® oder des
»urspriinglichen Menschen® oder auch ,des urspriinglichen Antlitzes vor der Geburt®
die Rede ist. Solche Ausdriicke werden von der buddhistischen Philosophie im Sinne
der Lehre von der Buddha-Natur und dem kosmischen Buddha-Leib erkldrt. Der
Geschichtler erkennt in ibnen einen naturalistischen Einstrom aus dem chinesischen
Taoismus. Aber dem Psychologen mag der Gedanke an die Ganzheit der Seelen-
natur in ibren bewufiten und unbewufiten Schichten aufscheinen. Jung erklart die
Befreiung im Zen-Erlebnis als die Erlosung des Unbewuften und Erfahrung der
Ganzheit der menschlichen Natur in ihrer urspriinglichen Einheit vor aller Schei-
dung und Trennung. Das bewuflte psychische Leben ist stets begrenzt und also be-
stimmt. ,Die Welt des Bewufitseins ist unvermeidlicherweise eine Welt voll von
Beschrinkungen und Wege versperrender Mauern. Sie ist stets eine notwendige
Einseitigkeit, welche dem Wesen des Bewufitseins selber entspringt . . .“ Dagegen ist
»das Unbewufite ... eine nicht anschaubare Ganzheit aller sublimalen psychischen
Faktoren, eine Totalschau potentieller Natur “3,

Die Zen-Deutung Jungs im Sinne der Tiefenpsychologie wirft neues Licht auf das
Satori-Erlebnis und bietet vielleicht einen Schliissel zum psychologischen Verstand-
nis vieler natirlicher mystischer Erscheinungen, besonders solcher, in denen wie in
der Zen-Erfahrung ein naturalistischer Einschlag zur Geltung dringt. Das Natur-
hafte tritt besonders in den psychologisch verwandten Nebenerscheinungen des
Zen hervor. So sind Fechten, Bogenschieflen, Pinselschreiben und andere , Wege®
(jap. D4) nicht blof vom Zen-Geist inspiriert, sondern Ausfluf} des Erlebnisses und
erst auf der Erleuchtungsstufe des Satori eigentlich moglich. Die Psychologie mag
sehr wohl auf dem von Jung eingeschlagenen Wege zu weiterer Klarung der Struk-
turgesetze natiirlicher mystischer Phdnomene vordringen. Wir diirfen aber nicht
die volle Erkldrung des Zen von der Psychologie allein erwarten. Im Verkehr mit
ernsten Zen-Anhingern wurden wir immer wieder auf die religiése Bedeutung die-
ser originellsten Form buddhistischen Lebens hingewiesen. Wie wir sahen, bezeugt
auch die Zen-Literatur den metaphysischen Belang. Die Wesensschau der zu-
stindlichen urspriinglichen Erleuchtung ist fiir das Gesamtverstindnis des Zen
ebenso wichtig wie der blitzhafte Satori-Durchbruch. Wir beachteten oben die ge-
genseitige Zuordnung beider und erkannten, daf vom Satori her gesehen die ur-
spriingliche Erleuchtung den Inhaltskern des Erlebnisses ausmacht. Anderseits ist
die in der urspriinglichen Erleuchtung ausgesprochene mahayanistische Metaphysik
mystisch ausgerichtet, sie geht der mystischen Erfahrung entgegen und ruft diese
gleichsam herbei. Das Erlebnis ist Kronung und Erfallung, aber auch Rechtfertigung
und Bestitigung dieser Metaphysik, die wie alle pantheistische Einheits-Philosophie
eine mystische Spitze besitzt. Das Streben, des Einheitsgrundes gewifl zu werden
und das Ziel der Alleinheit im Erlebnis vorwegzunehmen, wird im Buddhismus
noch verstarkt durch die aus der indischen Heimat iiberkommene Mitgift kontempla-
tiver Innengewandtheit. Der mystische Trieb drangt zur Aufgipfelung der Wesens-
schau im blitzhaften Erlebnis.

37 Essays Bd. I, S. 19. ‘
38 C. G. Jung, Geleitwort zu ,Die grofle Befreiung®, S. 26—27, 28.



130 Heinrich Dumoulin
5. Natiirliche Mystik?

Dic letate Frage, die bei jeder Mystik aufkommt, die Frage nach der Wahrheit
scheint die wichtigste und schlieBlich entscheidende Frage zu sein. Erregen uns nicht
deshalb die in der Menschheitsgeschichte bezeugten mystischen Erfahrungen so sehr,
weil wir durch sie Kunde von einer verborgenen, sonst unzuldnglichen Wahrheit zu
erlangen hoffen? Fragen wir nicht deshalb gespannt: ,Besitzt dieser Mystiker wirk-
lich eine Wahrheit? Oder ist er nur ein Traumer oder ein Getduschter oder gar ein
Betriiger? Wenn aber seine Mystik echt ist, wie viel Wahrheit diirfen wir dann von
ihm erwarten?“

Und doch sind wir mit solchen Fragen nicht auf der richtigen Fahrte. Selbst da,
wo wie wir glauben, echte Mystik in der hochsten Vollkommenheit vorliegt, ndmlich
in der christlichen Offenbarungsmystik, ist die Seele, die vom Geist hingerissen
Gottes Wahrheit berithrte, fiir gewdhnlich nicht ermachtigt, Wahrheit mitzuteilen.
Nur in wenigen Ausnahmefillen hatten Mystiker den Auftrag, den Menschen eine
Botschaft zu iiberbringen. Meistens war die Wahrheitsschau ihre eigene personliche
Angelegenheit. Und wenn sie versuchten, davon zu stammeln, waren ihre Worte
vollig unzureichend. Ja manchmal mischte sich Falsches in das Wahre, so dafl ein
langer Katalog von falschen Aussagen wahrer Mystiker hat aufgestellt werden
konnen. Im allgemeinen bietet die mystische Erfahrung keine Gewahr fir die Wahr-
heit der nachfolgenden Wortmitteilungen. Offenbar liegt der Sinn der christlichen
Offenbarungsmystik anderswo. Die Erfahrung bleibt personlicher Eigenbesitz des
Mystikers, ist aber zugleich ein Erweis der gottlichen Gnade. Wenn die christlichen
Mystiker den unschitzbaren Wert der mystischen Perle rithmen, so preisen sie das
Geschenk der ewigen Liebe, die sie im sterblichen Leib des unsterblichen Gottes
innewerden lief}. Die mystische Erfahrung ist ihnen deshalb iiber alles kostbar, weil
sie nicht die Frucht ihrer eigenen heiflen Bemithung, sondern Gnadengabe von oben
ist. Was den Kern dieser Erfahrung ausmacht, die unmittelbare deutliche Wahr-
nehmung der Gegenwart und des Wirkens Gottes in der Seele, geht iiber die natiir-
liche Menschenkraft hinaus. Die christliche Offenbarungsmystik ist gnadenhaft und
wesentlich iibernatiirlich. Als iibernatirliche Lebenserscheinung gehort sie einer
hoheren Ordnung an, mégen auch natiirliche mystische Begebnisse psychologisch den
Gnadenerfahrungen der iibernatiirlichen Mystik gleichen. Zwar mufl einer nicht
notwendig Glied der wahren sichtbaren Kirche Christi auf Erden sein, um der
Gnade der iibernatiirlichen Mystik teilhaftig zu werden. Nichts hindert anzunehmen,
dafl Gott seine ausgesuchtesten Gnaden auch auflerhalb des sichtbaren Leibes der
Kirche schenken kann, wenn Er will. Und gewichtige Zeugnisse sprechen dafdr,
daB Er dies zuweilen getan. hat. Die mystische Bewegung des Sufismus im Islam
besitzt heiligmiBige Beter, die, wenn wir den Zeugnissen glauben diirfen, zu hohen
Stufen des mystischen Lebens aufsteigen konnten®. In noch heidnischen Léndern
begegnen Missionare auserwahlten Seelen, die schon vor ihrer Taufe und vor jeder
Berithrung mit dem Christentum echte mystische Gnaden empfingen, sei es, dafl
Gott sein Dasein und seine Majestdt im mystischen Licht einer Seele zeigte, die Er
in der gleichen Stunde zu einem Leben der Vereinigung berief, oder dafi die Seele

3 Vgl. O. Karrer, Das Religidse in der Menschheit und das Christentum, 4. Aufl., Freiburg
1949, S. 114. 115.



Die Zen-Erleuchtung 131

durch das sichere Gefithl der Gegenwart Gottes Gewiflheit iiber den groflen Un-
sichtbaren erlangte, nach dem sie sich schon lange sehnte, oder wie immer Gott sein
Wesen und Wirken suchenden Seelen offenbaren mag. Solche zum wahren Glauben
und oft zum katholischen Ordensleben hinfithrenden auflerordentlichen Gnaden
lassen nur um so eindrucksvoller die Tatsache hervortreten, dafl der mystische Strom
nirgendwo so machtvoll und reich flieit wie in der katholischen Kircheto.

Fir die dbernatirliche Gnadenmystik mufl als Mindestmaf seelischer Disposition
der Glaube an den einen personlichen Gott gefordert werden#. Doch daraus folgt
keineswegs, daf mystische Erlebnisse, die wie die Zen-Erleuchtung auflerhalb des
heiligen Bereichs der vertrauten Du-Ich-Gemeinschaft zwischen der Seele und ihrem
Schopfer liegen, wertlos und schidlich seien. Auch bei katholischen Theologen und
Psychologen hat sich mehr und mehr der Begriff einer natiirlichen Mystik durch-
setzen konnen. Welche Erscheinungen im einzelnen dazu gehoren, ist noch wenig er-
forscht. Auch ist die Grenzlinie zwischen natiirlicher Mystik und magischen Seelen-
vorgangen nicht leicht zu ziehen. Magie ist der Versuch des Menschen, durch gewalt-
same Mittel den Naturlauf zu durchbrechen und auf die Gottheit oder iibersinn-
liche ddmonische Wesen Zwang auszuitben, wie es in primitiven Religionen ge-
schieht. In der Mystik werden wir {iberall da von magischen Erscheinungen spre--
chen, wo der auflergewdhnliche Zustand durch unnatiirliche kérperliche oder seeli-
sche Methoden erzwungen wird. Auch Hypnosen, Suggestionen, Halluzinationen,
durch Rauschgift oder andere Ursachen hervorgerufene krankhafte Seelenerschiit-
terungen kénnen hier, insofern sie der Natur nicht gemif sind, im weiten Sinne
zu den magischen Vorkommnissen gezdhlt werden. Wie vom Arzt verordnétes Gift
moégen solche Dinge im besonderen Fall der Heilung einer kranken Seele dienen,
ihrem Wesen nach sind sie unnatiirlich und schidlich. Der Strom des echten starken
Lebens fliefit innerhalb der Grenzen der natirlichen psychischen Gesetze.

Sowohl die Konzentrationstechnik des Nicht-Denkens im Zazen als auch die ge-
waltsame Anstrengung bei der Kéan-Ubung haben Anlafl gegeben, das Zen unter
die magischen oder parapsychischen Erscheinungen zu rechnen. Auch Jungs psycho-
logische Erklirung des Erlebnisses als eines Durchbruchs des Unterbewuftseins
scheint cher fir einen kinstlich erzwungenen seelischen Explosionsvorgang als fiir
eine echte Wirklichkeitserfahrung zu sprechen. Denn das Erfassen ins Unterbewufite
gesunkener psychischer Gehalte besagt keine neue Wesensschau oder Geistberith-
rung. Schlieflich mufl zugegeben wenden, dafl sich in den Berichten iiber das Zen-
Erlebnis und besonders in den Kéan-Sammlungen genug Merkwiirdiges und Ver-

40 Vgl. meinen Aufsatz diber ,Ustliche und westliche Mystik“ in dieser Zeitschrift, Bd. 20,
S. 185—147; 202—222.

4 In den in meinem Aufsatz S. 222 angedeuteten Fillen handelt es sich um Seelen, die
noch nicht getauft waren und vom christlichen Glauben noch gar keine oder nur eine sehr
geringe Kenntnis besaflen, und die mit der mystischen Gnade zugleich den wahren Gottes-
glauben empfingen, Deshalb glaubte ich mich berechtigt, Gbernatiirliche Gnadenmystik anzu-
nehmen. Es traf gerade das zu, was Th. Ohm bemerkt: ,(Ein Erleben und Erfassen des gétt-
lichen Gnadenwirkens in der Seele)... mifite doch wohl zur Bekehrung fiihren... Vor
allem mifiten den Menschen, die Gott und Gottes Gnade und Gnadenwirken geistseelisch
erleben, die Augen iber die Wahrheit aufgehen.“ Die Liebe zu Gott in den nichtchristlichen
Religionen, Krailing 1950, S. 400/401. Die Erfahrungen nichtchristlicher Mystiker, denen
der klare Gottesglaube fehlt, méchte ich in den Bereich der natiirlichen Mystik verweisen,
wobei unsicher bleibt, ob Gottes Gnade mitwirkte oder nicht.



132 Heinrich Dumoulin

zerrtes, bisweilen auch Krankhaftes und Unnatiirliches nachweisen 1afit. Oft wird
die Grenze der Magie hart gestreift und wahrscheinlich auch hie und da ibertreten.
Dennoch dirfte das Zen als religids-mystische Erscheinung nicht der Magie, son-
dern dem Gebiet der natiirlichen Mystik zuzuweisen sein.

Mager bestimmt die natiirliche Mystik als ,geistseelisches Erfassen des natiir-
lichen Wirkens Gottes in der Seele“42, Thre Moglichkeit 148t sich nicht abstreiten. Die
Seele ist schon von Natur aus Geist und nicht erst durch die Offenbarung dazu
erhoben worden. Warum sollte es an sich ausgeschlossen sein, dafl die Seele auch
natiirlich zu rein geistiger Tatigkeit gelangte? Das wire natiirliche Mystik. Auch sie
wire zu scheiden von jeder Magie“4. Es folgt, dall wie Mager vorsichtig bemerkt,
Jnatiirliche Mystik, die in ihrer Tatsadchlichkeit nicht einwandfrei feststeht, kein
Widerspruch ware“#. Aufler dem Sufismus, der vielleicht zur iibernatiirlichen My-
stik gezdhlt werden darf, filhrt Mager als wahrscheinliche Beispiele natirlicher
Mystik Buddhismus, Neuplatonismus und die neuindische Mystik des Ramakrishna
und Vivekananda an, lauter Erscheinungen, die bei aller Verschiedenheit Verwandt-
schaft mit dem Zen aufweisen.

Wie bei der iibernatiirlichen Mystik die Echtheit vorziiglich aus ihren Wirkungen
erkannt wird, so muf} sich auch die Wertigkeit der natiirlichen Mystik in ihren
Frichten erweisen. Das Zen scheint dieser Probe standzuhalten. Wie weit mystische
Erfahrung im Aufbau einer Persénlichkeit konkrete Bedeutung gewonnen hat, 13}t
sich freilich'im je einzelnen Fall schwerlich wissen. Jedenfalls zeichnen sich die in der
Zen-Ubung gereiften religiosen Manner durch klare Besonnenheit der Lebensfiih-
rung, ruhige Entschlossenheit in schwierigen Lagen und gespannten Mut zu be-
stindiger Tatigkeit aus. Die groflen Zen-Meister, von denen die chinesischen
Chroniken erzdhlen, sind durchweg kraftvolle, geistig hochstehende Gestalten,
manchmal derb bis zur Roheit, aber im Gleichgewicht ihrer seelischen Fahigkeiten.
Im japanischen Zen ragen Personlichkeiten wie Dégen und Hakuin hervor, deren
hohe religios-mystische Begabung von den Zeitgenossen geschitzt wurde und in
bedeutenden Werken fortlebt. Bekannt ist der Einfluf des Zen auf die japanische
Kunst und Kultur. Das iiberschwengliche Lob mancher Autoren wird freilich abge-
ddmpft durch den Anblick trauriger sittlicher Verirrungen in vielen Zen-Klostern
zu gewissen Zeiten der japanischen Geschichte. Auch das Zen hat seinen Schuld-
anteil am allgemeinen Verfall der Religion im Lande und am Absinken der éffent- -
lichen Achtung fiir den Buddhismus. Aber dadurch wird der Wert der Zen-Mystik
kaum beeintrachtigt. Kam es doch zu jenen Entartungen gerade deshalb, weil
Ubung und Erleuchtung nicht mehr ernst genommen wurden, Die aszetisch-mystische
Uberlieferung iiberlebte die Perioden des Verfalls und widerstand der &rgsten
Verweltlichung. Heute noch ist ein Zen-Kloster ein wiirdig ernster Ort, wo sich
hochwertiges geistiges Leben und vielleicht auch natirliche Mystik entfalten kann.

Wenn die Zugehérigkeit der Zen-Erleuchtung zur natiirlichen Mystik zn Recht
besteht, so darf sich die Erfahrung nicht im Bereich der dufleren und inneren Sinne
abspiclen, sondern muf} eine Beriihrung des Geistigen bedeuten. Denn das unmit-

42 T exikon fiir Theologie und Kirche, Art. Mystik, Freiburg 1935, Bd. VII, S. 407.

43 A. Mager, Mystik als Lehre und Leben, Innsbruck 1934, S. 270.
4 T exikon fiir Theologie und Kirche, Bd. VII, S. 407.



Die Zen-Erleuchtung 133

telbare Erfassen der geistigen Wirklichkeit macht, wie Mager mit Recht betont, das
Wesen jeder echten Mystik aus. Freilich geben hier die psychologischen Erlebnis-
beschreibungen kaum sichere Auskunft. Suzuki hebt bei seiner Untersuchung des
Satori mit Berufung auf James’ Analyse des mystischen Erlebnisses besonders die
,Intuitive Einsicht* hervor#. Doch scheinen die vorliegenden Erfahrungsberichte
nicht zur Annahme einer neuen Erkenntnis zu berechtigen, sondern vielmehr einen
seclischen Exaltationszustand anzuzeigen, bei dem das Gefithl iberwiegt. Auch in
der ,unpersonlichen Note“ des Zen-Erlebnisses, die Suzuki in Gegensatz zur per-
sonlichen Mystik im Christentum stellt und als einen Erweis der hohen Geistigkeit
des Zen rithmt8, mochten wir vielmehr einen Beweis fiir die Unvollkommenheit der
mystischen Erfahrung im Zen erblicken, da zwar das geistige Sein unmittelbar er-
fafit, aber die hochste Geistesspitze des Personseins nicht erkannt wird. Die
ekstatischen Zustinde im Zen kommen den Seelenvorgidngen nahe, die James
Lkosmisches Bewufitsein® nannte?’. Der Mensch erfahrt die Einheit des Alls, ein
Erlebnis, das ihn fiir das ganze Leben hochstimmt und starkt. Des religiosen Cha-
‘rakters entkleidet, mdchte sich das Zen-Erlebnis kaum iiber diese Stufe des vagen
Alleinsgefithls erheben. Aber in der authentischen Zen-Erleuchtung ist das Religiose
ein wesentliches Element. Suzuki bringt dafiir in seinen Werken nicht das wiin-
schenswerte Verstindnis auf. In Anlehnung an James spricht er zwar vom ,Sinn
fiir das Jenseitige“, schwacht dann aber ab und sagt: ,Vom Jenseitigen zu sprechen
geht etwas zu weit“48,

Grundsitzlich besteht kein Hindernis, ja es liegt im Sinne der These der natiir-
lichen Mystik, anzunehmen, dafl die Seele in der Erleuchtung ihre eigene Geistigkeit
erfahrt und auf dem Grunde ihrer Geistsubstanz Gottes ewigen Schopfergeist ge-
wahrt. Aber iiber diesen wichtigsten Punkt bleiben alle vorliegenden Erlebnis-
beschreibungen des Zen-Satori die Auskunft schuldig. Auf Grund der Berichte 1afit
sich kaum mehr als ein Absolutheitscharakter der Erfahrung behaupten. Die Seele
glanbt an einen absoluten Seinsbereich zu rithren. Dieses Erlebnis wird von den Zen-
Jiingern, wie oben dargelegt wurde, gemifl der Mahiyina-Metaphysik gedeutet.
So bestatigt sich die allgemeine religionsgeschichtliche Beobachtung, ,dafl die nicht-
christliche Mystik der Gefahr des Monismus, Pantheismus und Theopanismus immer
in hohem Grade ausgesetzt war“#,

Der Grund dafir liegt zunachst im Uberwiegen der monistischen Spekulation
in der Philosophie, besonders der Fernasiens, wo seit den friithen Tagen der Upa-
nishaden die Einheitsschau des Tat tvam asi die religiosen und metaphysischen
Geister in den Bann zog. Ebenso wichtig ist ein zweiter Grund, der die gleiche
geistige Situation vom Menschen her fafit, ndimlich das Fehlen eines deutlichen Per-

45 Hssays, Bd. II, S. 16, 17. Der Abschnitt Suzukis iiber die Haupteigentiimlichkeiten des
Satori, der sich stark an James anlehnt, ist besonders zweifelhaft. Vgl. meine Kritik in ,,Stim-
men der Zeit“, Bd. 138, S. 183.

46 Fssays, Bd. I, S. 19. In diesem Zusammenhang wirft Suzuki unter vélliger Verkennung
des hohen geistigen Charakters der christlichen Mystik den christlichen Mystikern Sexualitit
vor.

s 47 William James, The Varieties of Religions Experience, 32. Anfl, New York 1920,
. 398, 399.
48 Essays, Bd. I, S. 19.
4 Th. Ohm, Die Liebe zu Gott in den nichtchristlichen Religionen, S. 398.



134 Heinrich Dumoulin

sonbegriffs. Ohm diirfte das Ergebnis seiner Forschung ohne Ubersteigerungsgefahr
noch stirker formulieren: ,Auflerhalb der Offenbarung gibt es kaum einen echten
Personbegriff und echte personliche Selbstdndigkeit und ist die Person duflerlich
und innerlich immer bedroht. Selten, dafl der Einzelmensch die Freiheit und Wiirde
hat, die ihm von Gott aus zusteht. Das zeigt sich auch gerade in der Mystik“5®,

Aber man muf sich vor vorschnellen Schliissen beziiglich der personlichen Haltung
der nichtchristlichen, sogenannten ,pantheistischen Mystiker hiitten. Wihrend vie-
ler Jahre in Japan konnte ich einige merkwiirdige Erfahrungen machen, die viel-
leicht zum Verstindnis der Dinge ein wenig beizutragen imstande sind. In den ersten
Jahren meines Aufenthaltes im Lande hatte ich viel Mufle zum Verkehr mit jungen
Zen-Studenten, die sehr freundlich und fleiffig mit mir buddhistische Texte lasen,
unermiidlich eifrig mir -erklirten und in jeder Weise halfen. Sie waren iiberzeugte
Anhinger der pantheistischen Mah4yéna (Grofies Fahrzeug)-Philosophie und schau-
ten auf alle philosophischen Zweiheits- Anschavungen als auf Hinayina (Kleines
Fahrzeug) mit Uberlegenheit herab. Aber sie iibten eifrig Zazen, und besonders
wihrend der Sommerferien gingen sie regelmiflig aufs Land in ein Zen-Kloster,
wo sie nicht nur aszetisch iibten, sondern auch vor der Buddha-Statue anbeteten und
Sutren rezitierten. Denn sie waren aufrichtig fromm. Aber wie pafite ihre Andacht
zu ihrer pantheistischen Weltanschauung? Warum beugten sie sich vor dem Buddha,
warum verehrten sie das Buddha-Bild, wenn der Buddha der Geist und der Geist
der Buddha ist? Oft habe ich meinen jungen Zen-Freunden nicht ohne geheime Be-
kehrungsabsichten die Unlogik ihres Verhaltens vorgeworfen, worauf sie mir jedes-
mal lichelnd aber sehr bestimmt zu verstehen gaben, dafl ich dies eben nicht be-
greifen konne. Ich war meiner Sache sicher, der Widerspruch war offensichtlich, aber
ich mufite einsehen, dafd alles Diskutieren umsonst war, weil auch und mehr noch als
das Herz der Abendliander der Ostasiaten ,Herz seine Griinde hat, die die Ver-
nunft nicht weifl“ (Pascal).

Einige Jahre nach Kriegsende suchte ich wieder Verbindung mit Buddhisten, dies-
mal besonders mit dlteren Zen-Bonzen. Denn fiir die Beurteilung der Werthaftig-
keit ihrer Ubung und Erlenchtung mufl doch die personliche Haltung der Erfahrenen
vor allem wichtig sein. Ich wurde durch die Einfachheit, Wahrhaftigkeit, schlichte
Giite und edle Menschlichkeit mancher Bonzen tief beeindruckt. Jiingst konnte ich
mit einem hervorragenden Zen-Meister bekannt werden, der in einem grofien Klo-
ster -der So6t6-Sekte nahe bei Tokyo eine zahlreiche Schar junger Bonzen in die
Kunst des Zazen einfithrt. Von diesem ,Novizenmeister® lief ich mir nochmals
Ubung und Erleuchtung erklaren, wobei ich vorab kaum etwas Neues erfuhr. Er be-
statigte mir im Gesprich die Hauptpunkte dieses Aufsatzes: dafl nimlich die Er-
leuchtung eine plotzliche, einmalige, besonders geartete und zwar religiése Er-
fahrung ist, dafl der Erleuchtete sich der Berithrung eines Absoluten bewufit wird,
dafl das Erlebnis weniger eine neue Erkenntnis vermittelt als vielmebr gefiihls-
mifig betont eine neue Haltung verursacht. Im Sinne seiner Sekte betonte der Bonze
den Wert der Ubung im Alltag. Auch fiir den Erleuchteten spiele sich das Leben

8 Ebenda. Den Buddhisten ist auch der Begriff der Seele als einer geistigen Substanz
nicht geldufig, was ebenfalls Ungenauigkeit in den Erlebnisbeschreibungen zur Folge haben
kann.



Die Zen-Erleuchtung 135

ohne angenfillige Besonderheit in den Grenzen der Gesetzmafigkeit dieser Erde
ab, ohne alle Spur von Wunderbarem oder Magischem. Nun wagte ich meine Kern--
frage: Wenn der Erleuchtete in der Erleuchtung die Buddhaschaft erlangt und durch
das Einswerden mit dem Absoluten selbst zum Buddha, zum Absoluten wird, ist
er dann in den absolnten Seinsbereich erhoben und, von den Erdenbanden befreit,
selbst absolut? Sobald der Bonze verstand, wohin meine Frage zielte, antwortete
er unverziiglich und versicherte mir klar und bestimmt das gleiche, wie vor fast drei
Jahren ein hoch erlenchteter Zen-Greis in Hiroshima5!: Nein, nach der Erleuchtung
bin ich keineswegs ein absolutes Wesen, mein Leben ist immer dieses gewohnliche
Leben im Alltag, ein Leben der Arbeit und Ubung, vielen Unzulanglichkeiten und
Schwachheiten ausgesetzt, dem Tode verfallen (buddhistisch ansgedriickt: dem Ge-
setz der Ursachenverkniipfung unterworfen) ... Wir Buddhisten haben nicht den
Begriff der Siinde wie Sie im Christentum, fuhr er nach einer Weile fort, aber um
das Fehlerhafte in meinem Leben wieder gutzumachen, fege ich tiglich hier den
Abort, und wie die Novizen muf} ich taglich bis zu meinem Tode die Werke tiben.
Er bediente sich in diesem Zusammenhang des japanischen Wortes, mit dem wir
unsern Glanbigen die Verpflichtung zur Sithne erkliren. Dieses ist micht das ein-
zige Beispiel dafiir, daf sich die Zen-Buddhisten des Bufiwertes ihrer strengen
aszetischen Ubung bewuflt sind. Die beiden hervorstechenden Tugenden der geist-
lichen Minner im Zen sind Demut und Giite. Diese Beobachtung diirfte fiir die
Gesamtbenrteilung der Zen-Erleuchtung nicht unwichtig sein. Nur zu leicht ver-
bindet sich mit dem Wort ,pantheistische Mystik“ eine Vorstellung, die der Wirk-
lichkeit nicht gerecht wird.

Die Zen-Junger sind bei ihrer Ubung von religiosen Beweggriinden vorangetrie-
ben, die Zen-Erleuchtung ist ihnen hichstes religioses Anliegen. Wie alle religios
ergriffenen Menschen sind sie ,Pilger des Absoluten®. Wer méchte wissen, wie viel
sie von der ewigen, unwandelbaren Wahrheit erfahren? Ihr Erlebnis vermégen
sie nie in Worten auszusprechen. Wenn sie dennoch das Erlebte mitzuteilen such-
ten, so geschah es in der Sprache der monistischen Mah4yana-Philosophie. Aber
Philosophie und Erlebnis sind immer verschieden. Die Erfahrung der Alleinheit
kann sowohl theistisch als auch pantheistisch gedeutet werden. Das Wahrheits-
kriterium eines Weltbildes liegt nie im subjektiven Erleben. Jede echte Philosophie
wird sich in lebendiger Fiihlung mit den menschlichen Erfahrungen halten, aber
Mafstab und Ziel kann sie nur im Objektiven haben. Ohne die Bedeutung der Zen-
Erleuchtung fiir ernste Zen- Jiinger abzuwarten, kénnen wir daher und miissen ihre
letzte Giiltigkeit in Frage stellen. Auch ist das Zen-Erlebnis als mystische Erschei-
mungsform unvollkommen. Zur vollen Wahrheit kann keine noch so aufrichtige,
opfervolle, blof menschliche Bemithung um Erlenchtung fithren, sondern einzig der
Logos, der ,in diese Welt gekommen jeden Menschen erleuchtet” (Joh 1, 9).

8t Uber diese Begegnung habe ich berichtet in ,Mit buddhistischen Bonzen*, ,Stimmen def
Zeit®, Bd. 148 (Juni 1951), S. 209—213.





