
Die Zen-Erleuchtung 117 

anderen Ordensgemeinschaften suchen die Einsamkeit, diese hingegen stellt sich 
mitten in die unruhigen Fluten der Welt", aber •was die Apostel den ersten Gläu- 
bigen geboten, was alle heiligen Bischöfe, was zahlreiche Männer der Kirche und 
selbst Weltleute beobachtet haben, das wünschen auch wir erneuert zu sehen und in 
allen Ständen, vor allem im Klerus, wieder mehr zu verbreiten". 

P. de Cloriviere wird somit immer als der Initiator dieses neuen Standes der 
Vollkommenheit zu gelten haben. Wer seine Schriften aufmerksam liest, wird mit 
höchster Verwunderung darin die prophetische Schau der Welt entdecken, die aus 
der Revolution hervorgehen sollte, und wird ganz spontan zu dem Urteil kommen, 
daß nur der Hl. Geist zu solcher Kühnheit treiben kann. 

Die Zen-Erleuchtung* 

Von Heinrich Dumoulin S. J., Tokyo 

1. Das Erlebnis im Zen 

Wie alle mystische Erfahrung ist die Zen-Erleuchtung unerklärlich und unaus- 
sprechlich. Aber während die christlichen Mystiker nicht müde werden, das Un- 
erklärliche zu erklären und von dem Unaussprechlichen zu künden, sind die Aus- 
künfte über das Zen-Erlebnis spärlich. Tagebuchartige Aufzeichnungen, Briefe, 
Berichte an Seelenführer und dergleichen fehlen. Die Koan-Geschichten schließen 
oft mit der schlichten Tatsachenfeststellung: • ... und er erlangte die Erleuchtung". 
Worin die Erleuchtung besteht, wird nicht gesagt. Höchstens werden noch ihre 
Wirkungen, so die Klarheit der geistigen Schau, die Freiheit des neuen Lebens- 
gefühls und das Kraftbewußtsein im Weltall gerühmt. Dennoch möchte eine sorg- 

. fältige Sammlung und Sichtung des in der ausgedehnten Zen-Literatur aufgespei- 
cherten Materials noch wertvolle Aufschlüsse bieten. 

Eine anschauliche Schilderung des psychologischen Vorgangs beim Zen-Erleb- 
nis bietet das folgende Zitat aus dem Werk Zenkai Ichiran des Kosen Imakita, 
eines Zen-Meisters der Meiji-Zeit, das Professor Hideo Kishimoto, Dekan der 
religionswissenschaftlichen Fakultät an der Universität Tokyo, in einer Studie zur 
•Psychologie der aszetischen Übung" mitteilt: 

•In einer Nacht während der Zazen-Übung war plötzlich die Grenze von 
Früher und Später wie abgeschnitten. Ich trat ein in den guten Bereich des 
überaus Wunderbaren. Wie auf dem Grund des großen Todes befand ich mich, 
keine Wahrnehmung blieb vom Sein aller Dinge und vom Ich. Ich fühlte nur, 
wie in meinem Leib ein Geist sich zu zehntausend Welten ausweitete und ein 
unendlicher Lichtglanz wurde. Nach einer kurzen Weile atmete ich auf, blitz- 
artig plötzlich waren Sehen und Hören, Sprechen und Bewegen von dem am 
gewöhnlichen Tag verschieden. Als ich da die höchste Wahrheit und deft wun- 

* Vgl. zum Ganzen meinen Aufsatz: •Die Übung im Zen-Buddhismus" in dieser Zeit- 
schrift: 26 (1953)  206 ff. 



118 Heinrich Dumoulin 

derbaren Sinn des Weltalls suchte, war mein Selbst klar und die Dinge erschie- 
nen offenbar. Im Übermaß des Entzückens vergaß ich, daß meine Hände von 
selbst sich in der Luft hin- und herbewegten und daß meine Füße tanzten"1. 

Die Erleuchtung ist, wie dieser Bericht deutlich zeigt, ein ekstatischer Zustand 
des Außer-sich-seins. Der gewöhnliche Bewußtseinslauf ist durchbrochen, die Sinnes- 
tätigkeit abgeschnitten. Das Erlebnis ist plötzlich und versetzt in eine Exaltations- 

stimmung höchster Lust. 
Ähnliche Ekstasen erfuhr Hakuin (1683•1728), der bedeutendste Zen-Meister 

der Rinzai-Sekte aus der Tokugawa-Zeit, besonders in jungen Jahren häufig. 
Während er 23 Jahre alt im Kloster Egan in der Provinz Echigo weilte und mit 
äußerster Anstrengung übte, kam ihm die Lösung in plötzlicher Erleuchtung. Er 
schildert selbst sehr genau die zwei Phasen des seelischen Vorgangs, wie zuerst 
jener Zustand höchster Spannung eintrat, der im Zen •der große Zweifel" genannt 
wird, und wie dann auf einmal die Erleuchtung aufblitzte: 

•Ich schlief weder bei Tag noch bei Nacht, vergaß mich zur Ruhe zu legen 
und Speise zu nehmen. Da kam plötzlich der große Zweifel. Ich fühlte mich wie 
erstarrt in einem weiten Eisfeld. Eine ungewöhnliche Lauterkeit war in meiner 
Brust. Ich konnte weder voranschreiten noch zurückweichen, war wie von Sinnen 
und verstand nichts. Auch beim Vortrag war es, obwohl ich die Erklärung des 
Meisters hörte, als ob ich von weitem eine Erörterung in der Zen-Halle ver- 
nähme. Ich fühlte mich wie durch die Luft wandernd. Dieser Zustand dauerte 

so mehrere Tage". 

Der Geist ist zum Platzen geladen, die Spannung kann nicht mehr gesteigert wer- 
den. Nun muß die Lösung kommen. Hakuin fährt fort: 

•Eines Abends hörte ich plötzlich die Tempelglocke anschlagen. Da erfuhr ich 
die Umwandlung. Es war wie das Zerschlagen einer Eisdecke oder das nieder- 
reißen eines Nephrit-Hauses ... Alle Zweifel von früher waren völlig ver- 
schwunden, wie Eis dahintaut. Mit lauter Stimme rief ich aus: Wie wunder- 
bar! Wie wunderbar! Man braucht keinem Kreislauf von Leben und Tod zu 
entrinnen. Man braucht auch nach keiner höchsten Weisheit (bodhi) zu streben. 
Alle überlieferten 1700 verwickelten (Koan-) Aufgaben sind nicht wert, daß 
man sie stellt"2. 

Nach seiner •großen Erleuchtung", die ihn im Alter von 32 Jahren eines Nachts 
überraschte, erklärte Hakuin: 

•Von jetzt an ist mir das Sehen der Dinge wie das Sehen des eigenen Antlitzes. 
Ich verstehe jetzt, was es bedeutet, daß der Vollendete in den Augen die 
Buddhanatur sah"8. 

Hakuin, den Suzuki den •Gründer der modernen Rinzai-Schule im Zen" nennt4, 
ist ein typischer Vertreter der Art dieser Sekte. Eine außergewöhnliche und 
komplizierte Natur, plötzlich ausbrechend, unlogisch und originell, sehr gefühlvoll 

1 Gyo no Shinri in Gendai Shinrigaku, Bd. 4, Tokyo 1942, S. 448. 
2 Orategama, Bd. 3. 
3 ebenda. 
4 D. T. Suzuki, Essays in Zen-Buddhism, Bd. I, London 1927, S. 238. 



Die Zen-Erleuchtung 119 

und von lyrisch zartem Naturempfinden beseelt, ist er ein deutliches Beispiel für die 
angeborene psychologische Veranlagung zur Mystik, der wir im Zen nicht selten 
begegnen. 

Dogen (1200•1253), der Begründer der anderen großen Zen-Richtung, nämlich 
der Söto-Schule in Japan, legt in der Lehre das Hauptgewicht auf die im Zazen 
offenbar werdende zuständliche Erleuchtung. Aber auch er kennt das plötzliche 
Erlebnis. Während seines Aufenthalts in China geschah es, daß er eines Morgens 
bei der frühen Zazen-Übung vor Tagesanbruch seinen Meister Ju-ching einen 
Schläfrigen schelten hörte: •Leib und Geist ausgefallen, ausgefallen Leib und 
Geist". Dogen nahm die Worte auf und bezeichnete mit ihnen seinen eignen 
ekstatischen Erleuchtungszustand, den auch acht chinesische Schriftzeichen also be- 
schreiben: •Entzückte Freude und Tanz, Himmel und Erde in Gold verklärt"5. 

Die persönlichen Berichte einiger chinesischer Zen-Meister über ihre Erleuch- 
tungserfahrung führt Suzuki in seinen Essays an. Wie überall in seinen Werken 
richtet er auch bei diesen aus dem Chinesischen übersetzten Texten das Haupt- 
augenmerk auf die Koan-Übung mit ihrem peinvollen Suchen und Ringen um die 
Lösung des unlöslichen Widerspruchs. Kao-feng (1238•1285) beschäftigte sich 
mit dem ersten Koan der Mumonkan-Sammlung •Das Nichts des Chao-chou", 
dessen Widersinn noch durch das harte Wort seines Meisters verschärft wurde: 
•Wer ist es, der für dich diesen deinen leblosen Leib trägt?" Mit einem Mal brach 
in ihm das Licht auf: 

•Ich fühlte, als ob dieser endlose Raum in Studie gebrochen und die große 
Erde gänzlich dahingeschwunden sei. Ich vergaß mich selbst, Ich vergaß die 
Welt. Ich war gleich einem Spiegel, der einen anderen Spiegel widerscheint. 
Ich versuchte einige Koan in meinem Geist und fand sie durchsichtig klar. Ich 
befand mich in keiner Täuschung mehr bezüglich des wunderbaren Wirkens 
der Weisheit (prajnä)"6. 

Te-i vom Berge Meng erfährt in tiefer Sammlung ebenfalls die klare Spiegel- 
ruhe seines Geistes. Wie der Mond seine vollkommene Gestalt bewahrt, während 
sein Licht die unbewegte Tiefe eines an der Oberfläche rasch dahinströmenden 
Flusses bescheint, so bleibt der gesammelte Geist in sich klar und still7. 

T'ien shan Ch'iung, ein Jünger des Te-i, hatte einen langen, besonders harten 
Weg bis zur Lösung seines Koan zurückzulegen. Um so jubelnder äußert er seine 
Erleuchtung: 

•Alle Bande, die bislang meinen Geist und meinen Leib gefesselt hielten, 
waren mit einem Mal gelöst, so auch jedes Stück meines Marks und Gebeins. 
Es war, als ob einer plötzlich durch schneeschwere Wolken die Sonne hell schei- 
nen sieht. Ich konnte nicht an mich halten, sprang von meinem Sitz, lief zum 
Meister, packte ihn und rief: Kun, was fehlt mir?"8 

Aus Dunkel  ins  Sonnenlicht  versetzt  fühlte sich auch Hsüeh-yen Tsu-ch'in 

5 Zitiert bei Akiyama, Dogen no Kenkyü, Tokyo 1935, S. 235. 
6 Bei D. T. Suzuki, Essays, Bd. I, S. 236•238. 
7 Bd. II, S. 89. D. T. Suzuki, Essays in Zen-Buddhism, Bd. II, London 1933, S. 89. 
8 Bd. II, S. 96. 



120 Heinrich Dumoulin 

(•1287), als er in der Erleuchtung einen neuen Ausblick in die Wirklichkeit 
gewann: 

•Die Erfahrung war unbeschreiblich, und ganz unmittelbar. Denn es gibt 
nichts in der Welt, womit man sie vergleichen könnte ... Als ich um mich 
schaute und nach oben und unten, erschien das ganze Weltall mit seinen viel- 
fachen Gegenständen jetzt völlig anders. Was zuvor häßlich und mit Unwissen 
und Leidenschaften beschmutzt war, schien jetzt nichts anderes zu sein als der 
Ausfluß meiner eigenen innersten Natur, die in sich selbst hell, wahr und 
durchsichtig blieb. Dieser Bewußtseinszustand dauerte mehr als einen halben 
Monat"9. 

In diesem Bericht fließt in die Beschreibung des Erlebnisses bewußt oder un- 
bewußt eine Deutung durch den Erlebenden im iSinne der buddhistischen Psycho- 
logie ein. Der Zustand selbst wird als eine unvollkommene Erleuchtungsstufe be- 
zeichnet. Besonders klar tritt die subjektive Erklärung aus der buddhistischen Vor- 
stellungswelt im folgenden Text zu Tage, in dem Fo-kuang, der aus China gekom- 
mene Gründer des berühmten heute noch blühenden Zen-Klosters Engakuji in 
Kamakura (Japan) sein Erlebnis schildert: 

•Plötzlich traf der Laut eines Schlags auf die Tafel vor dem Zimmer des 
Hauptmönchs mein Ohr und offenbarte mir auf einmal den ursprünglichen 
Menschen in seiner Vollkommenheit. Hastig verließ ich meinen Sitz, lief hin- 
aus in die Mondnacht und kam zum Gartenhaus. Dort schaute ick zum Himmel 
empor und lachte laut: 0 wie groß ist der kosmische Buddhaleib! O wie groß 
und unendlich für ewig! Meine Freude kannte keine Grenzen. Ich konnte nicht 
ruhig in der Zen-Halle sitzen. Ohne besondere Absicht wanderte ich in die 
Berge, ging hierhin und dorthin. Ich dachte an die Sonne und den Mond, die 
an einem Tag vier Milliarden Meilen durcheilen. Meine gegenwärtige Wohnung 
in China, so dachte ich. Und sie sagen, der Bezirk \jang ist der Mittelpunkt der 
Erde. Dann muß dieser Ort zwei Milliarden Meilen vom Ort des Sonnenauf- 
gangs entfernt sein. Wie ist es, daß sobald sie aufgeht, ihre Strahlen mein Ant- 
litz treffen? Ich dachte weiter: Die Strahlen meines eigenen Auges müssen 
ebenso wandern wie die der Sonne. Meine Augen, mein Geist, sind sie nicht 
der kosmische Buddhaleib selbst?"19 

Wie viele christliche Mystiker begnadete Dichter waren, so haben auch Zen- 
Jünger oft das überschwengliche Gefühl ihres Erlebnisses in Versen ausgedrückt. 
Die Zen-Literatur bietet eine große Anzahl von hymnischen Gesängen und kurzen 
Strophen, die von den Erleuchteten in der Stunde des Erlebnisses verfaßt wurden. 
In den längeren Dichtungen ist die spontane Gefühlswallung mit metaphysischen 
Spekulationen untermischt. Wie nach den schon angeführten Zeugnissen zu er- 
warten ist, lösen vor allem die Klarheit der neuen Schau, das Bewußtsein unge- 
hemmter geistiger Freiheit und das Gefühl der Unendlichkeit des Alls hochgestimm- 
ten Herzensjubel aus. Die chinesischen Schriftzeichen geben den Versen ein beson- 
deres Gepräge von gewichtiger Schwere und anschaulicher Klarheit. Ein echtes 

9 Bd. II, S. 92. 
10 Bd. I, S. 239•241. 



Die Zen-Erleuditung 121 

Erleuchtungslied, in der Stunde des Erlebnisses gedichtet, ist diese Strophe des 
Hui-k'ai, des Sammlers der Koan des Mumonkan: 

•Am blauen Himmel hell die Sonne leuchtet, • ein Donner grollt. Alles, 
was lebt auf der Großen Erde, öffnet die Augen weit. Alle Dinge im All in 
gleicher Weise neigen ihr Haupt. Der Sumeru hüpft auf und tanzt ,san-t'ai "". 

Eine andere kunstvoll gebaute Strophe des Hui-k'ai zeigt gut die Art der speku- 
lativen Zen-Dichtung: 

•Das Herz ist gleich dem Buddha. 
Der Buddha ist gleich dem Herzen. 
Herz und Buddha sind in der Soheit 
Gleich in Vergangenheit und Gegenwart". 

Dagegen sind die Strophen am Ende eines jeden Koan der Mumonkan-Samm- 
lung weniger Ausdruck eines Erlebnisses oder echt dichterischen Gefühls, sondern 
ähnlich wie die Köan-Aufgabe widersinnig12. 

Die folgenden Angaben über, das Zen-Erlebnis verdanke ich einem japanischen 
Bonzen der Soto-Sekte, an dessen Aufrichtigkeit ich nicht zweifeln kann. Obwohl 
der Bonze es vermied, sich auf eigene Erfahrung zu berufen, sondern von mir 
gefragt nur eine allgemeine beschreibende Erklärung des Erleuchtungsvorgangs 
zu geben suchte, zeigten doch die sich steigernde Kraft seiner Worte und das 
Leuchten seiner Augen deutlich an, daß er Selbsterlebtes mitteilte. Der Bonze sagte 
ungefähr so: Die Erleuchtung ist eine überwältigende innere Erfahrung. Sie wird 
plötzlich erlangt. Der Mensch fühlt sich mit einem Mal frei und stark im Weltall, 
erhaben und groß. Der Atem des Alls durchkreist ihn, er ist nicht mehr ein kleines 
selbstisches Ich, sondern völlig offen und wie durchsichtig, verbunden mit allem, in 
der Einheit. Im Zazen wird die Erleuchtung erlangt, aber sie bleibt wirksam in allen 
Handlungen und Lagen des Menschenlebens. Nun ist für den Menschen alles sinn- 
voll, dankenswert und gut, auch Leiden, Krankheit und Tod. Die Erleuchtung 
kommt im Zazen, wo der Mensch ganz Hingabe an den Buddha wird. Aber sie 
kommt nicht durch die Gnade des Buddha. Sie kommt überhaupt nicht von außen, 
sondern aus dem Innern. Das Selbst wird aus eigener innerer Kraft erlöst, in 
jenem bestimmten großen Augenblick ... 

Der Bonze fuhr dann fort, im Sinne der Lehre seiner Sekte Vorbedingungen und 
Übung für die Erleuchtung zu erklären. Ob der Augenblick der Erleuchtung früher 
oder später kommt, so führte er ungefähr aus, ob die Erleuchtung überhaupt in 
dieser Existenz erreicht werden kann, hängt von den Vorexistenzen ab. Es gibt 
Menschen, deren Leidenschaften wegen der Sünden in früheren Existenzen so 
heftig sind, daß sie der Erleuchtung unüberwindliche Hindernisse entgegenstellen. 
Ein glühender, starker Glaube ist vor allem nötig, ein Glaube, der zur ernsten 

11 In der Einleitung zu meiner Übersetzung des Mumonkan, in: Monumenta Serica, Bd. 
VIII (1943), S. 42. San-t'ai ist ein volkstümlicher chinesischer Tanz. 

12 So z. B. die folgende Strophe am Ende des Koan 7: 
•Es ist zu sonnenklar. 
Deshalb begreifen sie es so langsam. 
Wisse: Die Flamme ist Feuer. 
Oft schon hast du die Mahlzeit bereitet." 

Mon. Ser. Bd. VIII, S. 59. 



122 Heinrich Dumoulin 

Übung treibt, im Zazen und in allen Dingen des Alltags. Die Seele ist gleich 
einem Spiegel, der alles widerscheint, ob es echt, treu und gut ist oder nicht. So 
weiß der Übende in der Übung das Gute. Je mehr er übt, um so klarer spiegelt es 
sich auf dem Grund seiner Seele. Die Übung ist Ausdruck der Treue zum eigenen 
Selbst. Je treuer seinem Wesen einer übt, um so mehr nähert er sich der Erleuchtung, 
die die Befreiung und Erfüllung des Wesens des Menschen ist. 

2. Erleuchtung und Übung 

Die letzten Worte des Bonzen sind im Geiste Dogens gesprochen, dessen Lehre von 
der Einheit von Übung und Erleuchtung im Zen eine wichtige Unterscheidungs- 
lehre zwischen der Soto-Sekte und der Rinzai-Sekte ist. Im Rinzai-Zen ist die 
Übung, vor allem die Übung des Köan, Vorbereitung, Sichausstrecken, Greifen nach 
dem Erlebnis. Die eine blitzartige •große" Erleuchtung ist das Ziel, von dem her 
alle Übung den Sinn empfängt. Anders ist es im Soto-Zen. Dogen, der diese Schule 
nach Japan verpflanzte, wird nicht müde, die metaphysisch tiefere und im prakti- 
schen Leben gesundere Lehre von der Erleuchtung in der Übung und der Übung 
in der Erleuchtung zu predigen. Für seine Lehre beruft er sich auf alle großen 
Autoritäten des Buddhismus* angefangen von Shäkya Muni bis zu den Stiftern und 
Patriarchen des Zen in China, Bodhidharma und Hui-neng. Obwohl er das 
mystische Erlebnis aus eigner Erfahrung kennt, mißt er diesem doch nicht die Haupt- 
bedeutung bei. Er verwirft die gewaltsame Anstrengung beim Köan, die das Er- 
lebnis erzwingen will, und mißbilligt bei den Anhängern der Rinzai-Sekte jene 
Haltung der •Erwartung der Erleuchtung", die über dem Ausschauen in die Zu- 
kunft die Gegenwart verlieren läßt. Die Erleuchtung als Erlebnis gilt ihm nicht 
mehr als ein Moment auf dem Weg zur Buddhaschaft, das sich in den verschiedenen 
Phasen der Übung wiederholen kann. 

•Man darf nicht nur die erste große Erleuchtung dessen, der verirrt war, Er- 
leuchtung nennen. Der Verirrte hat die große Erleuchtung, der Erleuchtete hat 
die große Erleuchtung, der Groß-Erleuchtete hat die große Erleuchtung und auch 
der Kicht-Verirrte hat die große Erleuchtung"13. 

Wertvoller als das Erlebnis scheint Dogen der Zustand der Erleuchtung, der als 
•Ruhe und Festigkeit des Geistes" im Bewußtsein bleibt. Der Erleuchtete besitzt 
die stetige Geistesruhe und wertet die Dinge nach ihrem wahren Sein. So schreitet 
er seiner Wesensnatur gemäß auf dem Buddha-Weg voran. 

•Der Buddha-Weg ist zur Zeit des ersten Aufbruchs Buddha-Weg, zur Zeit 
der Erleuchtung Buddha-Weg, am Anfang, in der Mitte und am Ende Buddha- 
Weg"1*. 

Wie die Neuplatoniker ihr metaphysisches Einheitssystem als Zusammenfas- 
sung und Krönung aller griechischen Weisheit priesen, so sahen Dogen und seine 
Jünger in der Lehre von der Einheit von Übung und Erleuchtung den Inbegriff 
des ganzen Buddhismus. •Zazen ist das Buddha-Gesetz, das Buddha-Gesetz ist 

18 In Dogens Hauptwerk Shobögenzo, Abschnitt Sesshin Sessho, Ausgabe Iwanami Bunko, 
Bd. II, S. 209. 

14 Bd. II, S. 208. 



Die Zen-Erleuditung 123 

Zazen." Weil Buddha-Gesetz und Zazen nicht zwei, sondern eins sind, genügt es 
Zazen zu sagen, oder •Zazen als Zazen zu wissen", wie Dogen mit subtiler Fein- 
heit ausführt. 

•Mag einer auch Zazen als Buddha-Gesetz erfassen, wenn er noch nicht Zazen 
als Zazen weiß, wie kann er das Buddha-Gesetz als Buddha-Gesetz kennen?"• 

Weil nach Dogen alles im Zazen ist, heißt seine Religion auch •die Lehre des 
Nur-Zazen". Seine Jünger preisen in glühenden Worten diese herrliche Verein- 
fachung des gesamten Buddhismus. Die endlosen Stufen auf dem schwierigen Er- 
lösungsweg, so jubeln sie, sind abgeschnitten, Fundament und First und Mitte des 
Gebäudes fallen nur in eins zusammen. Im gleichzeitigen Ineinander von Übung 
und Erleuchtung entfaltet sich die Natur des Seienden. Alle Gegensätzlichkeiten 
schwinden. Wie in der Erleuchtungsschau die Gegenüberstellung von Subjekt und 
Objekt aufhört, so gibt es im Zen-Leben keine Unterscheidung von Mittel und 
Zweck, von Verlangendem und Verlangtem. Die Übung geschieht nicht in der 
Hoffnung auf ein zu Erlangendes, sondern erweist in einem fort die Erleuchtung, 
die in der Übung gegenwärtig ist. 

Die chinesische Zen-Chronik erzählt aus dem Leben des von den Anhängern aller 

Zen-Sekten gleich hochverehrten Meisters Ma-tsu die folgende Geschichte: 

•Ma-tsu weilte im Kloster Ch'uan-fa-yüan und saß gewöhnlich in Meditation. 
Sein Meister kannte seine hervorragende Fähigkeit für das Dharma, kam zu 
Ma-tsu und fragte ihn: 

,Trefflicher, warum sitzest du hier in Meditation?' 
Ma-tsu sprach: ,lch will ein Buddha werden!' 
Der Meister nahm einen Ziegel, und vor der Klosterhütte rieb er ihn auf einem 

Stein. 

Ma-tsu sprach: ,Was tut der Meister da?' 
Der Meister sprach: ,Durch das Reiben mache ich einen Spiegel.' 
Ma-tsu sprach: ,Wie kann durch das Reiben der Ziegel zu einem Spiegel 

werden?' 

Der Meister sprach: ,Wie kann durch Sitzen in Meditation einer ein Buddha 
werden?'"16. 

Diese Geschichte wird in der Rinzai-Sekte anders als in der Soto-Sekte ge- 
deutet. Die Anhänger der plötzlichen Erleuchtung finden in ihr die Wertlosig- 
keit des bloßen quietistischen Hinhockens und die Notwendigkeit der K6an-An- 
strengung zur Erzwingung des Erlebnisses aufgewiesen. Aber, wie Dogen erklärt, 
wird nicht das Hocken in sich gerügt, sondern die Zweckhaftigkeit beim Hocken. 
Weil es nicht absichtslos geschah, war das Hinhocken des Ma-tsu falsch. Das wahre 
Zazen muß in lauterer Uneigennützigkeit geübt werden, nicht zur Erlangung, 
sondern als Erweis der Erleuchtung. •Leib und Geist nur dem Buddha-Gesetz hin- 

15 Abschnitt Zammai-6-zammai, Bd. Ill, S. 14. 
16 Zitiert in meinem Aufsatz: •Die Entwicklung des chinesischen Ch'an ( = Zen) nach Hui- 

neng im Lichte des Wu-men-kuan ( = Mumonkan)", in Monumenta Serica, Bd. VI (1941), 
S. 46. 



124 Heinrich Dumoulin 

zugeben und ohne auf Erleuchtung und Vollendung zu hoffen, das ist 'der makellos 
lautere Übende"17. 

Wie Dogens Lehre und Leben überzeugend dartun, ist das Zen ein Weg der 
Einheit. Alles kommt darauf an, die Einheit zu erfassen, im Bewußtsein zu tragen 
und in allem Handeln zu erweisen. Die erste und grundlegende Erfahrung des 
Zen, nämlich die Einheit von Leib und Geist, wird durch das Hinhocken im Zazen 
ausgedrückt. Diese Körperhaltung trägt in den Bereich der Erleuchtung, weil mit 
dem Leiblichen notwendig das Geistige verbunden ist. Denn alle in das Samädhi 
eingegangenen Buddhas erweisen dm Hocken den Erleuchtungszustand ihrer Natur. 
Der Mensch, der die gleiche Buddha-Natur besitzt, muß in aufrechtem, unbeweg- 
tem Hocken die Buddha-Gestalt nachformen, um so mit Leib und Geist zugleich er- 
leuchtet zu werden. Dogen stellt sich die Frage: •Erlangt man den Weg mit dem 
Geist oder mit dem Leib?" Seine Antwort mündet wie viele seiner Unterweisungen 
in eine ernste Mahnung zur eifrigen Übung des Zazen ein. Er sagt: 

•In der Lehre heißt es, daß Geist und Leib eins sind. Wenn es heißt, der Weg 
wird mit dem Leib erlangt, so sagt man dies wegen der Einheit von Leib und 
Geist ... Die Erlangung des Weges geschieht durch die rechte Körperhaltung. 
Darum begreift man die Wichtigkeit des Zazen und wird angespornt, ausschließ- 
lich Zazen zu üben"16. 

Der Erleuchtete erfährt sich ferner in der Einheit mit der Natur und der Mensch- 
heit. Dogens Naturliebe nährt sich aus seiner Erleuchtungsschau. Er wünscht bei der 
Koan-Übung, die er nicht verwirft, aber an die zweite Stelle rückt, nicht die ver- 
zweifelte Bemühung um das Paradox. In der konkreten Aufgabe des Koan sucht 
er das eine große Problem des Weltalls, metaphysisch gefaßt, den Widerspruch von 
Sein und Werden zu erfahren19. Dazu ist, wie er weiß, nichts günstiger als das stille 
Hinhocken in ungestörter Natureinsamkeit, wo die Einheit des Alls, die Lösung und 
der Grund aller Köan-Aufgaben, erlebt wird. 

Die Einheits-Erfahrung des Zen weitet sich aus in das Leben hinein. Dem Er- 
leuchteten werden alle Dinge durchscheinend, in allem sieht er das Eine. So wird 
der Alltag von der Erleuchtung her geformt. Dogen gibt ausführliche Anweisungen, 
wie das im einzelnen geschehen kann. Wir lesen in seinen Werken Abschnitte über 
Mahlzeit und Handarbeit, Band und Wäscherei und alle Notdürfte des Lebens. Wie 
weit diese Anweisungen aus der Erleuchtung abzuleiten sind oder dem ausge- 
sprochen ethisch-aszetischen Sinn Dogens entsprechen, ist nicht leicht zu sagen. Die 
leitende Grundüberzeugung ist in dem Wort ausgesprochen: •Die Anstandsregel 
ist Religion. Wer den Weg erlangte, hat den Anstand"20. 

3. Zur Metaphysik der Zen-Erleuchtung 

Wir haben im vorigen den Ansatz zu einer Metaphysik der Erleuchtung, die im 
Sinne der buddhistischen Philosophie weiterentwickelt der neuplatonischen Lehre 
Plotins nahe kommt. Das Wesen des Menschen, das sich in der Treue zum eigenen 
Selbst verwirklicht und vom Zen-Jünger in der Erleuchtung erfaßt wird, ist die in 

17 Dogen, Zuimonki, Bd. 5, Nr. 20, Ausgabe Iwanami Bunko S. 96. 
18 Sh6bogenzo_ZjLm_qnki, Bd. 2, Nr. 26, Ausgabe Iwanami Bunko S. 52. 
19 Vgl. ckrTAbschnitt Gensei Koan in Shobogenzo. 
20 Zitiert in einer Sondernummer der Zeitschrift Riso über Dogen, März 1952, Nr. 226, S. 9. 



Die Zen-Erleuchtung 125 

diesem Leben vom Erdenstaub der Leidenschaften verdeckte und beschmutzte 
Buddha-Natur. Reinigung ist notwendig, vorab Reinigung vom Ich und seinen Be- 
gierden. Der Mensch muß sich selbst aufgeben. Denn, wie ein tiefsinniges Wort 
Dogens sagt: •Den Buddha-Weg lernen, heißt sich selbst lernen. Sich selbst lernen, 
heißt sich selbst vergessen. Sich selbst vergessen, heißt von allen Dharma erleuchtet 
werden"21. Indem der Erleuchtete das falsche Selbst der Begierden abstreift, findet 
er sein wahres Selbst. Das in der Erleuchtung erlangte Heil ist Selbstfindung und 
Selbstverwirklichung, eine Erfüllung des griechischen: •Werde, der du bist!", auf 
dem Grund der pantheistischen Metaphysik des Mahäyäna-Buddhismus. 

Dogens Lehre von der Einheit von Übung und Erleuchtung wächst aus der meta- 
physischen Spekulation über die Buddha-Natur heraus. Die ursprüngliche Erleuch- 
tung, nämlich die einwohnende Buddha-Natur, ist das A-priori für die Zen- 
Übung, die eine einzige fortschreitende Erleuchtung ist. Dogen führt aus: 

•Im Buddha-Gesetz sind Übung und Erleuchtung eines und gleich. Weil schon 
die Übung auf Grund der Erleuchtung geschieht, ist im Üben des Anfangenden 
bereits das Ganze der ursprünglichen Erleuchtung. Deshalb darf man, während 
man die Weisung der Übung empfängt, keine Erleuchtung außer der Übung 
erwarten. Dies muß so sein, weil die ursprüngliche Erleuchtung unmittelbar vor- 
wärts weist. Da schon in der Übung die Erleuchtung ist, hat die Erleuchtung kein 
Ende; da in der Erleuchtung die Übung geschieht, hat die Übung keinen An- 
fang"^. 

Das Verhältnis zwischen Übung und Erleuchtung wird im Zen durch die in der 
Mahäyäna-Philosophie wichtige Unterscheidung zwischen •ursprünglicher Erleuch- 
tung" und •erworbener Erleuchtung" erklärt23. Die ursprüngliche Erleuchtung er- 
möglicht die Übung. Aber die Übung ist notwendig, weil ohne Übung und ohne in 
der Übung erworbene Erleuchtung die Buddha-Natur nicht in die Erscheinung 
treten kann. Das Zazen ist als Übung des Erleuchteten die Selbstentfaltung der ur- 
sprünglichen Erleuchtung. Daraus ergibt sich die spezifische innere Haltung des Zen- 
Jüngers. Er sucht das Absolute nicht außer sich, schaut nicht auf zu einem Höchsten 
Wesen noch strebt er danach, das Ewige in sich hinabzuziehen, sondern er findet in 
sich selbst die Buddha-Natur als den Grund seines eigenen Wesens. •Laß das Licht 
sich zurückwenden und das eigene Selbst bestrahlen!", mahnt Dogen. Dann •fallen 
von selbst Geist und Leib aus, das ursprüngliche Antlitz erscheint"24. 

Die vier chinesischen Schriftzeichen des Mahäyäna-Nirväna-Sütra, in denen die 
mahayanistische Grundidee von der kosmischen Buddha-Natur am stärksten aus- 
gedrückt ist, können je nach der Verbindung der Zeichen gelesen werden: •Das 
Seiende besitzt vollkommen die Buddha-Natur" oder •Alles Seiende 
ist Buddha-Natur". Bei der ersten gewöhnlichen Lesart denkt man die 
Buddha-Natur als Wesenskern im Seienden. Davon verschieden ist die Vorstellung, 
die Dogen mit der zweiten Lesart verbindet. Buddha wird nicht im Innersten des 

21 Shobogenzo, Abschnitt Gensei Koan, Ausgabe Iwanami Bunko, Bd. I, S. 83. 84. 
22 Shobogenzo, Abschnitt Bendowa, Ausgabe Iwanami Bunko, Bd. I, S. 65. 66. 
23 Die beiden Ausdrücke sind Kern-Termini der buddhistischen Philosophie, besonders 

in dem wichtigen Traktat Mahäyäna-Shraddhotpäda-Shästra. 
24 Dogen, Fükan Zazengi, Ausgabe Iwanami Bunko S. 8. 



126 Heinrich Dumoulin 

Menschen und der Dinge verborgen geglaubt, sondern die gesamte Wirklichkeit, so 
wie sie offen vor unsern Augen da liegt, ist Buddha. Die Welt ist gleichsam wie 
ein unendliches Meer des All-Buddha. Alles Seiende offenbart und entfaltet den 
Buddha. Aber weil die Buddha-Natur keine Begrenzung durch das Seiende er- 
fahren kann, müssen alle Dinge beständig transzendiert werden. Durch dialektische 
Verneinung erreicht der Geist die gestaltlose Buddha-Natur, die sich in allen Ge- 
stalten offenbart. •Die wahre Gestalt ist keine Gestalt." •Das Tor zum Dharma ist 
kein Tor." Hakuin singt in seinem berühmten Hymnus: •Es ist wie Eis und 
Wasser." Die Buddha-Natur ist gleich dem formlosen Wasser. Aber wie es kein 
Eis ohne Wasser gibt, so keine Lebewesen ohne die Buddha-Natur. Die ganze Wirk- 
lichkeit, in buddhistischer Terminologie •alle Dharma" sind der Buddha. 

Wer sich einmal in diese Metaphysik vertieft hat, begreift, daß es für den Er- 
leuchteten auch keinen Unterschied zwischen •Wunderbarem" und •Alltäglich-Ge- 
wöhnlichem" geben kann. Die wunderbare Welt aller Buddhas, von der die 
Sutren sagen, ist eben diese gewöhnliche Welt, die sich vor unseren Augen aus- 
breitet, diese Bäume und Gräser und Blumen, diese Berge und Flüsse und Meere ... 
Auch die in Meditation sitzende Gestalt, so wie sie dahockt, ohne eine besondere 
Veränderung am Leib oder am Geiste, ist •wunderbar", sie hat für den Wissenden 
•die Vollmondgestalt" der Erleuchtung, ohne daß ein leiblich sichtbares Wunder 
oder auch notwendigerweise ein mystischer Zustand im Geiste da sein muß. Wenn 
die Übung als Offenbarung der Buddha-Natur Erleuchtung ist, macht es keinen 
Unterschied, ob, während der Körper unbeweglich im Zazen hockt, zerstreute Vor- 
stellungen und Wünsche aufsteigen, die gemerkt und entleert werden, oder aber der 
Geist in die Unbewußtheit entsinkt oder auch •die große Erleuchtung" erfährt. Mag 
er sich eine Weile verirren oder augenblickhaft das Absolute berühren, in jedem 
Fall weilt der Geist im Reiche Buddhas25. 

Ein anderer Wesenszug der Mahäyäna-Philosophie, nämlich die Gleichsetzung 
des Kreislaufs der Dinge im Samsära mit dem absoluten Ruhestand des Nirvana, 
hat ebenfalls seine Bedeutung für die Zen-Erleuchtung. In der metaphysischen Sicht 
des Zen ist das endlose Werden im Entstehen und Vergehen aller Dinge gleich der 
Wirklichkeit der Buddha-Natur. Zwischen Erscheinung und Absolutem besteht 
kein Unterschied. Dogen erklärt: •Alles Seiende ist die Buddha-Natur. Einen Teil 
von allem Seienden nennen wir Lebewesen. Innerhalb und außerhalb der Lebe- 
wesen ist das Allsein der Buddha-Natur"26. Daraus folgert Dogen die Gleichsetzung 
von Sein und Zeit. Alles Sein ist in die Zeit geschmolzen, getrennt von der Zeit 
gibt es kein Sein. Da-sein ist Da-werden. •Wenn wir Sein und Zeit sagen, so ist 
die Zeit schon Sein. Alles Sein ist Zeit"27. Die Zeit ist nicht ein kosmisches oder 
mathematisches Gebilde, sondern die Bewegung des Seienden. Dem Nebenein- 
ander der Dinge im Weltall entspricht das Nebeneinander der Zeitpunkte. Dogen 
zeigt diese Beziehung konkret auf : 

•Alle Farben beschränken sich nicht auf die Blumen, auch alle Zeiten haben 

25 Vgl. die Ausführungen von H. Akiyama a. a. O., S. 238•241. 
26 Shobogenzo, Abschnitt Bussho, Ausgabe Iwanami Bunko, Bd. I, S. 315. 
27 Shobogenzo, Abschnitt Uji, Ausgabe Iwanami Bunko, Bd. I, S. 159. 



Die Zen-Erleuchtung 127 

Farben wie blau, gelb, rot, weiß usw. Der Frühling zieht die Blumen herbei; die 
Blumen ziehen den Frühling herbei"2*. 

In dieser Konzeption kommt der Zeit keine Substantialität, aber auch keine Kon- 
tinuität zu. Die Zeitpunkte stehen wie die Dinge im Weltall nebeneinander. Jeder 
Augenblick ist in sich geschlossen. Jeweils existiert nur die Gegenwart, ohne Be- 
ziehung zur Vergangenheit und Zukunft. Deshalb mahnt Dogen: •Nur heute und 
jetzt mußt du, ohne das Licht der Zeit zu verlieren, das Herz auf die Übung rich- 
ten"211. Das Jetzt ist absolut. Wie noch das kleinste Ding der ganze Buddha, wie 
jedes Reiskorn und jeder Wassertropfen das All ist, so ist in jedem Augenblick 
die volle Erleuchtung. Deshalb ist jeder Augenblick der Übung von unendlichem 
Wert. Und dem Erleuchteten ist das ganze Menschenleben eine einzige beständige 
lautere Übung. In jedem Augenblick geschieht es, daß im Übenden, der gemäß der 
ursprünglichen Erleuchtung Buddha ist, der Buddha da-wird. Das rasche Men- 
schenleben ohne Traum gemäß der Wahrheit der Buddha-Natur leben, heißt das 
Jetzt zum Jetzt machen. Nichts anderes ist Zen. 

4. Um die Deutung des •Satori" 

Die Untersuchung der Metaphysik des Zen lenkt unsern Blick vornehmlich auf 
die zuständliche ursprüngliche Erleuchtung. Der Ertrag für das Verständnis des 
Zen-Erlebnisses war dabei zunächst scheinbar gering. Aber in Wirklichkeit stehen 
die ursprüngliche (= zuständliche) Erleuchtung und die erworbene (= plötzliche, 
augenblickhafte) Erleuchtung in enger Wechselbeziehung und erklären sich gegen- 
seitig. Das plötzliche Erlebnis, in der Zen-Literatur mit Vorliebe •die große 
Erleuchtung" oder japanisch •Satori" genannt, wäre ohne die Beziehung zu der 
Metaphysik-gebundenen zuständlichen Erleuchtung kaum mehr als ein para-psychi- 
sches Phänomen oder eine künstlerische Inspiration. Im Leben des Zen-Jüngers 
ist das Satori der plötzliche Durchbruch zu einer neuen religiösen Schau, deren In- 
halt kein anderer ist als die in der ursprünglichen Erleuchtung beständig gehabte 
Buddha-Natur. Wenn Suzuki in seinen für die breite Öffentlichkeit bestimmten 
Werken nur das Satori-Erlebnis kennt und dafür völlige Metaphysiklosigkeit be- 
ansprucht, so kann leicht ein falsches Bild entstehen. Zen ist nicht nur Satori. Das 
plötzliche Erlebnis ist vielleicht das interessanteste, aber keineswegs das einzige, ja 
nicht einmal das ausschlaggebende Phänomen im Zen. Nicht nur die Soto-Richtung, 
auch die Rinzai-Sekte, deren Sonderheit Blitz-Satori und Koan sind, lebt von den 
großen buddhistischen Grundlehren, die im Zen mit schöpferischer Originalität er- 
faßt werden. Die Idee der zuständlichen ursprünglichen Erleuchtung zeigt deutlich 
den buddhistischen Mutterboden. Das Zen ist verwurzelt in der religiösen Mahä- 
yäna-Metaphysik, deren Inbegriff die Vorstellung von der kosmischen Buddha-Natur 
ist. Treffend sagt Rudolf Otto mit Bezug auf das Zen: •Keine Mystik wölbt sich im 
Blauen, sondern jede steht über einem Grunde, den sie selber nach Kräften leugnet 
und von dem sie dennoch immer erst ihr besonderes und mit anderswo gewachsenen 
Mystiken niemals identisches Wesen erhält"30. 

28 Shöbogenzö, Abschnitt Küga, Ausgabe Iwanami Bunko, Bd. II, S. 17. 
29 Shöbogenzö Zuimonki, Bd. 2, Nr. 14, Ausgabe Iwanami Bunko S. 44. 
30 Im Geleitwort zu Ohasama-Faust, Zen, Der lebendige Buddhismus in Japan, Gotha 

1925, S. IX. 



128 Heinrich Dumoulin 

Übrigens findet sich in Suzukis Werken reichlich Material zur Widerlegung seiner 
These von der Metaphysiklosigkeit des Zen. Wenn er öfters alle Verbindungsfäden 
vom Zen her zu irgend einer Philosophie oder Religion hin mit emphatischen Wor- 
ten abschneidet, so hebt er doch auch wieder die enge Beziehung des Zen zu den 
buddhistischen Prajnäpäramitä-Sutren und der Shünyatä-Philosophie hervor. Fer- 
ner betont er, daß die Zen-Intuition im Grunde die gleiche sei wie die der großen 
Mahäyäna-Sutren, die nach ihm ein unmittelbarer Ausdruck religiösen Erlebens 
sind31. Ein anderer Name für Satori ist Prajnäpäramitä, das die höchste unpersön- 
liche Weisheit bedeutet32. Auch ist in vielen eigentlichen Zen-Texten die monistische 
Färbung unverkennbar. Suzuki führt eine dem Gründer des Zen, Bodhidharma, 
zugeschriebene, wahrscheinlich aus der T'ang-Zeit stammende chinesische Schrift 
an: •Wenn du den Buddha suchen willst, mußt du in deine eigene Natur schauen. 
Denn diese Natur ist der Buddha selbst.. . Diese Natur ist der Geist, und der Geist 
ist der Buddha, und der Buddha ist der Weg (Tao), und der Weg ist das Zen .. ,"33. 
Die Metaphysik dieses Textes ist, wie immer man den der eignen Geist-Natur 
identischen Buddha bestimmen mag, offensichtlich eine monistische Immanenzlehre. 
Oder es spricht in der Todesstunde ein Zen-Meister zu seinen Jüngern: •Der kos- 
mische Buddha-Leib (= Dharmakäya) bleibt immer vollkommen klar und zeigt 
doch, daß da Kommen und Vergehen ist. Alle Weisen der Vergangenheit kommen 
von der gleichen Quelle, und alle Seelen der Welt kehren zu dem Einen zurück"34. 
Solche Texte beleuchten Suzukis eigne Erklärung, daß •die Verwirklichung des 
Satori das Aufwecken der Buddha-Natur bedeutet, die tief in allen Geistern be- 
graben liegt"35. 

C. G. Jung kann sich für seine Deutung des Zen als Durchbruch des Unterbewuß- 
ten und Schau der naturhaften Ganzheit des Seelenlebens auf Suzuki berufen, der 
einmal das Satori •einen Einblick in das Unbewußte"38 nennt und schon in der 
Einführung zu seinen frühesten Essays ausführt: •Wie unser gewöhnliches Bewußt- 
seinsfeld ausgefüllt ist mit allen möglichen Arten von Bildern, wohltuenden und 
schädlichen, geordneten und verwirrenden, klaren und dunklen, sich aufzwingen- 
den und schwach dahinschwingenden, so ist das Unterbewußte ein Schatzhaus für 
jegliche Form von Okkultismus und Mystizismus, darunter all das verstanden, was 
latent oder abnormal oder psychisch oder spiritualistisch ist. Auch hier mag die 
Kraft verborgen liegen, in die Natur des eignen Seins zu schauen, und dies mag es 
sein, was das Zen in unserer Bewußtheit aufweckt. Jedenfalls sprechen die Meister 

31 D. T. Suzuki, Essays in Zen-Buddhism, Bd. III, London 1934, S. 7 ff. Suzuki sucht das 
Zen von der buddhistischen Religion und von aller Metaphysik besonders in •Die große 
Befreiung. Einführung in den Zen-Buddhismus", Leipzig 1939, loszulösen. Vgl. meine 
Kritik dieses Buches in•Stimmen der Zeit",Bd. 138 (März 1941), S. 182•186. Suzuki schreibt: 
•Zen ist weder monotheistisch noch pantheistisch, es spottet solcher Bezeichnungen... Zen 
ist eine schwebende Wolke am Himmel, keine Schraube befestigt, kein Stride hält es. Es be- 
wegt sich wie es mag. . . Zen will unsern Geist frei und unbeschwert sehen, schon der Ge- 
danke an Einheit und Allheit ist ein hemmender Block und ein würgender Fallstrick, der die 
IM sprüngliche Freiheit des Geistes bedroht" (a. a. O. S. 55. 56). 

32 Essays Bd. II, S. 9. 
33 Essays Bd. I, S. 219ff. 
34 Zitiert in D. T. Suzuki, The Training of the Zen Buddhist Monk, Kyoto 1934, S. 58. 
35 Essays Bd. II, S. 98. 
36 Essays Bd. II, S. 46. 



Die Zen-Erleuchtung 129 

figürlich vom öffnen eines dritten Auges"37. In die gleiche Richtung weisen zahl- 
reiche Texte der Zen-Literatur, in denen vom •Schauen der eignen Natur" oder des 
•ursprünglichen Menschen" oder auch •des ursprünglichen Antlitzes vor der Geburt" 
die Rede ist. Solche Ausdrücke werden von der buddhistischen Philosophie im Sinne 
der Lehre von der Buddha-Natur und dem kosmischen Buddha-Leib erklärt. Der 
Geschichtler erkennt in ihnen einen naturalistischen Einstrom aus dem chinesischen 
Taoismus. Aber dem Psychologen mag der Gedanke an die Ganzheit der Seelen- 
natur in ihren bewußten und unbewußten Schichten aufscheinen. Jung erklärt die 
Befreiung im Zen-Erlebnis als die Erlösung des Unbewußten und Erfahrung der 
Ganzheit der menschlichen Natur in ihrer ursprünglichen Einheit vor aller Schei- 
dung und Trennung. Das bewußte psychische Leben ist stets begrenzt und also be- 
stimmt. •Die Welt des Bewußtseins ist unvermeidlicherweise eine Welt voll von 
Beschränkungen und Wege versperrender Mauern. Sie ist stets eine notwendige 
Einseitigkeit, welche dem Wesen des Bewußtseins selber entspringt..." Dagegen ist 
•das Unbewußte ... eine nicht anschaubare Ganzheit aller sublimalen psychischen 
Faktoren, eine Totalschau potentieller Natur"38. 

Die Zen-Deutung Jungs im Sinne der Tiefenpsychologie wirft neues Licht auf das 
Satori-Erlebnis und bietet vielleicht einen Schlüssel zum psychologischen Verständ- 
nis vieler natürlicher mystischer Erscheinungen, besonders solcher, in denen wie in 
der Zen-Erfahrung ein naturalistischer Einschlag zur Geltung drängt. Das Natur- 
hafte tritt besonders in den psychologisch verwandten Nebenerscheinungen des 
Zen hervor. So sind Fechten, Bogenschießen, Pinselschreiben und andere •Wege" 
(jap. Do) nicht bloß vom Zen-Geist inspiriert, sondern Ausfluß des Erlebnisses und 
erst auf der Erleuchtungsstufe des Satori eigentlich möglich. Die Psychologie mag 
sehr wohl auf dem von Jung eingeschlagenen Wege zu weiterer Klärung der Struk- 
turgesetze natürlicher mystischer Phänomene vordringen. Wir dürfen aber nicht 
die volle Erklärung des Zen von der Psychologie allein erwarten. Im Verkehr mit 
ernsten Zen-Anhängern wurden wir immer wieder auf die religiöse Bedeutung die- 
ser originellsten Form buddhistischen Lebens hingewiesen. Wie wir sahen, bezeugt 
auch die Zen-Literatur den metaphysischen Belang. Die Wesensschau der zu- 
ständlichen ursprünglichen Erleuchtung ist für das Gesamtverständnis des Zen 
ebenso wichtig wie der blitzhafte Satori-Durchbruch. Wir beachteten oben die ge- 
genseitige Zuordnung beider und erkannten, daß vom Satori her gesehen die ur- 
sprüngliche Erleuchtung den Inhaltskern des Erlebnisses ausmacht. Anderseits ist 
die in der ursprünglichen Erleuchtung ausgesprochene mahayanistische Metaphysik 
mystisch ausgerichtet, sie geht der mystischen Erfahrung entgegen und ruft diese 
gleichsam herbei. Das Erlebnis ist Krönung und Erfüllung, aber auch Rechtfertigung 
und Bestätigung dieser Metaphysik, die wie alle pantheistische Einheits-Philosophie 
eine mystische Spitze besitzt. Das Streben, des Einheitsgrundes gewiß zu werden 
und das Ziel der Alleinheit im Erlebnis vorwegzunehmen, wird im Buddhismus 
noch verstärkt durch die aus der indischen Heimat überkommene Mitgift kontempla- 
tiver Innengewandtheit. Der mystische Trieb drängt zur Aufgipfelung der Wesens- 
schau im blitzhaften Erlebnis. 

37 Essays Bd. I, S. 19. 
88 C. G. Jung, Geleitwort zu •Die große Befreiung", S. 26•27, 28. 



130 Heinrich Dumoulin 

5. Natürliche Mystik? 

Die letzte Frage, die bei jeder Mystik aufkommt, die Frage nach der Wahrheit 
scheint die wichtigste und schließlich entscheidende Frage zu sein. Erregen uns nicht 
deshalb die in der Menschheitsgeschichte bezeugten mystischen Erfahrungen so sehr, 
weil wir durch sie Kunde von einer verborgenen, sonst unzulänglichen Wahrheit zu 
erlangen hoffen? Fragen wir nicht deshalb gespannt: •Besitzt dieser Mystiker wirk- 
lich eine Wahrheit? Oder ist er nur ein Träumer oder ein Getäuschter oder gar ein 
Betrüger? Wenn aber seine Mystik echt ist, wie viel Wahrheit dürfen wir dann von 
ihm erwarten?" 

Und doch sind wir mit solchen Fragen nicht auf ider richtigen Fährte. Selbst da, 
wo wie wir glauben, echte Mystik in der höchsten Vollkommenheit vorliegt, nämlich 
in der christlichen Offenbarungsmystik, ist die Seele, die vom Geist hingerissen 
Gottes Wahrheit berührte, für gewöhnlich nicht ermächtigt, Wahrheit mitzuteilen. 
Nur in wenigen Ausnahmefällen hatten Mystiker den Auftrag, den Menschen eine 
Botschaft zu überbringen. Meistens war die Wahrheitsschau ihre eigene persönliche 
Angelegenheit. Und wenn sie versuchten, davon zu stammeln, waren ihre Worte 
völlig unzureichend. Ja manchmal mischte sich Falsches in das Wahre, so daß ein 
langer Katalog von falschen Aussagen wahrer Mystiker hat aufgestellt werden 
können. Im allgemeinen bietet die mystische Erfahrung keine Gewähr für die Wahr- 
heit der nachfolgenden Wortmitteilungen. Offenbar liegt der Sinn der christlichen 
Offenbarungsmystik anderswo. Die Erfahrung bleibt persönlicher Eigenbesitz des 
Mystikers, ist aber zugleich ein Erweis der göttlichen Gnade. Wenn die christlichen 
Mystiker den unschätzbaren Wert der mystischen Perle rühmen, so preisen sie das 
Geschenk der ewigen Liebe, die sie im sterblichen Leib des unsterblichen Gottes 
innewerden ließ. Die mystische Erfahrung ist ihnen deshalb über alles kostbar, weil 
sie nicht die Frucht ihrer eigenen heißen Bemühung, sondern Gnadengabe von oben 
ist. Was den Kern dieser Erfahrung ausmacht, die unmittelbare deutliche Wahr- 
nehmung der Gegenwart und des Wirkens Gottes in der Seele, geht über die natür- 
liche Menschenkraft hinaus. Die christliche Offenbarungsmystik ist gnadenhaft und 
wesentlich übernatürlich. Als übernatürliche Lebenserscheinung gehört sie einer 
höheren Ordnung an, mögen auch natürliche mystische Begebnisse psychologisch den 
Gnadenerfahrungen der übernatürlichen Mystik gleichen. Zwar muß einer nicht 
notwendig Glied der wahren sichtbaren Kirche Christi auf Erden sein, um der 
Gnade der übernatürlichen Mystik teilhaftig zu werden. Nichts hindert anzunehmen, 
daß Gott seine ausgesuchtesten Gnaden auch außerhalb des sichtbaren Leibes der 
Kirche schenken kann, wenn Er will. Und gewichtige Zeugnisse sprechen dafür, 
daß Er dies zuweilen getan, hat. Die mystische Bewegung des Sufismus im Islam 
besitzt heiligmäßige Beter, die, wenn wir den Zeugnissen glauben dürfen, zu hohen 
Stufen des mystischen Lebens aufsteigen konnten39. In noch heidnischen Ländern 
begegnen Missionare auserwählten Seelen, die schon vor ihrer Taufe und vor jeder 
Berührung mit dem Christentum echte mystische Gnaden empfingen, sei es, daß 
Gott sein Dasein und seine Majestät im mystischen Licht einer Seele zeigte, die Er 
in der gleichen Stunde zu einem Leben der Vereinigung berief, oder daß die Seele 

39 Vgl. 0. Karrer, Das Religiöse in der Menschheit und das Christentum, 4. Aufl., Freiburg 
1949, S. 114. 115. 



Die Zen-Erleuchtung 131 

durch das sichere Gefühl der Gegenwart Gottes Gewißheit über den großen Un- 
sichtbaren erlangte, nach dem sie sich schon lange sehnte, oder wie immer Gott sein 
Wesen und Wirken suchenden Seelen offenbaren mag. Solche zum wahren Glauben 
und oft zum katholischen Ordensleben hinführenden außerordentlichen Gnaden 
lassen nur um so eindrucksvoller die Tatsache hervortreten, daß der mystische Strom 
nirgendwo so machtvoll und reich fließt wie in der katholischen Kirche40. 

Für die übernatürliche Gnadenmystik muß als Mindestmaß seelischer Disposition 
der Glaube an den einen persönlichen Gott gefordert werden41. Doch daraus folgt 
keineswegs, daß mystische Erlebnisse, die wie die Zen-Erleuchtung außerhalb des 
heiligen Bereichs der vertrauten Du-Ich-Gemeinschaft zwischen der Seele und ihrem 
Schöpfer liegen, wertlos und schädlich seien. Auch bei katholischen Theologen und 
Psychologen hat sich mehr und mehr der Begriff einer natürlichen Mystik durch- 
setzen können. Welche Erscheinungen im einzelnen dazu gehören, ist noch wenig er- 
forscht. Auch ist die Grenzlinie zwischen natürlicher Mystik und magischen Seelen- 
vorgängen nicht leicht zu ziehen. Magie ist der Versuch des Menschen, durch gewalt- 
same Mittel den Naturlauf zu durchbrechen und auf die Gottheit oder übersinn- 
liche dämonische Wesen Zwang auszuüben, wie es in primitiven Religionen ge- 
schieht. In der Mystik werden wir überall da von magischen Erscheinungen spre- 
chen, wo der außergewöhnliche Zustand durch unnatürliche körperliche oder seeli- 
sche Methoden erzwungen wird. Auch Hypnosen, Suggestionen, Halluzinationen, 
durch Rauschgift oder andere Ursachen hervorgerufene krankhafte Seelenerschüt- 
terungen können hier, insofern sie der Natur nicht gemäß sind, im weiten Sinne 
zu den magischen Vorkommnissen gezählt werden. Wie vom Arzt verordnetes Gift 
mögen solche Dinge im besonderen Fall der Heilung einer kranken Seele dienen, 
ihrem Wesen nach sind sie unnatürlich und schädlich. Der Strom des echten starken 
Lebens fließt innerhalb der Grenzen der natürlichen psychischen Gesetze. 

Sowohl die Konzentrationstechnik des Nicht-Denkens im Zazen als auch die ge- 
waltsame Anstrengung bei der Koan-Übung haben Anlaß gegeben, das Zen unter 
die magischen oder parapsychischen Erscheinungen zu rechnen. Auch Jungs psycho- 
logische Erklärung des Erlebnisses als eines Durchbruchs des Unterbewußtseins 
scheint eher für einen künstlich erzwungenen seelischen Explosionsvorgang als für 
eine echte Wirklichkeitserfahrung zu sprechen. Denn das Erfassen ins Unterbewußte 
gesunkener psychischer Gehalte besagt keine neue Wesensschau oder Geistberüh- 
rung. Schließlich muß zugegeben werden, daß sich in den Berichten über das Zen- 
Erlebnis und besonders in den Koan-Sammlungen genug Merkwürdiges und Ver- 

40 Vgl. meinen Aufsatz über •östliche und westliche Mystik" in dieser Zeitschrift, Bd. 20, 
S. 135•147; 202•222. 

41 In den in meinem Aufsatz S. 222 angedeuteten Fällen handelt es sich um Seelen, die 
noch nicht getauft waren und vom christlichen Glauben noch gar keine oder nur eine sehr 
geringe Kenntnis besaßen, und die mit der mystischen Gnade zugleich den wahren Gottes- 
glauben empfingen. Deshalb glaubte ich mich berechtigt, übernatürliche Gnadenmystik anzu- 
nehmen. Es traf gerade das zu, was Th. Ohm bemerkt: •(Ein Erleben und Erfassen des gött- 
lichen Gnadenwirkens in der Seele)... müßte doch wohl zur Bekehrung führen... Vor 
allem müßten den Menschen, die Gott und Gottes Gnade und Gnadenwirken geistseelisch 
erleben, die Augen über die Wahrheit aufgehen." Die Liebe zu Gott in den nichtchristlichen 
Religionen, Krailing 1950, S. 400/401. Die Erfahrungen nichtchristlicher Mystiker, denen 
der klare Gottesglaube fehlt, möchte ich in den Bereich der natürlichen Mystik verweisen, 
wobei unsicher bleibt, ob Gottes Gnade mitwirkte oder nicht. 



132 Heinrich Dumoulin 

zerrtes, bisweilen auch Krankhaftes und Unnatürliches nachweisen läßt. Oft wird 
die Grenze der Magie hart gestreift und wahrscheinlich auch hie und da übertreten. 
Dennoch dürfte das Zen als religiös-mystische Erscheinung nicht der Magie, son- 
dern dem Gebiet der natürlichen Mystik zuzuweisen sein. 

Mager bestimmt die natürliche Mystik als •geistseelisches Erfassen des natür- 
lichen Wirkens Gottes in der Seele"42. Ihre Möglichkeit läßt sich nicht abstreiten. Die 
Seele ist schon von Natur aus Geist und nicht erst durch die Offenbarung dazu 
erhoben worden. Warum sollte es an sich ausgeschlossen sein, daß die Seele auch 
natürlich zu rein geistiger Tätigkeit gelangte? Das wäre natürliche Mystik. Auch sie 
wäre zu scheiden von jeder Magie"43. Es folgt, daß wie Mager vorsichtig bemerkt, 
•natürliche Mystik, die in ihrer Tatsächlichkeit nicht einwandfrei feststeht, kein 
Widerspruch wäre"44. Außer dem Sufismus, der vielleicht zur übernatürlichen My- 
stik gezählt werden darf, führt Mager als wahrscheinliche Beispiele natürlicher 
Mystik Buddhismus, Neuplatonismus und die neuindische Mystik des Ramakrishna 
und Vivekananda an, lauter Erscheinungen, die bei aller Verschiedenheit Verwandt- 
schaft mit dem Zen aufweisen. 

Wie bei der übernatürlichen Mystik die Echtheit vorzüglich aus ihren Wirkungen 
erkannt wird, so muß sich auch die Wertigkeit der natürlichen Mystik in ihren 
Früchten erweisen. Das Zen scheint dieser Probe standzuhalten. Wie weit mystische 
Erfahrung im Aufbau einer Persönlichkeit konkrete Bedeutung gewonnen hat, läßt 
sich freilich im je einzelnen Fall schwerlich wissen. Jedenfalls zeichnen sich die in der 
Zen-Übung gereiften religiösen Männer durch klare Besonnenheit der Lebensfüh- 
rung, ruhige Entschlossenheit in schwierigen Lagen und gespannten Mut zu be- 
ständiger Tätigkeit aus. Die großen Zen-Meister, von denen die chinesischen 
Chroniken erzählen, sind durchweg kraftvolle, geistig hochstehende Gestalten, 
manchmal derb bis zur Roheit, aber im Gleichgewicht ihrer seelischen Fähigkeiten. 
Im japanischen Zen ragen Persönlichkeiten wie Dogen und Hakuin hervor, deren 
hohe religiös-mystische Begabung von den Zeitgenossen geschätzt wurde und in 
bedeutenden Werken fortlebt. Bekannt ist der Einfluß des Zen auf die japanische 
Kunst und Kultur. Das überschwengliche Lob mancher Autoren wird freilich abge- 
dämpft durch den Anblick trauriger sittlicher Verirrungen in vielen Zen-Klöstern 
zu gewissen Zeiten der japanischen Geschichte. Auch das Zen hat seinen Schuld- 
anteil am allgemeinen Verfall der Religion im Lande und am Absinken der öffent- 
lichen Achtung für den Buddhismus. Aber dadurch wird der Wert der Zen-Mystik 
kaum beeinträchtigt. Kam es doch zu jenen Entartungen gerade deshalb, weil 
Übung und Erleuchtung nicht mehr ernst genommen wurden. Die aszetisch-mystische 
Überlieferung überlebte die Perioden des Verfalls und widerstand der ärgsten 
Verweltlichung. Heute noch ist ein Zen-Kloster ein würdig ernster Ort, wo sich 
hochwertiges geistiges Leben und vielleicht auch natürliche Mystik entfalten kann. 

Wenn die Zugehörigkeit der Zen-Erleuchtung zur natürlichen Mystik zu Recht 
besteht, so darf sich die Erfahrung nicht im Bereich der äußeren und inneren Sinne 
abspielen, sondern muß eine Berührung des Geistigen bedeuten. Denn das unmit- 

42 Lexikon für Theologie und Kirche, Art. Mystik, Freiburg 1935, Bd. VII, S. 407. 
43 A. Mager, Mystik als Lehre und Leben, Innsbruck 1934, S. 270. 
44 Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. VII, S. 407. 



Die Zen-Erleuchtung 133 

telbare Erfassen der geistigen Wirklichkeit macht, wie Mager mit Recht betont, das 
Wesen jeder echten Mystik aus. Freilich geben hier die psychologischen Erlebnis- 
beschreibungen kaum sichere Auskunft. Suzuki hebt bei seiner Untersuchung des 
Satori mit Berufung auf James' Analyse des mystischen Erlebnisses besonders die 
•Intuitive Einsicht" hervor45. Doch scheinen die vorliegenden Erfahrungsberichte 
nicht zur Annahme einer neuen Erkenntnis zu berechtigen, sondern vielmehr einen 
seelischen Exaltationszustand anzuzeigen, bei dem das Gefühl überwiegt. Auch in 
der •unpersönlichen Note" des Zen-Erlebnisses, die Suzuki in Gegensatz zur per- 
sönlichen Mystik im Christentum stellt und als einen Erweis der hohen Geistigkedt 
des Zen rühmt46, möchten wir vielmehr einen Beweis für die Unvollkommenheit der 
mystischen Erfahrung im Zen erblicken, da zwar das geistige Sein unmittelbar er- 
faßt, aber die höchste Geistesspitze des Personseins nicht erkannt wird. Die 
ekstatischen Zustände im Zen kommen den Seelenvorgängen nahe, die James 
•kosmisches Bewußtsein" nannte47. Der Mensch erfährt die Einheit des Alls, ein 
Erlebnis, das ihn für das ganze Leben hochstimmt und stärkt. Des religiösen Cha- 
rakters entkleidet, möchte sich das Zen-Erlebnis kaum über diese Stufe des vagen 
Alleinsgefühls erheben. Aber in der authentischen Zen-Erleuchtung ist das Religiöse 
ein wesentliches Element. Suzuki bringt dafür in seinen Werken nicht das wün- 
schenswerte Verständnis auf. In Anlehnung an James spricht er zwar vom •Sinn 
für das Jenseitige", schwächt dann aber ab und sagt: •Vom Jenseitigen zu sprechen 
geht etwas zu weit"48. 

Grundsätzlich besteht kein Hindernis, ja es liegt im Sinne der These der natür- 
lichen Mystik, anzunehmen, daß die Seele in der Erleuchtung ihre eigene Geistigkeit 
erfährt und auf dem Grunde ihrer Geistsubstanz Gottes ewigen Schöpfergeist ge- 
wahrt. Aber über diesen wichtigsten Punkt bleiben alle vorliegenden Erlebnis- 
beschreibungen des Zen-Satori die Auskunft schuldig. Auf Grund der Berichte läßt 
sich kaum mehr als ein Absolutheitscharakter der Erfahrung behaupten. Die Seele 
glaubt an einen absoluten Seinsbereich zu rühren. Dieses Erlebnis wird von den Zen- 
Jüngern, wie oben dargelegt wurde, gemäß der Mahäyäna-Metaphysik gedeutet. 
So bestätigt sich die allgemeine religionsgeschichtliche Beobachtung, •daß die nicht- 
christliche Mystik der Gefahr des Monismus, Pantheismus und Theopanismus immer 
in hohem Grade ausgesetzt war"49. 

Der Grund dafür liegt zunächst im Überwiegen der monistischen Spekulation 
in der Philosophie, besonders der Fernasiens, wo seit den frühen Tagen der Upa- 
nishaden die Einheitsschau des Tat tvam asi die religiösen und metaphysischen 
Geister in den Bann zog. Ebenso wichtig ist ein zweiter Grund, der die gleiche 
geistige Situation vom Menschen her faßt, nämlich das Fehlen eines deutlichen Per- 

45 Essays, Bd. II, S. 16, 17. Der Abschnitt Suzukis über die Haupteigentümlichkeiten des 
Satori, der sich stark an James anlehnt, ist besonders zweifelhaft. Vgl. meine Kritik in •Stim- 
men der Zeit", Bd. 138, S. 183. 

46 Essays, Bd. II, S. 19. In diesem Zusammenhang wirft Suzuki unter völliger Verkennung 
des hohen geistigen Charakters der christlichen Mystik den christlichen Mystikern Sexualität 
vor. 

47 William James, The Varieties of Religious Experience, 32. Aufl., New York 1920, 
S. 398, 399. 

48 Essays, Bd. II, S. 19. 
49 Th. Ohm, Die Liebe zu Gott in den nicbtchristlichen Religionen, S. 398. 



134 Heinrich Dumoulin 

sonbegriffs. Ohm dürfte das Ergebnis seiner Forschung ohne Übersteigerungsgefahr 
noch stärker formulieren: •Außerhalb der Offenbarung gibt es kaum einen echten 
Personbegriff und echte persönliche Selbständigkeit und ist die Person äußerlich 
und innerlich immer bedroht. Selten, daß der Einzelmensch die Freiheit und Würde 
hat, die ihm von Gott aus zusteht. Das zeigt sich auch gerade in der Mystik"50. 

Aber man muß sich vor vorschnellen Schlüssen bezüglich der persönlichen Haltung 
der nichtchristlichen, sogenannten •pantheistischen" Mystiker hüten. Während vie- 
ler Jahre in Japan konnte ich einige merkwürdige Erfahrungen machen, die viel- 
leicht zum Verständnis der Dinge ein wenig beizutragen imstande sind. In den ersten 
Jahren meines Aufenthaltes im Lande hatte ich viel Muße zum Verkehr mit jungen 
Zen-Studenten, die sehr freundlich und fleißig mit mir buddhistische Texte lasen, 
unermüdlich eifrig mir erklärten und in jeder Weise halfen. Sie waren überzeugte 
Anhänger der pantheistischen Mahäyäna (Großes Fahrzeug)-Philosophie und schau- 
ten auf alle philosophischen Zweiheits-Anschauungen als auf Hinayäna (Kleines 
Fahrzeug) mit Überlegenheit herab. Aber sie übten eifrig Zazen, und besonders 
während der Sommerferien gingen sie regelmäßig aufs Land in ein Zen-Kloster, 
wo sie nicht nur aszetisch übten, sondern auch vor der Buddha-Statue anbeteten und 
Sutren rezitierten. Denn sie waren aufrichtig fromm. Aber wie paßte ihre Andacht 
zu ihrer pantheistischen Weltanschauung? Warum beugten sie sich vor dem Buddha, 
warum verehrten sie das Buddha-Bild, wenn der Buddha der Geist und der Geist 
der Buddha ist? Oft habe ich meinen jungen Zen-Freunden nicht ohne geheime Be- 
kehrungsabsichten die Unlogik ihres Verhaltens vorgeworfen, worauf sie mir jedes- 
mal lächelnd aber sehr bestimmt zu verstehen gaben, daß ich dies eben nicht be- 
greifen könne. Ich war meiner Sache sicher, der Widerspruch war offensichtlich, aber 
ich mußte einsehen, daß alles Diskutieren umsonst war, weil auch und mehr noch als 
das Herz der Abendländer der Ostasiaten •Herz seine Gründe hat, die die Ver- 
nunft nicht weiß" (Pascal). 

Einige Jahre nach Kriegsende suchte ich wieder Verbindung mit Buddhisten, dies- 
mal besonders mit älteren Zen-Bonzen. Denn für die Beurteilung der Werthaftig- 
keit ihrer Übung und Erleuchtung muß doch die persönliche Haltung der Erfahrenen 
vor allem wichtig sein. Ich wurde durch die Einfachheit, Wahrhaftigkeit, schlichte 
Güte und edle Menschlichkeit mancher Bonzen tief beeindruckt. Jüngst könnte ich 
mit einem hervorragenden Zen-Meister bekannt werden, der in einem großen Klo- 
ster der Soto-Sekte nahe bei Tokyo eine zahlreiche Schar junger Bonzen in die 
Kunst des Zazen einführt. Von diesem •Novizenmeister" ließ ich mir nochmals 
Übung und Erleuchtung erklären, wobei ich vorab kaum etwas Neues erfuhr. Er be- 
stätigte mir im Gespräch die Hauptpunkte dieses Aufsatzes: daß nämlich die Er- 
leuchtung eine plötzliche, einmalige, besonders geartete und zwar religiöse Er- 
fahrung ist, daß der Erleuchtete sich der Berührung eines Absoluten bewußt wird, 
daß das Erlebnis weniger eine neue Erkenntnis vermittelt als vielmehr gefühls- 
mäßig betont eine neue Haltung verursacht. Im Sinne seiner Sekte betonte der Bonze 
den Wert der Übung im Alltag. Auch für den Erleuchteten spiele sich das Leben 

50 Ebenda. Den Buddhisten ist audi der Begriff der Seele als einer geistigen Substanz 
nicht geläufig, was ebenfalls Ungenauigkeit in den Erlebnisbeschreibungen zur Folge haben 
kann. 



Die Zen-Erleuchtung 135 

ohne augenfällige Besonderheit in den Grenzen der Gesetzmäßigkeit dieser Erde 
ab, ohne alle Spur von Wunderbarem oder Magischem. Nun wagte ich meine Kern- 
frage: Wenn der Erleuchtete in der Erleuchtung die Buddhaschaft erlangt und durch 
das Einswerden mit dem Absoluten selbst zum Buddha, zum Absoluten wird, ist 
er dann in den absoluten Seinsbereich erhoben und, von den Erdenbanden befreit, 
selbst absolut? Sobald der Bonze verstand, wohin meine Frage zielte, antwortete 
er unverzüglich und versicherte mir klar und bestimmt das gleiche, wie vor fast drei 
Jahren ein hoch erleuchteter Zen-Greis in Hiroshima51: .Nein, nach der Erleuchtung 
bin ich keineswegs ein absolutes Wesen, mein Leben ist immer dieses gewöhnliche 
Leben im Alltag, ein Leben der Arbeit und Übung, vielen Unzulänglichkeiten und 
Schwachheiten ausgesetzt, dem Tode verfallen (buddhistisch ausgedrückt: dem Ge- 
setz der Ursachenverknüpfung unterworfen) ... Wir Buddhisten haben nicht den 
Begriff der Sünde wie Sie im Christentum, fuhr er nach einer Weile fort, aber um 
das Fehlerhafte in meinem Leben wieder gutzumachen, fege ich täglich hier den 
Abort, und wie die Novizen muß ich täglich bis zu meinem Tode die Werke üben. 
Er bediente sich in diesem Zusammenhang des japanischen Wortes, mit dem wir 
unsern Gläubigen die Verpflichtung zur Sühne erklären. Dieses ist nicht das ein- 
zige Beispiel dafür, daß sich die Zen-Buddhisten des Bußwertes ihrer strengen 
aszetischen Übung bewußt sind. Die beiden hervorstechenden Tugenden der geist- 
lichen Männer im Zen sind Demut und Güte. Diese Beobachtung dürfte für die 
Gesamtbeurteilung der Zen-Erleuchtung nicht unwichtig sein. Nur zu leicht ver- 
bindet sich mit dem Wort •pantheistische Mystik" eine Vorstellung, die der Wirk- 
lichkeit nicht gerecht wird. 

Die Zen-Jünger sind bei ihrer Übung von religiösen Beweggründen vorangetrie- 
ben, die Zen-Erleuchtung ist ihnen höchstes religiöses Anliegen. Wie alle religiös 
ergriffenen Menschen sind sie •Pilger des Absoluten". Wer möchte wissen, wie viel 
sie von der ewigen, unwandelbaren Wahrheit erfahren? Ihr Erlebnis vermögen 
sie nie in Worten auszusprechen. Wenn sie dennoch das Erlebte mitzuteilen such- 
ten, so geschah es in der Sprache der monistischen Mahäyäna-Philosophie. Aber 
Philosophie und Erlebnis sind immer verschieden. Die Erfahrung der Alleinheit 
kann sowohl theistisch als auch pantheistisch gedeutet werden. Das Wahrheits- 
kriterium eines Weltbildes liegt nie im subjektiven Erleben. Jede echte Philosophie 
wird sich in lebendiger Fühlung mit den menschlichen Erfahrungen halten, aber 
Maßstab und Ziel kann sie nur im Objektiven haben. Ohne die Bedeutung der Zen- 
Erleuchtung für ernste Zen-Jünger abzuwarten, können wir daher und müssen ihre 
letzte Gültigkeit in Frage stellen. Auch ist das Zen-Erlebnis als mystische Erschei- 
nungsform unvollkommen. Zur vollen Wahrheit kann keine noch so aufrichtige, 
opfervolle, bloß menschliche Bemühung um Erleuchtung führen, sondern einzig der 
Logos, der •in diese Welt gekommen jeden Menschen erleuchtet" (Joh 1, 9). 

51 Über diese Begegnung habe ich berichtet in •Mit buddhistischen Bonzen", •Stimmen der 
Zeit", Bd. 148 (Juni 1951), S. 209•213. 




