I M SPIEGE‘L DER ZETIT

Marianische Congregation in neuer Gestalt?
Von Georg Miihlenbrock S.]., Aachen

Welchen Platz nimmt die Marianische Congregation (MC) im heutigen katholischen Orga-
nisationswesen Deutschlands ein? Kommt ihr noch eine gréflere Bedeutung zn? Ist sie fiber-
haupt noch gefragt? Tatsache ist, dafl seit ein bis zweil Jahren iiberraschend oft nach ihr
gefragt wird, sowohl von Priestern wie von Laien. Bei vielen katholischen Verbandstagungen
ist von ihr die Rede. Daf} Pius XII. in den Jahren scit dem Krieg so eindringlich und so
hinfig sie empfahl — es verging so gut wie kein Jahr ohne eine solche Empfehlung — gab
vielen zu denken. Zudem liefl die Verkiindigung des Marianischen Jahres viele dariiber
nachsinnen, ob man nicht der Gottesmutter gegeniiber verpflichtet sei, das vielfache Zerrbild,
das so manche MCen immer noch bieten, durch das urspriingliche Wesensbild zu ersetzen.
Jedenfalls hat die MC einc gewisse Aktualitit gewonnen. Aktualitit sagt allerdings noch
nicht Popularitit. Bei der groflen Masse wirkt sie immer noch unsympathisch. Aber es ist ja
manches aktuell, was nicht populdr ist. So wie manches popular ist, ohne dafl es aktuell ist.
Wo liegen die inneren Griinde fiir die Aktualitit der MC? Aktuell ist immer, was echten
Zeitbediirfnissen entspricht. Also welchen Zeitbediirfnissen entspricht die MC?

Zwet Erfordernisse des heutigen Organisationswesens

Es soll hier nicht gefragt werden, ob man auf dem Gebiet des katholischen Organisations-
wesens in den vergangenen Jahren und Jahrzebnten zn viel oder zu wenig getan hat. Es
bleibt die Tatsache bestehen, dafl die geistige und religiése Lage unserer Zeit das Organi-
sationswesen in einem gewissen Umfang notwendig macht. Bei unseren katholischen Organi-
sationen werden zwei Grundformen unterschieden: die seelsorgliche Organisation und die
kulturelle Organisation. Die seelsorgliche Organisation ist unmittelbar ausgerichtet auf das
seelische und ewige Wohl ihrer Glieder; sie sorgt und bemiiht sich nm ihr {ibernatiirliches
Wachstum. Dagegen geht das Bemilhen der kulturellen Organisationen zunichst pnd un-
mittelbar auf Kulturwerte, also auf das innerweltliche und diesseitige Wohl ihrer Glieder
(z. B. Férderung der sozialen Ordnung, der Kunst, der Wissenschaft, der Politik, des Sportes
u. 4. aus christlicher Haltung und nach christlichen Grundsitzen). Natirlich besagt diese
Ausrichtung keine Ausschlieflichkeit. Die seelsorglichen Organisationen stellen selbstver-
stindlich auch die knlturellen Werte in ihren Dienst, wie umgekehrt die kulturellen Organi-
sationen letztlich anch das jenseitige Ziel im Auge haben. Wenn auch beide Organisations-
formen hente ein Erfordernis sind, so hat doch die seelsorgliche Organisation eine besondere
Dringlichkeit. Sie ist in den letzten Jahren und Jahrzehnten vernachlissigt worden — zu-
gunsten der kulturell ausgerichteten Verbinde. Es wird hente auch oft dariiber geklagt, daff
die an sich seelsorglich gedachten Organisationen allzu oft dieser ihrer Wesensbestimmung
untreu werden, seelsorgliche Aufgaben vernachldssigen und zu sehr im kulturellen Bereich
sich betatigen. Es brancht darum wieder Gemeinschaften mit einer klaren seelsorglichen Aus-
richtung.

Ein zweites Erfordernis auf dem Gebiet des katholischen Organisationswesens ist die reli-
giés-apostoiisdze Kerngruppe. In den Jahren nach dem Krieg hat sich dieses Bediirfnis anf
vielfiltige Weise gedufert. Man erkannte sehr deutlich, daf8 die Masse nur durch eine Elite
zn beleben und zu steuern sei. Das Herrngleichnis vom Sauerteig im Mehl nnd vom Salz
fiir die Speise ist nngezahlte Male zitiert worden. Noch jiingst hat Pins XII. sehr nachdriick-
lich auf die Notwendigkeit, ,Mitarbeiter* heranzuzichen, hingewiesen. Als solche Mitarbei-



Im Spiegel der Zeit 147

ter im Apostolat gelten nicht nur diejenigen, die technisch und organisatorisch bestimmte Fa-
higkeiten haben und ausgesprochene Fiihrertypen sind. Es braucht auch vor allem solche Mit-
arbeiter, die im tief-religiosen Sinne am Heilswirken Gottes ihre Mithilfe leisten: Menschen
von starker religiéser Ausstrahlungskraft, religids-apostolische Mitarbeiter. Es geniigt aber
nicht, solche Mitarbeiter einzeln heranzuziehen. Missionarische Aktionen waren in der
Kirche von je her Gemeinschaftsaktionen, angefangen von den ersten Jiingern, die der Herr
»2u zweien® aussandte (vgl. Lk 10, 1) bis zu den Missionsunternebmen unserer Tage. Es
braucht also Kerngruppen, feste Gemeinschaften religids-apostolischer Helfer und Mit-
arbeiter.

Die Erfahrung der vergangenen Jahre belehrt uns dariiber, welche Eigenschaften diese
Kerngruppen haben miissen. Zunichst eine starke innere Bindung. Zu oft erlebten und er-
leben unsere Seelsorger, dafl die Mitarbeit so lange wihrt, als sie Befriedigung und Freude
bringt. Soll der Laienapostel auch bei Enttauschungen und Miflerfolg treu zu seiner Auf-
gabe stehen, braucht er den Halt einer objektiv-giltigen Verpflichtung. Aus der inneren
Bindung heraus wird er frei fiir die Erfiillung seines Auftrages.

Damit hingt ein weiteres zusammen. Die religiés-apostolische Kerngruppe muf von echt
kirchlicher Art sein. Sie soll ja teilnehmen am hierarchischen Apostolat. Mag darum auch dem
einzelnen Laienapostel in den Gemeinschaften, in denen er apostolisch wirkt, eine verant-
wortliche Fiibrerrolle zukommen, so mufl er sich dennoch in der religidsen Gemeinschaft der
Laienapostel, aus der heraus er wirkt, der priesterlichen Fithrung unterstellen. Ohne Gehor-
sam gegen die kirchliche Autoritit verwildert das Laienapostolat.

Noch eine Eigenschaft will heute besonders erwihnt sein. Es mufl die religids-apostolische
Kerngruppe ibernatiirlichen Geist atmen. Man mufl heute — leider — gelegentlich von
einem Naturalismus in der Seelsorge sprechen. Die natiirlichen Seelsorgsmittel finden da
und dort eine iibergebiihrliche Anwendung. Die Gemeinschaft der Laienapostel muf} eine
Gnadengemeinschaft sein: sie mufl gezeichnet sein von Christi Kreuz, ,in dem Heil, Leben
und Auferstebung® ist.

Gewifl, mit diesen Eigenschaften: Gebundenheit — Kirchlichkeit — Ubernatiirlichkeit
kann sich die Kerngruppe nicht populir machen. Fiir diese Werte hat die Masse nicht viel
ibrig. Aber die Kerngruppe bedarf auch nicht der Popularitit.

Die MC, eine Erfiillung beider Erfordernisse

Freilich erfiillt die MC das Erfordernis seelsorglicher Organisationen nur in beschranktem
Mafle bzw. sie darf es nur in beschrinktem Mafle erfillen. Will sie ihrem urspriinglichen
Wesen treu bleiben, darf sie nicht zu sehr in die Breite gehen. In der Apostolischen Konsti-
tution ,Bis saeculari® Pius’ XII. heifit es: ,Bei der Aufnahme von Sodalen treffe man eine
sorgfdltige Auswahl. Nur jene lasse man zu, die, nicht zufrieden mit ihrer gewdhnlichen
Lebensfiihrung, darnach verlangen, Aufstiege in ihrem Herzen zu bereiten, gemifl den in
den Regeln vorgelegten aszetischen Richtlinien und religiosen Ubungen.”

Die MC erreicht also nur einen ziemlich eng begrenzten Kreis von Gliubigen, aber sie
erreicht diesen in einer eminent seelsorglichen Weise.

Was die religios-apostolische Kerngruppe betrifft, so erscheint die MC als die zeitgemifle
Form. Auch in Deutschland! Eine Reihe deutscher Oberhirten hat in den Verlautbarungen
zum Marianischen Jahr mit grofem Nachdruck auf die Marianischen Congregationen hin-
gewiesen (vgl. ,Heerbann Mariens“ 11 [1954] Nr. 2). In einer Verlautbarung des hoch-
wiirdigsten Bischofs von Miinster, Dr. Michael Keller (Dezember 1952) hief} es: ,Die einzig-
artige Bedeutung der MC und die ihr liegenden Méglichkeiten fiir die Heranbildung ganz
vom Geiste Jesu Christi durchglihter Laienaposte]l werden in neuem Lichte erscheinen.
Wir miissen den Mut haben, im Vertrauen auf die Hochherzigkeit unserer besten Jugend
wieder mit der Forderung der MC Ernst zu machen.“ In der oben erwahnten Apostolischen



148 Im Spiegel der Zeit

Konstitution Pius’ XII. (vgl. diese Ztschr. 22 [1949] S. 293) zeigt sich das Wesen der MC
ausgesprochen als religios-apostolische Kerngruppe. ,Unter die ersten Ziele der Congrega-
tionen muf jede Art von Apostolat gerechnet werden.“ Vor allem verrit die MC die Eigen-
schaften, die wir eben der apostolischen Kerngruppe als Wesenseigenschaften zugeschrieben
haben: Gebundenheit — Kirchlichkeit — Ubernatiirlichkeit.

Eine feste innere Bindung gewinnt der Congreganist durch die 6ffentliche Weihe an die
allerseligste Jungfrau Maria und die in apostolischer Vollmacht vorgenommene kirchliche
Avufnahme in die MC. ,Die einzelnen Sodalen versprechen eine besonders innige Verehrung
der Gottesmutter und iibereignen sich ihr durch eine volle Weihehingabe. In dieser geloben
sie — wenn auch nicht unter Siinde —, unter dem Banner der allerseligsten Jungfrau mit
aller Kraft fiir die eigene und der anderen Menschen christliche Vollkommenheit und ihr
ewiges Heil zu kimpfen. Auf Grund dieser Weihe bleibt der Sodale fiir immer der selig-
sten Jungfrau Maria verbunden, es sei denn, daf er als unwiirdig entlassen wird oder aus
Leichtsinn selbst die Sodalitit verlifit* (Apostolische Konstitution).

Uber ihren kirchlichen Sinn kann Pius XII. der MC ein gutes Zeugnis ausstellen. Er glaubt,
man kénne ,mit Recht die Marianischen Sodalen unter die ersten Vorkampfer der katholi-
schen Aktion zdhlen“ und fihrt dann fort: ,Da iibrigens die ganze Stoflkraft der wie zu
einer einzigen geordneten Kampffront zusammengeschlossenen Katholiken in der Unterwer-
fung unter die Gewalt der Oberhirten zu suchen ist, mufl jeder die Marianische Congregatio-
pen als besonders geeignete Werkzeuge des Apostolates ansehen. Wie sie sich nédmlich aus-
zeichen durch ihre unbedingte und glihende Ergebenheit an diesen Apostolischen Stuhl,
das Haupt und die Grundlage der gesamten kirchlichen Ordnung, so auch durch ihre de-
miitige Unterwerfung und ihren willigen Gehorsam gegeniiber den Anordnungen und Rat-
schliigen der Bischofe.* ,Diese, den Marianischen Sodalen gleichsam angeborene ,Ehrfurcht
und bescheidene Willfihigkeit gegeniiber ihren geweihten Hirten® schpfen sie notwendiger-
weise aus ihren Satzungen® (Apostol. Konstitution).

Es wurde eben gesagt, es sei der itbernatiirliche Geist im heutigen Apostolat nicht wenig
gefihrdet. Hier kommt der MC sicher cine besondere Sendung zu. Nicht nur ihr Aufbau,
auch ihre Mittel sind ganz vom Ubernatiirlichen her bestimmt, so sehr, dafl auf den allzu
natiirlich denkenden Menschen (auch Katholiken) die MC geradezu anstéflig wirkt. Die
reichen Gnadenerweise, die die Kirche der MC im Laufe der Jahrhunderte geschenkt hat,
die grofie Zahl der Heiligen und Seligen, die aus der MC hervorgegangen ist, bedeuten
ihm keine Empfehlung, eher umgekehrt eine Hemmung. Allerdings beobachtet man heute
andh in diesem Punkt eine Wandlung der Auffassung. Die menschlich geschen so wohlein-
gerichteten Seelsorgsunternehmungen vergangener Jahre haben vielfach nicht den Segen ge-
bracht, den sie verhiefen; sie haben sogar oft sehr enttiuscht. Man erkennt wieder mehr,
daf im Reiche Gottes cine andere Erfolgsgesetzlichkeit obwaltet als in dieser Welt, dafl
,Gott das Schwache erwihlt, um das Starke zu beschimen® (1 Kor 1, 27). Darum verdient
die MC, gerade weil sie eine Gnadengemeinschaft ist, eine besondere Bevorzugung.

In der MC ist die Marienverchrung cin wesentliches Formprinzip. Das Marianische garan-
tiert eine echte religids-apostolische Kerngruppe wahrer innerer Gebundenheit — als Magd
des Herrn. Sie ist das Urbild der Kirchlichkeit. Es ist ein Lieblingsgedanke unserer Zeit,
daf Maria in ihrem Wesen die Kirche verkérpere. Erfahrungstatsache ist, dafl kirchliche Ge-
sinnung und Marienliebe stets miteinander verbunden sind. Und Maria ist gewissermafien
auch Urbild der Ubernatiirlichkeit.

Wenn wir, wie es hier geschicht, die MC vor allem als religids-apostolische Kerngruppe
sehen, pafit ihr Bild sehr wenig zu dem, was manche MC heute tatsichlich darstellt. Aber
zweifellos ist das von uns entworfene Bild das urspriinglichere und ebenso das von der
Kirche fiir unsere Zeit wieder angestrebte. An uns liegt es darum, dem Willen der Kirche,
die der fortlebende Christus ist, zu entspredhen.





