B UCHIBESPRECHUNGEN

Frommigkeitsgeschichte : Altertum und Mittelalter

Bertrand, Frédéric, Mystique de
Jésus chez Origeéne (Sammlung:
Théologie. Etudes publ. sous la dir. de
la Fac. S.]. de Lyon-Fourviere 23). Pa-
ris, Aubier 1951. 157 S.

Der Titel dieses Buches kénnte mifiver-
standen werden. Man erwarte nicht den
Nachweis oder die Beschreibung mystischer
Phinomene nach den Schriften des Alexan-
driners. Das Anliegen ist ein einfacheres.
Wenn man bisher vielleicht glaubte, die Je-
sus-Mystik sei erst im Mittelalter aufgekom-
men und gepflegt worden, so war dies ein
Irrtum. Der Vf. zeigt, dafl alle wesentlichen
Ziige der Jesus-Mystik des hl. Franz von As-
sisi, des hl. Bernhard von Clairvaux oder des
Verfassers der ,Nachfolge Christi“ auch bei
Origenes zu finden sind: eine tief-innerliche
Liebe zu Jesu Person, nicht nur zu seiner
Gottheit, sondern vor allem auch zu seiner
Menschheit, ein inniges Verstindnis der Ge-
heimnisse seines irdischen Lebens, eine be-
sondere Liebe zu seiner hl. Mutter, seiner
Kirche und zum Namen Jesus.

Wer nun etwa fiirchtet, der VI. wiirde ein-
zelne Texte pressen und itberfordern, um
seinen Beweis zu fithren, wird nicht wenig
iiberrascht sein iiber seine Selbstheschei-
dung und Geniigsamkeit. Er schrinkt seine
Untersuchung nicht nur von vornherein auf
die Evangelienkommentare ein — freilich die
fruchtbarste Quelle fiir dieses Thema —,
weil sie alle im griechischen Urtext erhalten
sind, sondern wertet auch hier nicht einmal
alle zur Verfiigung stehenden Texte aus.
Und doch mag man ihm dies nicht iibelneh-
men; greift er doch geschickt fiinf fiir Orige-
nes kennzeichnende Verhaltensweisen der
Seele gegeniiber Jesus heraus, die jeweils in
den Menschen des Evangeliums ihr Vorbild
haben: Das Suchen nach Jesus, die Anna-
herung an ihn, das Aufnehmen des Herrn,
die Nadhfolge Jesu und das Anfassen oder
Berithren des Herrn (bzw. seines Gewandes).
Die Darstellung der méglichen Formen einer
jedeneinzelnen dieser Verhaltensweisen wird
jeweils zum Bild des itinerarium animae, des-
sen Prinzip und Ende Jesus ist. Es gibt nim-
lich verschiedene Stufen oder Grade der ein-

zelnen Verhaltensweisen. So kann das Be-
rithren des Herrn nicht nur das Fiifle-Salben
der Siinderin oder gar das feindselige Er-
greifen-Wollen der Hohenpriester sein, son-
dern zum Haupt-Salben, ja sogar zum Ruhen
an der Brust des Herrn werden.

Dies ist der Inhalt des zweiten und ling-
sten Teiles. Das volle Verstandnis Jesu hat
erst der , Jiinger®, und das wird man nicht,
ohne alles verlassen zu haben. Wohltuend
ist hier, dafl der Vf. den fiir gewdhnlich
stark betonten Gegensatz zwischen Gnosti-
kern und Pistikern bei Origenes zu mildern
sucht und damit den Alexandriner m. E.
richtig versteht. Im dritten Teil wird die Fol-
gerung gezogen: die Person Jesu, und ge-
rade des historischen Jesus, steht im Mittel-
punkt von Origenes’ Frémmigkeit. Dies wird
schlieflich auch noch durch die Angaben des
Kirchenhistorikers Eusebius iiber das Leben
des ersten grofien Theologen erhirtet.

Man denke nicht, das Ergebnis sei zwar
wertvoll, aber doch einfach; man brauche das
Biichlein also micht zu lesen. Man hitte viel
versdumt. Und wire es nur das eine, dafl
man sich durch die Worte des Alexandriners,
die von echter Liebe eingegeben sind, fiir die
Person Jesu — und die Hi. Schrift — begei-
stern 148t. Man wird das Buch nicht wegle-
gen ohne den Wunsch, nach Origenes’ Wer-
ken selber greifen zu kénnen.

J. Grotz S. J.

v. Hippel, Ernst, Die Krieger
Gottes. Die Regel Benedikts als Aus-
druck friihchristlicher Gemeinschaftsbil-
dung. Paderborn, Ferdinand Schiningh,
2. Auflage, 1953, 102 S., DM 6,80.

Es war zunichst nur das Problem der Ge-
meinschaftsbildung aus geistigen Wirklich-
keiten heraus, das den bekannten dentschen
Juristen vor fast 20 Jahren veranlafite, der
Benediktinerregel eine Studie zu widmen.
Aber in der Anseinandersetzung mit dem mo-
dernen, aus einer ungeistigen Betrachtung
hervorgewachsenen Denken von Staat und
Gesellschaft gehen dem Vi. am Werk des
bl. Benedikt neue FEinsichten auf iber die
Stellung des Monches, besser des Menschen



156 Buchbesprechungen

iiberhaupt, zwischen dem Reich des Guten
und des Bosen, iiber die Notwendigkeit der
Unterordnung des Eigenwillens in der freien
Tat geistiger Anerkennung eines Hoheren,
damit auch dber die Moglichkeit eines in-
neren Wachsens und Reifens im innerlichen
Gehorsam gegen Gottes Gebote, eine Regel
und einen geistlichen Fiihrer als den ,Vater®,
JArzt“ und ,Lehrer®. Er ahnt schon die
Wirklichkeit geistiger Ordnungen, wie sie
sich in der Verfassung eines Klosters, in der
Verrichtung des Opus Dei widerspiegeln.
Man spiirt seine innere Anteilnahme, wo er
‘etwa von Ehrfurdht und Demut, von den
theologischen Tugenden, von der Liebe zu
Mitbruder und Gast oder von der Haltung
zur Arbeit spricht. Wenn auch diese oder je-
ne Stellungnahme im einzelnen noch zeigt,
dafl beim Erscheinen der ersten Auflage der
V{. sich erst am Anfang des weiten Weges
befand, der ihn nach dem letzten Kriege
schliefflich zur Kirche fithren sollte, so war
es trotzdem ein guter Gedanke, das Biich-
lein ohne alle Anderungen neu herausznge-
ben, und es so vielleicht fiir solche Leser
besonders geeignet zu machen, die zwar fiir
eine neue Haltung zum Moénchtum Bereit-
schaft zeigen, sich aber noch nicht entschlie-
Ren konnen, eine Darstellung aus der vollen
Schau des Glaubens zur Hand zu nehmen.

H. Krauf3 §.].

Hausherr S. J., Irénée, Philautie.
De la Tendresse pour soi d la Charité
selon Saint Maxime le Confesseur
(Sammlung: Orientalia Christiana Ana-
lecta, 187). Rom, Pont. Instit, Orient.
Stud. 1952. 179 S., L. it. 1200; Doll. 2,00.

,Diese orientalischen Monche . . , mitihrem
Streben nach einem ,engelgleichen Leben’
...hitten besser niemals gelebt. Sie haben
mit ihrer verschrobenen Moral das Christen-
tum verfalscht. .. So wird sicherlich der Le-
ser hier sagen, wenn er auf diese Zeilen
stoBt. Wir mochten ihn indessen bitten, das
Budh nicht sofort in einem Anflug von Arger
zn schlieflen. Das wire erbarmliche Philantie
(Selbstliebe), wiirde Maximus sagen® (50).

Diese kurze Probe zeigt, mit wieviel Wiirze
der Vf. seinen an sich lehrhaft-wissenschaft-
lichen Stoff darzubieten versteht. Und am
Ende stimmt man gern seinem Urteil zu, dafl
Maximus Confessor das Christentum durch-
aus richtig gesehen hat. Nur mufl man sich

in die Begriffswelt des Kirchenvaters einge-
lesen haben, der unter einem platonisch-phi-
lonischen Gewand doch echt biblisch denkt.
Zuerst wehrt man sich gegen Definitionen
wie die folgende: ,Die Philautie (=Ph.) ist
die leidenschaftliche und unverniinftige Liebe
zum Leibe® (44). Aber wenn man weif}, dafl
fiir Maximus alle Laster fleischlich sind (79),
dann ergibt sich von selbst, dal ,Leib“ im
Sinne des paulinischen Gegensatzes Fleisch-
Geist zn verstehen ist. (Ubrigens fiihrt der
Vi{. ausgezeichnet in die moralphilosophi-
schen Grundbegriffe und Anschauvungen des
Kirchenvaters ein.) Maximus ist kein mani-
chiischer Leibfeind. Nach ihm ist die mensch-
liche Natur wie jede Natur von Hause aus
gut; selbst die Urvermdgen des Begehrens
und der Iraszibilitdt (142) sind dieser Natur
gemifl. Die Sinnenwelt ist dem Menschen
gegeben, damit er darin das Intelligible
finde und betrachte (contemplatio naturalis)
und sich so zu Gott fithren lasse. Er darf
also an der sichtbaren Welt nicht vorbei-
gehen, Dieser Aufgabe erwichst aber eine
grofle Schwierigkeit aus der Ph. und den aus
ihr entspringenden Leidenschaften (den sie-
ben oder acht Hanptsiinden). Freilich ist die
Ph. an sich nicht schlecht. ,Das Bése besteht
darin, dafl die angeborenen Fahigkeiten nicht
auf ihr Ziel hingeordnet werden® (57). Das
rechte Ziel wire aber die Welt des Geisti-
gen und an erster Stelle Gott. Statt dessen
wendet sich die Ph. allzu leicht der Sinnes-
lust zu und sucht darin ihre Befriedigung.
Schuld daran trigt der Verstand und mehr
noch der Wille. Nach der ersten Hinwendung
zur Sinnenwelt beginnt ein verhdngnisvolles
Spiel: jede Befriedigung zieht Schmerz und
Traver nach sich und treibt, um diese zu ,
iberwinden, zu neuen Befriedigungsmoglich-
keiten, an deren Ende der Hochmut steht.
Zwei Wege der Therapie sind mdéglich: Be-
kiampfung der einzelnen Laster oder Kampf
gegen die Ph. selber. Das Suchen des Gei-
stigen im' Sinnenhaften zusammen mit einer
Pflege der geistigen Liebe, Enthaltsamkeit
und Gebet sind hier zunichst die Hauptmit-
tel. Eine umfassende Bruderliebe wird das
Zeichen dafiir sein, dafl man die grofiten
Hindernisse auf dem Wege der Heilung
schon dberwunden bhat. ,Jede Aszese, die
von der Liebe absieht, ist gottfremd.“ Das
ist eines der treffenden Worte, die das ganze
Buch durchziehen. Die Liebe iibernimmt auf
dem Weg zu Gott immer mehr die Fihrung



Buchbesprechungen 157

und schenkt dem Menschen die wahre innere
Freiheit.

In einer lingeren Einleitung gibt der Vf.
einen Uberblick iiber die Geschichte des Be-
griffes Ph. in der vorchristlichen griechischen
Philosophie wie auch bei den griechischen
Kirchenvitern des 3. bis 6. Jahrhunderts.
Dadurch erfahrt Maximus Confessor seine
Einfigung in die geistesgeschichtliche Ent-
wicklung der altchristlichen Zeit. Es ist sehr
erfreulich, dal neben dogmengeschichtliche
Arbeiten immer mehr auch frémmigkeits-
geschichtliche Monographien treten. Erst
hier stofit man zur Ganzheit des christlichen
Lebens vor. J. Grotz S.].

Dumeige, Gervais, Richard de
Saint-Victor et ’ldée Chré-
tienne de 'Amour (Sammlung:
Bibliothéque de Philosophie contempo-
raine). Paris, Presses Universitaires de
France, 1952, 200 §.

Der Leser dieses Buches erkennt sehr bald,
dafl der Vf. Richard von St. Victor nicht
nur sehr gut kennt, sondern ihn auch liebt.
Nachdem das erste Kapitel mit der Abtei St.
Victor, ihren bedeutenden Theologen und
ihrer Geistigkeit vertraut gemacht hat, geht
die Darstellung gleich auf die Mitte der Ge-
dankenwelt Richards tiber: auf seine Lehre
von der Liebe. Das Thema wurde schon von
anderen Autoren angeschlagen (z.B. P. Rous-
selot, Pour I'histoire du probléme de I'amour
au Moyen Age; E. Kuleska, La doctrine my-
stique de Richard de Saint-Victor; Th. de
Régnon, Etudes sur la Sainte Trinité, -Bd.
1I; A.-M. Ethier, Le ,De Trinitate“ de Ri-
chard de Saint-Victor), aber nie umfassend
behandelt. D. 1aft Richard von St. Victor
moglichst viel selber zu Wort kommen, so
dafl man glauben méchte, von diesem durch
sein Werk gefiihrt zu werden. Die in sich
sehr wertvollen geistesgeschichtlichen Un-
tersuchungen — besonders gefallen die Aus-
fohrungen iiber das viktorinische Schrift-
verstindnis und die Kontemplation (lectio-
meditatio-oratio-operatio- contemplatio) usw.
— bleiben fast ganz auf das erste Kapitel
und den Schlufl des Buches beschrénkt.

Im zweiten Kapitel wird mit der hellsichti-
gen Psychologie des Victoriners die menschli-
che Personlichkeit mit ihren Urfahigkeiten
und -strebungen aufgezeigt, deren wichtigste
das zutiefst wurzelnde Liebesvermogen ist.
Uber viele Einzelstufen wird man von der

naturhaften Liebeskraft, die vor allem um
das eigene Ich kreist (amour), zur geistigen
Liebe zum Mitmenschen (dilection) und dar-
iiber hinaus zu der Liebe, die Gott und
Mensch verbindet (charité), emporgefithrt.
Dabei kommen alle gewichtigen Fragen einer
gesunden christlichen Aszetik in einleuchten-
der Weise zur Sprache.

Das dritte Kapitel mit dem Titel: La cha-
rité surpréme zeigt, wie das Geheimnis der
Heiligsten Dreifaltigkeit in die Wahrheit,
dafl Gott die Liebe ist, eingebettet liegt. Der
verstindige Leser wird nicht nur das grofle
Geheimnis sich nihergebracht fiihlen, es bei-
nahe zu verstehen glauben, sondern auch be-
gliickt einsehen, dafl cin solcher Gott dem
Menschen das Liebesgebot und die Liebesan-
lage geradezu geben mufite: Die ganze vor-
her aufgezeigte Aszese bekommt hierdurch
erst ihren letzten Sinn.

Das vierte und letzte Kapitel (La charité
violente) fiihrt in die Welt der Mystik hin-
ein; denn die Liebe Gottes ist es, die den
Mystiker iiberwdltigt. Man ist erstaunt, das
Kostbarste von dem, was Johannes vom
Kreuz weiter auseinanderfaltet, schon bei
Richard v. St. Victor zu finden. Uberhaupt
wird man das Buch schlieBen mit der Er-
kenntnis, dafl wir viel mehr nach den Wer-
ken fritherer Jahrhunderte greifen sollten.

J.Grotz 8.].

Maurer, Friedrich, L ¢ i d. Studien zur
Bedeutungs- und Problemgeschichte, be-
sonders in den grofien Epen der staufi-
schen Zeit (Bibliotheca Germanica.
Handbiicher, Texte und Monographien
aus dem Gebiete der germanischen Phi-
lologie. Herausg. von W. Henzen, Fr.
Maurer und M. Wehrli. Bd. 1). A.
Francke AG. Uerlag, Bern u. Leo Leh-
nen Uerlag GmbH, Miinchen 1951, 283
S., Gln. DM 23,50.

Der Freiburger Ordinarius fiir dltere und
mittlere Germanistik untersucht in der vor-
liegenden Studie den Gebrauch und die Be-
deutung des Wortes leit und der mit ihm ver-
wandten Begriffe in den mittelhochdeutschen
Epen der Stauferzeit. Er findet fiir die einzel-
nen Werke je verschiedene Begriffsreihen,
die sich jeweils aus der geistesgeschichtlichen
Stellung des betreffenden Epos erkldren. Fiir
das Nibelungenlied setzt er die Reihe ere,
leit, rache an; fir die Werke Hartmanns



158 Budhbesprediungen

von Aue ere, siinde, leit, buoze, gnade, ere;
fiir Wolframs Parzival ere, leit, siinde,
buoze, gnade und wille, ere, fiir Wolframs
Willehalm Leid, Rache, Ehre, Verzeihen;
und schlieBlich fiir Gottfrieds Tristan die
Verbindung von linge und leit, minne und
ere, leit und tot.

An einer Fillle von Belegen, deren Zu-
sammenstellung auch fiir spidtere Arbeiten
ein Gewinn ist, sucht der Vf. zu zeigen, wie
auch in den Dichtungen des Hohen Mittel-
alters germanisches Denken, dem ,leit* fast
ausschlieBlich etwas Aufleres, nimlich Be-
leidigung bedeutet, bewahrt bleibt. Er ge-
hort damit zu jenen Germanisten, die unter
einer christlichen Uberlagerung eine tragende
Grundschicht vordhristlichen, germanischen
Denkens annehmen. Fiir das Nibelungenlied
mag darin etwas Bestechendes liegen. Im
allgemeinen wird man in dieser Frage sehr
behutsam sein miissen. Je mehr man von den
theologischen Quellen her kommt, um so
mehr stellt man fest, wie sehr gerade im
Mittelalter die christliche Theologie- und
Frommigkeitsgeschichte den Leitfaden auch
fiir die allgemeine Geistesgeschichte abgibt.
Ohne eine griindliche Kenntnis der Theolo-
gie sind auch die volkssprachlichen Literatur-
zeugnisse nicht zu verstehen. (Der Vi. zeigt
hier eine erfreuliche Belesenheit; vielleicht
hatte aber noch mehr theologische Litera-
tur zu Rate gezogen werden kénnen.) An-
derseits bedarf auch der Theologe des Ger-
manisten, um sich neue Quellen, die ihm
nicht ohne weiteres zuginglich sind, zu er-
schliefen. Vor allem der Frommigkeitshisto-
riker ist hier fiir jede Hilfe dankbar. So
mbchte man wiinschen, daf auch die vorlie-
gende griindliche Arbeit von vielen Theolo-
gen gelesen werde, die sich mit der ge-
schichtlichen Erforschung des Mittelalters be-
fassen. Denn ernste Geschichtsforschung ist
heute nur noch in der Zusammenarbeit al-
ler Disziplinen méglich.

F. Wulf S.].

Schneider, Josef, Zwei Wegeder
Lebensfihrung. Epiktet und Tho-
mas von Kempen. Wiirzburg, Echter-
Uerlag (0. ].), 118 S. DM 3,50.

Uber ,,die Beziehungen der frithchristlichen
Sittenlehre zur Ethik der Stoa“ (so der Titel
der bekannten Studie von ]. Stelzenberger,
Miinchen 1983) ist schon oft geschrieben wor-

den. Wenn der Vi, des vorliegenden Biich-
leins das Thema noch cinmal aufgreift, so
will er nicht Bekanntes wiederholen, sondern
nur an einem konkreten Beispiel aufzeigen,
wo die Gemeinsamkeiten bzw. Unterschiede
zwischen dem stoischen Lebensideal und dem
christlichen Menschenbild liegen. Dafiir eig-
nete sich besonders gut ein Vergleich zwi-
schen dem ,Handbiichlein vom weisen Le-
ben“ Epiktets und der ,Nachfolge Christi®
des Thomas von Kempen. Eine solche Unter-
suchung hat den Vorteil, daf sie aus der Ab-
straktion herausfithrt und dem Leser die
Anwendung allgemeingiiltiger Sdtze fiir das
tagliche Leben erleichtert.

Rein materiell gesechen haben die Stoa
und das Christentum viele Grundhaltungen
gemeinsam: Die Indifferenz gegeniiber den
irdischen Giitern sowie gegeniiber den eige-
nen Winschen und Begierden, den Vorrang
der Secle, die Bedeutung der Entsagung, der
Geduld, der Zufriedenheit und des Schwei-
gens. Vom letzten Ziel her gesehen sind die
Unterschiede aber bedeutender. Mit Recht
sieht sie der Vf. darin, daf Epiktet nur ein
anthropozentrisches Lebensideal kennt, das
des Thomas von Kempen jedoch ein theo-
zentrisches ist. Der ,fromme* Heide weify
sich keinem personlichen, absoluten Gott ge-
geniiber verantwortlich, sondern kennt nur
die Treue zur eigenen Natur. Wesentlich
fiir die christliche Ethik ist dann vor allem
die zentrale Stellung Christi, in dessen Nach-
folge Gberhaupt erst alle sittlichen Grund-
haltungen zu heilsbezogenen Tugenden wer-
den. Wenn die Studie stirker die Unter-
schiede als die Gemeinsamkeiten der beiden
sittlichen Haltungen aufzeigt, so ist das
kennzeichnend fiir unsere heutige christliche
Situation. Wihrend man friher (im An-
schlu an die Summe des Aquinaten) mehr
auf die innere Bezogenheit von Natur und
Gnade hinwies, sprechen wir heute lieber
von der ,Unterscheidung des Christlichen®
(Guardini) oder vom ,Christentum als Neu-
heitserlebnis“ (Priimm). Der Wandel unseres
christlichen Lebensgefiihls hidngt mit den
andersgearteten Aufgaben zusammen, die
uns als Christen heute gestellt sind. Darum
ist cin Biichlein wic das vorliegende niitzlich
und lehrreich. Es kann weiteren Kreisen zei-
gen, ob und inwieweit sie ein christliches
Lebensziel haben oder nicht.

F. Wulf S.].



Buchbesprechungen 159

Marianische Frommigkeit

Patsch, Joseph, Maria, die Mut-
ter des Herrn. Benziger Uerlag,
Einsiedeln-Ziirich-Koln 1958, 252 8.
mit 8 Kunstdrucktafeln und 1 Karte Pa~
lastinas, Lw. DM 17,90.

Der Vi, ein gelehrter Exeget und hervor-
ragender Kenner des Heiligen Landes, un-
ternimmt den l6blichen Versuch, das Erden-
leben Marias nach den zuverldssigen Quel-
len darzustellen. Darum scheidet er alles Er-
dichtete und Unbeweisbare aus und hilt sich
grundsitzlich an die vier Evangelien und die
gesicherten Ergebnisse der paldstinensischen
Kultur- und Zeitgeschichte. Auch was Alter-
tums- und Landeskunde, Volksbrauch und
Vitersitte zu bieten vermégen, wird mit gro-
fler Sachkenntnis dazu benutzt, Maria in
ihre Umwelt hineinzustellen und in ihrem
Leben und Wirken anschaulich und verstdnd-
lich zu machen.

Trotz dieses hohen Aufgebots an Wissen-
schaft und der groflen, warmherzigen Sprach-
kunst des Vf. kann man leider nicht sagen,
dafl sein Werk den geweckten Erwartungen
in jeder Hinsicht entspricht und dem Leser
die Mutter des Herrn menschlich wesentlich
niher bringt. Gewiff, Maria ist ein echtes
Kind ihres Volkes, in dem sie gebetet und
gearbeitet, geglaubt und gehofft, gejubelt
und gelitten hat wie ihre Landsleute, nur
besser, reiner und vollkommener. Aber diese
alte Erkenntnis wird durch P.s Buch nicht
sonderlich neu geférdert; wie uns scheint, aus
drei Griinden. 1. Was an auflerbiblischen
Quellen beigebracht wird, ist zeitlich oft so
weit hergeholt und in solcher Weitschweifig-
keit nacherzihlt, daf der Bezug auf Marias
Person und Leben ganz verloren geht, wenn
nicht unméglich ist. 2. Die biblischen Quellen,
bes. des Neuen Testamentes, sind ungeniigend
ausgewertet. Darum ist ihr marianischer Er-
trag viel zu gering und nicht selten dem Wi-
derspruch der Exegeten ausgesetzt. Ganz un-
haltbar ist z. B. die Erklirung der Antwort
Jesu auf der Hochzeit zu Kana. 3. So grund-
satzlich sich der Vf. in der Einleitung von
den apokryphen Marienleben distanziert,
so arbeitet doch auch er im Laufe seiner Dar-
stellung mit sehr vielen Vermutungen. Ein
offenkundiges Zeichen, dafl ein rein histori-
sches Marienleben cinfach nicht méglich ist.
Gewif}, auch Prof. Patsch hat nicht die Ab-

sicht, die groflen Liicken im Leben Marias
auszufiillen. Doch auch das viele Gute, das
er fiir dessen dufleren Rabhmen mit grofier
Liebe zusammentrigt, reicht nicht aus, um
Maria, ,die erhabenste und herrlichste
Frauengestalt der Geschichte®, durdh ihr ta-
ten- und tugendreiches Leben mit innerer
Teilnahme hindurchzubegleiten. Das gelingt
nicht einmal im vollen Umfang der Heils-
geschichte, die allein fiir die Mutter des
Herrn zustindig ist.  H. Bleienstein S.].

Weiger, Josef, Maria von Na-
zareth. Miinchen, Schnell & Steiner
1954. 248 S., Ln. DM 5,80.

Die neue Studie des durch seine fritheren
Marienbiicher wohlbekannten Verfassers
geht den Spuren des Marienlebens nach, wie
sie in den Evangelien und in der kirchli-
chen Verkiindigung zu finden sind. Der erste
Teil erzihlt seinen dulleren Verlauf und sucht
der irdischen Erscheinung der Mutter Jesu,
nder Tochter der Synagoge”, ndherzukom-
men. Der zweite zeigt die inneren Krifte,
von denen ihr Leben getragen war. Der
dritte Abschnitt zeigt das Bild Marias in der
Verkiindigung der Kirche: die Kénigin aller
Heiligen, die Siegerin in allen Schlachten
Gottes, die Unbefleckt Empfangene, die Mut-
ter Gottes usw.

Der erste und unmittelbare Zweck des Bu-
ches ist nicht die Erbauung, sondern einfach
die Darstellung Marias in der Heilsgeschich-
te. Aber gerade deswegen, weil Maria nicht
»rein menschlich®, nicht ,nur geschichtlich®
gesehen, sondern von Anfang an als ,zweite
Eva“ mitgeglaubt und festgehalten wird,
erreicht Weigers ,Maria von Nazareth eine
Tiefe und Schénheit, wie sie in den meisten
direkt erbaulichen Marienbiichern nicht zu
finden ist. Dazu kommt, dafl das Buch im
Geist der hl. Theresia von Lisieux geschrie-
ben ist, die, wie ein besonderes Kapitel zeigt,
in der Geschichte der Marienverehrung eine
reformatorische Aufgabe zu erfilllen hat.
Aber auch Augustinus, Chrysostomus, Johan-
nes vom Kreuz und nicht zuletzt Kardinal
Newman haben entscheidend auf seinen Ge-
nius eingewirkt. So hat uns Weiger ein Werk
geschenkt, das aller minimalistischen wie
enthusiastisch iibersteigerten Erfassung des
Themas abhold, ein Buch der katholischen



160 Budhbesprechungen

Mitte ist und darum zum Studium fiir das
Marianische Jahr nicht nachdriicklich genug
empfohlen werden kann. Besonders an-
spruchsvolle Leser, die den sprachlich fein-
gepragten Gedankengidngen des Verfassers
ganz zu folgen vermégen, werden reichen
Gewinn daraus schopfen. H. Bleienstein S.]

Willam, Franz Michel, Maria-
Mutter und Gefdhrtin des
Erlésers. Mit 22 Bildtafeln und
einem Anhang: Bibl. Uberblicke. 4. Aufl.
des Buches ,Das Leben Marias, der
Mutter Jesu®. Freiburg i. Br., Herder
1958. X u. 358 S. Lw. DM 14.80.

»Im Lande Israel war ein Midchen gebo-
ren worden®, so begann die erste Auflage
dieses Marienbuches — die jetzige beginnt
mit der Ausdeutung des Protoevangeliums;
die erste schloff mit einem Gebet an Maria, die
jetzige schlieft mit einem Hinweis auf das
Taufgeliibde, die Einreihung in die Kirche.
Dieser Unterschied ist bezeichnend fir das
Anliegen des Verfassers, das sich schon im
Titel widerspiegelt. Kein Abschnitt blieb un-
verindert; viele wurden gestrichen oder tra-
ten neu hinzu. Die Darstellung ist straffer,
das Psychologische eingedimmt, das Seins-
mifige stiarker betont. Es ist wie eine Ant-
wort auf das ,nicht unwichtige Wort®, das
Feckes vor kurzem schrieb: So viel an den
mariologisch-ekklesiologischen Bestrebungen
der letzten Zeit ,zu begriifien ist, nament-
lich im Gegenschlag gegen ein psychologisch
zerfasertes Marienbild jingster Vergangen-
heit, so diirfen wir doch nicht ins Gegenteil
verfallen und mit Hilfe solcher Parallelen
die blut- und glutvolle Gestalt Mariens...
ins reine Ideenhafte, Objektivierte, Typische
usw. erstarren lassen® (Theol. Rev. 49 [1953]
186 f.). Auch wenn man Willam nicht in al-
lem zustimmt und bedauert, dafl das Buch mit
seiner schweren Gedankenlast an Volksnahe
verloren hat, auch wenn man die ersten Auf-
lagen in vielem, was nun weggefallen ist,
weiterhin schitzt, mufl man die Neubearbei-
tung begriiflen: sie tut gute Dienste, das ek-
klesiologische und das biblische Marienbild
zur Finheit zu binden.

Einige kleine Unstimmigkeiten: Warum
sind Gen 3,15 und Lk 2,14 nicht nach
dem Urtext iibersetzt? S. 119, 124, 126 muf}
es statt Tafel XIII usw. heiflen: Bild hinter

S. 126 (160, 176). S. 220 f. wiederholt sich
ein Abschnitt fast wortlich. Hat Pius XII.
den Titel ,Gefédhrtin des Erlosers® zu einem
Dogma erhoben? So S. 266, besser S. 303:
Folgerung aus dem Dogma. Vaterstellen soll-
ten nach Buch und Kapitel zitiert werden
(5. 857). Die Ausstattung ist vereinfacht,
Register und Bildverzeichnis dirften gleich-
wohl nicht fehlen. Joh. Méllerfeld S.].

Newman, John Henry, Maria im
Heilsplan. Eingeleitet und iibertra-
genvon Birgitia zu Miinster OSB (Samm-
lung: Zeugen des Wortes). Freiburg,
Uerlag Herder (1958), 84 S., Pappband
DM 2,80.

Die Ubersetzerin hat unter obigem Titel
verschiedene marianische Texte aus den
Schriften Newmans mit glicklicher Hand zu-
sammengestellt und zu einem Ganzen geord-
net. Anfang und Schlufl des ansprechenden
Biichleins bilden zwei Reden iiber die Herr-
lichkeiten Mariens und ihre Vollendung im
Himmel, die den ,Discourses to Mixed Con-
gregations® entnommen sind (Disc. XVII
u. XVIII). Das Mittelstlick ist die gekiirzte
Wiedergabe eines Briefes Newmans an E.
B. Pusey (erschienen in Bd. II der ,Diffi-
culties of Anglicans), der in der Hauptsa-
che einen apologetischen Zwed verfolgt,
namlich die katholische Marienverehrung
protestantischen Christen klar zu machen.

Die warme, persénliche Anteilnahme, mit
der Newman, selbst in den mehr lehrhaften
Stiicken, iiber Maria schreibt, hat etwas un-
gemein Gewinnendes. Kennzeichnend fiir
seine Schau des Muttergottesgeheimnisses
(manche der folgenden Gedankenginge sind
Lieblingsgedanken Newmans iiberhaupt) ist
das Bemithen, alle marianischen Geheimnisse
aus dem Zusammenhang der geoffenbarten
Wabhrheiten, vor allem aus dem Christusge-
heimnis zu entfalten, ferner der Aufweis
des wechselseitigen Verhiltnisses zwischen
objektiver Wahrheit und subjektiver (per-
sonaler) Verwirklichung, zwischen Amt und
Heiligkeit, Glaube und frommer Verehrung.
Ohne jeden einzelnen Gedanken Newmans
kanonisieren zu wollen, ist es doch erstaun-
lich, wie das meiste auch heute noch so gesagt
werden miifite und wie sehr darin Newman
seiner Zeit vorausgeeilt ist.

F. Wulf S.].





