
BUCHBESPRECHUNGEN 

Frömmigkeitsgesehichte: Altertum und Mittelalter 

Bertrand, Frederic, Mystique de 
Jesus chez Origene (Sammlung: 
Theologie. Etudes publ. sous la dir, de 
la Fac. S. J. de Lyon-Fourviere 23). Pa- 
ris, Aubier 1951. 157 S. 

Der Titel dieses Buches könnte mißver- 
standen werden. Man erwarte nicht den 
Nachweis oder die Beschreibung mystischer 
Phänomene nach den Schriften des Alexan- 
driners. Das Anliegen ist ein einfacheres. 
Wenn man bisher vielleicht glaubte, die Je- 
sus-Mystik sei erst im Mittelalter aufgekom- 
men und gepflegt worden, so war dies ein 
Irrtum. Der Vf. zeigt, daß alle wesentlichen 
Züge der Jesus-Mystik des hl. Franz von As- 
sisi, des hl. Bernhard von Clairvaux oder des 
Verfassers der •Nachfolge Christi" auch bei 
Origenes zu finden sind: eine tief-innerliche 
Liebe zu Jesu Person, nicht nur zu seiner 
Gottheit; sondern vor allem auch zu seiner 
Menschheit, ein inniges Verständnis der Ge- 
heimnisse seines irdischen Lebens, eine be- 
sondere Liebe zu seiner hl. Mutter, seiner 
Kirche und zum Namen Jesus. 

Wer nun etwa fürchtet, der Vf. würde ein- 
zelne Texte pressen und überfordern, um 
seinen Beweis zu führen, wird nicht wenig 
überrascht sein über seine Selbstbeschei- 
dung und Genügsamkeit. Er schränkt seine 
Untersuchung nicht nur von vornherein auf 
die Evangelienkommentare ein • freilich die 
fruchtbarste Quelle für dieses Thema •, 
weil sie alle im griechischen Urtext erhalten 
sind, sondern wertet auch hier nicht einmal 
alle zur Verfügung stehenden Texte aus. 
Und doch mag man ihm dies nicht übelneh- 
men; greift er doch geschickt fünf für Orige- 
nes kennzeichnende Verhaltensweisen der 
Seele gegenüber Jesus heraus, die jeweils in 
den Menschen des Evangeliums ihr Vorbild 
haben: Das Suchen nach Jesus, die Annä- 
herung an ihn, das Aufnehmen des Herrn, 
die Nachfolge Jesu und das Anfassen oder 
Berühren des Herrn (bzw. seines Gewandes). 
Die Darstellung der möglichen Formen einer 
jeden einzelnen dieser Verhaltensweisen wird 
jeweils zum Bild des itinerarium animae, des- 
sen Prinzip und Ende Jesus ist. Es gibt näm- 
lich verschiedene Stufen oder Grade der ein- 

zelnen Verhaltensweisen. So kann das Be- 
rühren des Herrn nicht nur das Füße-Salben 
der Sünderin oder gar das feindselige Er- 
greifen-Wollen der Hohenpriester sein, son- 
dern zum Haupt-Salben, ja sogar zum Ruhen 
an der Brust des Herrn werden. 

Dies ist der Inhalt des zweiten und läng- 
sten Teiles. Das volle Verständnis Jesu hat 
erst der •Jünger", und das wird man nicht, 
ohne alles verlassen zu haben. Wohltuend 
ist hier, daß der Vf. den für gewöhnlich 
stark betonten Gegensatz zwischen Gnosti- 
kern und Pistikern bei Origenes zu mildern 
sucht und damit den Alexandriner m. E. 
richtig versteht. Im dritten Teil wird die Fol- 
gerung gezogen: die Person Jesu, und ge- 
rade des historischen Jesus, steht im Mittel- 
punkt von Origenes' Frömmigkeit. Dies wird 
schließlich auch noch durch die Angaben des 
Kirchenhistorikers Eusebius über das Leben 
des ersten großen Theologen erhärtet. 

Man denke nicht, das Ergebnis sei zwar 
wertvoll, aber doch einfach; man brauche das 
Büchlein also nicht zu lesen. Man hätte viel 
versäumt. Und wäre es nur das eine, daß 
man sich durch die Worte des Alexandriners, 
die von echter Liebe eingegeben sind, für die 
Person Jesu • und die Hl. Schrift • begei- 
stern läßt. Man wird das Buch nicht wegle- 
gen ohne den Wunsch, nach Origenes' Wer- 
ken selber greifen zu können. 

/. Grotz S. J. 

v. Hippel, Ernst, Die Krieger 
Gottes. Die Regel Benedikts als Aus- 
druck frühchristlicher Gemeinschaftsbil- 
dung. Paderborn, Ferdinand Schöningh, 
2. Auflage, 1953, 102 S., DM 6,80. 

Es war zunächst nur das Problem der Ge- 
meinschaftsbildung aus geistigen Wirklich- 
keiten heraus, das den bekannten deutschen 
Juristen vor fast 20 Jahren veranlaßte, der 
Benediktinerregel eine Studie zu widmen. 
Aber in der Auseinandersetzung mit dem mo- 
dernen, aus einer ungeistigen Betrachtung 
hervorgewachsenen Denken von Staat und 
Gesellschaft gehen dem Vf. am Werk des 
hl. Benedikt neue Einsichten auf über die 
Stellung des Mönches, besser des Menschen 



156 Buchbesprechungen 

überhaupt, zwischen dem Reich des Guten 
und des Bösen, über die Notwendigkeit der 
Unterordnung des Eigenwillens in der freien 
Tat geistiger Anerkennung eines Höheren, 
damit auch über die Möglichkeit eines in- 
neren Wachsens und Reifens im innerlichen 
Gehorsam gegen Gottes Gebote, eine Regel 
und einen geistlichen Führer als den •Vater", 
•Arzt" und •Lehrer". Er ahnt schon die 
Wirklichkeit geistiger Ordnungen, wie sie 
sich in der Verfassung eines Klosters, in der 
Verrichtung des Opus Dei widerspiegeln. 
Man spürt seine innere Anteilnahme, wo er 
etwa von Ehrfurcht und Demut, von den 
theologischen Tugenden, von der Liebe zu 
Mitbruder und Gast oder von der Haltung 
zur Arbeit spricht. Wenn auch diese oder je- 
ne Stellungnahme im einzelnen noch zeigt, 
daß beim Erscheinen der ersten Auflage der 
Vf. sich erst am Anfang des weiten Weges 
befand, der ihn nach dem letzten Kriege 
schließlich zur Kirche führen sollte, so war 
es trotzdem ein guter Gedanke, das Büch- 
lein ohne alle Änderungen neu herauszuge- 
ben, und es so vielleicht für solche Leser 
besonders geeignet zu machen, die zwar für 
eine neue Haltung zum Mönchtum Bereit- 
schaft zeigen, sich aber noch nicht entschlie- 
ßen können, eine Darstellung aus der vollen 
Schau des Glaubens zur Hand zu nehmen. 

H. Krauß S.J. 

Hausherr S. /., Irenee, P hilauti e. 
De la Tendresse pour soi ä la Charite 
selon Saint Maxime le Confesseur 
(Sammlung: Orientalia Christiana Ana- 
lecta, 137). Rom, Pont. Instit. Orient. 
Stud. 1952.179 S., L. it. 1200; Doll. 2,00. 

•Diese orientalischen Mönche ... mit ihrem 
Streben nach einem ,engelgleichen Leben' 
... hätten besser niemals gelebt. Sie haben 
mit ihrer verschrobenen Moral das Christen- 
tum verfälscht... So wird sicherlich der Le- 
ser hier sagen, wenn er auf diese Zeilen 
stößt. Wir möchten ihn indessen bitten, das 
Buch nicht sofort in einem Anflug von Ärger 
zu schließen. Das wäre erbärmliche Philautie 
(Selbstliebe), würde Maximus sagen"  (50). 

Diese kurze Probe zeigt, mit wieviel Würze 
der Vf. seinen an sich lehrhaft-wissenschaft- 
lichen Stoff darzubieten versteht. Und am 
Ende stimmt man gern seinem Urteil zu, daß 
Maximus Confessor das Christentum durch- 
aus richtig gesehen hat. Nur muß man sich 

in die Begriffswelt des Kirchenvaters einge- 
lesen haben, der unter einem platonisch-phi- 
lonischen Gewand doch echt biblisch denkt. 
Zuerst wehrt man sich gegen Definitionen 
wie die folgende: •Die Philautie ( = Ph.) ist 
die leidenschaftliche und unvernünftige Liebe 
zum Leibe" (44). Aber wenn man weiß, daß 
für Maximus alle Laster fleischlich sind (79), 
dann ergibt sich von selbst, daß •Leib" im 
Sinne des paulinischen Gegensatzes Fleisch- 
Geist zu verstehen ist. (Übrigens führt der 
Vf. ausgezeichnet in die moralphilosophi- 
schen Grundbegriffe und Anschauungen des 
Kirchenvaters ein.) Maximus ist kein mani- 
chäischer Leibfeind. Nach ihm ist die mensch- 
liche Natur wie jede Natur von Hause aus 
gut; selbst die Urvermögen des Begehrens 
und der Iraszibilität (142) sind dieser Natur 
gemäß. Die Sinnenwelt ist dem Menschen 
gegeben, damit er darin das Intelligible 
finde und betrachte (contemplatio naturalis) 
und sich so zu Gott führen lasse. Er darf 
also an der sichtbaren Welt nicht vorbei- 
gehen. Dieser Aufgabe erwächst aber eine 
große Schwierigkeit aus der Ph. und den aus 
ihr entspringenden Leidenschaften (den sie- 
ben oder acht Hauptsünden). Freilich ist die 
Ph. an sich nicht schlecht. •Das Böse besteht 
darin, daß die angeborenen Fähigkeiten nicht 
auf ihr Ziel hingeordnet werden" (57). Das 
rechte Ziel wäre aber die Welt des Geisti- 
gen und an erster Stelle Gott. Statt dessen 
wendet sich die Ph. allzu leicht der Sinnes- 
lust zu und sucht darin ihre Befriedigung. 
Schuld daran trägt der Verstand und mehr 
noch der Wille. Nach der ersten Hinwendung 
zur Sinnenwelt beginnt ein verhängnisvolles 
Spiel: jede Befriedigung zieht Schmerz und 
Trauer nach sich und treibt, um diese zu 
überwinden, zu neuen Befriedigungsmöglich- 
keiten, an deren Ende der Hochmut steht. 
Zwei Wege der Therapie sind möglich: Be- 
kämpfung der einzelnen Laster oder Kampf 
gegen die Ph. selber. Das Suchen des Gei- 
stigen im Sinnenhaften zusammen mit einer 
Pflege der geistigen Liebe, Enthaltsamkeit 
und Gebet sind hier zunächst die Hauptmit- 
tel. Eine umfassende Bruderliebe wird das 
Zeichen dafür sein, daß man die größten 
Hindernisse auf dem Wege der Heilung 
schon überwunden hat. •Jede Aszese, die 
von der Liebe absieht, ist gottfremd." Das 
ist eines der treffenden Worte, die das ganze 
Buch durchziehen. Die Liebe übernimmt auf 
dem Weg zu Gott immer mehr die Führung 



Buchbesprechungen 157 

und schenkt dem Menschen die wahre innere 
Freiheit. 

In einer längeren Einleitung gibt der Vf. 
einen Überblick über die Geschichte des Be- 
griffes Ph. in der vorchristlichen griechischen 
Philosophie wie auch bei den griechischen 
Kirchenvätern des 3. bis 6. Jahrhunderts. 
Dadurch erfährt Maximus Confessor seine 
Einfügung in die geistesgeschichtliche Ent- 
wicklung der altchristlichen Zeit. Es ist sehr 
erfreulich, daß neben dogmengeschichtliche 
Arbeiten immer mehr auch frömmigkeits- 
geschichtliche Monographien treten. Erst 
hier stößt man zur Ganzheit des christlichen 
Lebens vor. /. Grotz S. J. 

Dumeige, Gervais, Richard de 
S aint-V ic t o r et V1 de e C hr e - 
tienn e de V Am our (Sammlung: 
Bibliotheque de Philosophie contempo- 
raine). Paris, Presses Universitaires de 
France, 1952, 200 S. 

Der Leser dieses Buches erkennt sehr bald, 
daß der Vf. Richard von St. Victor nicht 
nur sehr gut kennt, sondern ihn auch liebt. 
Nachdem das erste Kapitel mit der Abtei St. 
Victor, ihren bedeutenden Theologen und 
ihrer Geistigkeit vertraut gemacht hat, geht 
die Darstellung gleich auf die Mitte der Ge- 
dankenwelt Richards über: auf seine Lehre 
von der Liebe. Das Thema wurde schon von 
anderen Autoren angeschlagen (z.B. P. Rous- 
selot, Pour l'histoire du probleme de l'amour 
au Moyen Age; E. Kuleska, La doctrine my- 
stique de Richard de Saint-Victor; Th. de 
Regnon, Etudes sur la Sainte Trinite, 'Bd. 
II; A.-M. fithier, Le •De Trinitate" de Ri- 
chard de Saint-Victor), aber nie umfassend 
behandelt. D. läßt Richard von St. Victor 
möglichst viel selber zu Wort kommen, so 
daß man glauben möchte, von diesem durch 
sein Werk geführt zu werden. Die in sich 
sehr wertvollen geistesgeschichtlichen Un- 
tersuchungen • besonders gefallen die Aus- 
führungen über das viktorinische Schrift- 
verständnis und die Kontemplation (lectio- 
meditatio-oratio-operatio-contemplatio) usw. 
• bleiben fast ganz auf das erste Kapitel 
und den Schluß des Buches beschränkt. 

Im zweiten Kapitel wird mit der hellsichti- 
gen Psychologie des Victoriners die menschli- 
che Persönlichkeit mit ihren Urfähigkeiten 
und -strebungen aufgezeigt, deren wichtigste 
das zutiefst wurzelnde Liebesvermögen ist. 
Über viele Einzelstufen wird man von der 

naturhaften Liebeskraft, die vor allem um 
das eigene Ich kreist (amour), zur geistigen 
Liebe zum Mitmenschen (dilection) und dar- 
über hinaus zu der Liebe, die Gott und 
Mensch verbindet (charite), emporgeführt. 
Dabei kommen alle gewichtigen Fragen einer 
gesunden christlichen Aszetik in einleuchten- 
der Weise zur Sprache. 

Das dritte Kapitel mit dem Titel: La cha- 
rite surpreme zeigt, wie das Geheimnis der 
Heiligsten Dreifaltigkeit in die Wahrheit, 
daß Gott die Liebe ist, eingebettet liegt. Der 
verständige Leser wird nicht nur das große 
Geheimnis sich nähergebracht fühlen, es bei- 
nahe zu verstehen glauben, sondern auch be- 
glückt einsehen, daß ein solcher Gott dem 
Menschen das Liebesgebot und die Liebesan- 
lage geradezu geben mußte: Die ganze vor- 
her aufgezeigte Aszese bekommt hierdurch 
erst ihren letzten Sinn. 

Das vierte und letzte Kapitel (La charite: 
violente) führt in die Welt der Mystik hin- 
ein; denn die Liebe Gottes ist es, die den 
Mystiker überwältigt. Man ist erstaunt, das 
Kostbarste von dem, was Johannes vom 
Kreuz weiter auseinanderfaltet, schon bei 
Richard v. St. Victor zu finden. Überhaupt 
wird man das Buch schließen mit der Er- 
kenntnis, daß wir viel mehr nach den Wer- 
ken früherer Jahrhunderte greifen sollten. 

J.Grotx S.J. 

Maurer, Friedrich, Leid. Studien zur 
Bedeutungs- und Problemgeschichte, be- 
sonders in den großen Epen der staufi- 
schen Zeit (Bibliotheca Germanica. 
Handbücher, Texte und Monographien 
aus dem Gebiete der germanischen Phi- 
lologie. Herausg. von W. Henzen, Fr. 
Maurer und M. Wehrli. Bd. I). A. 
Francke AG. Verlag, Bern u. Leo Leh- 
nen Verlag GmbH, München 1951, 283 
S., Gin. DM 23,50. 

Der Freiburger Ordinarius für ältere und 
mittlere Germanistik untersucht in der vor- 
liegenden Studie den Gebrauch und die Be- 
deutung des Wortes leit und der mit ihm ver- 
wandten Begriffe in den mittelhochdeutschen 
Epen der Stauferzeit. Er findet für die einzel- 
nen Werke je verschiedene Begriffsreihen, 
die sich jeweils aus der geistesgeschichtlichen 
Stellung des betreffenden Epos erklären. Für 
das Nibelungenlied setzt er die Reihe ere, 
leit,  räche an;  für die Werke  Hartmanns 



158 Buchbesprechungen 

von Aue ere, sünde, leit, buoze, gnade, ere; 
für Wolframs Parzival ere, leit, sünde, 
buoze, gnade und wille, ere, für Wolframs 
Willehalm Leid, Rache, Ehre, Verzeihen; 
und schließlich für Gottfrieds Tristan die 
Verbindung von linge und leit, minne und 
ere, leit und tot. 

An einer Fülle von Belegen, deren Zu- 
sammenstellung auch für spätere Arbeiten 
ein Gewinn ist, sucht der Vf. zu zeigen, wie 
auch in den Dichtungen des Hohen Mittel- 
alters germanisches Denken, dem •leit" fast 
ausschließlich etwas Äußeres, nämlich Be- 
leidigung bedeutet, bewahrt bleibt. Er ge- 
hört damit zu jenen Germanisten, die unter 
einer christlichen Überlagerung eine tragende 
Grundschicht vorchristlichen, germanischen 
Denkens annehmen. Für das Nibelungenlied 
mag darin etwas Bestechendes liegen. Im 
allgemeinen wird man in dieser Frage sehr 
behutsam sein müssen. Je mehr man von den 
theologischen Quellen her kommt, um so 
mehr stellt man fest, wie sehr gerade im 
Mittelalter die christliche Theologie- und 
Frömmigkeitsgeschichte den Leitfaden auch 
für die allgemeine Geistesgeschichte abgibt. 
Ohne eine gründliche Kenntnis der Theolo- 
gie sind auch die volkssprachlichen Literatur- 
zeugnisse nicht zu verstehen. (Der Vf. zeigt 
hier eine erfreuliche Belesenheit; vielleicht 
hätte aber noch mehr theologische Litera- 
tur zu Rate gezogen werden können.) An- 
derseits bedarf auch der Theologe des Ger- 
manisten, um sich neue Quellen, die ihm 
nicht ohne weiteres zugänglich sind, zu er- 
schließen. Vor allem der Frömmigkeitshisto- 
riker ist hier für jede Hilfe dankbar. So 
möchte man wünschen, daß auch die vorlie- 
gende gründliche Arbeit von vielen Theolo- 
gen gelesen werde, die sich mit der ge- 
schichtlichen Erforschung des Mittelalters be- 
fassen. Denn ernste Geschichtsforschung ist 
heute nur noch in der Zusammenarbeit al- 
ler Disziplinen möglich. 

F. Wulf S.J. 

Schneider, Josef, Zwei Wege der 
Lebensführung. Epiktet und Tho- 
mas von Kempen. Würzburg, Echter- 
Verlag (o. ].), 118 S. DM 3,50. 

Ober •die Beziehungen der frühchristlichen 
Sittenlehre zur Ethik der Stoa" (so der Titel 
der bekannten Studie von J. Stelzenberger, 
München 1933) ist schon oft geschrieben wor- 

den. Wenn der Vf. des vorliegenden Büch- 
leins das Thema noch einmal aufgreift, so 
will er nicht Bekanntes wiederholen, sondern 
nur an einem konkreten Beispiel aufzeigen, 
wo die Gemeinsamkeiten bzw. Unterschiede 
zwischen dem stoischen Lebensideal und dem 
christlichen Menschenbild liegen. Dafür eig- 
nete sich besonders gut ein Vergleich zwi- 
schen dem •Handbüchlein vom weisen Le- 
ben" Epiktets und der •Nachfolge Christi" 
des Thomas von Kempen. Eine solche Unter- 
suchung hat den Vorteil, daß sie aus der Ab- 
straktion herausführt und dem Leser die 
Anwendung allgemeingültiger Sätze für das 
tägliche Leben erleichtert. 

Rein materiell gesehen haben die Stoa 
und das Christentum viele Grundhaltungen 
gemeinsam: Die Indifferenz gegenüber den 
irdischen Gütern sowie gegenüber den eige- 
nen Wünschen und Begierden, den Vorrang 
der Seele, die Bedeutung der Entsagung, der 
Geduld, der Zufriedenheit und des Schwei- 
gens. Vom letzten Ziel her gesehen sind die 
Unterschiede aber bedeutender. Mit Recht 
sieht sie der Vf. darin, daß Epiktet nur ein 
anthropozentrisches Lebensideal kennt, das 
des Thomas von Kempen jedoch ein theo- 
zentrisches ist. Der •fromme" Heide weiß 
sich keinem persönlichen, absoluten Gott ge- 
genüber verantwortlich, sondern kennt nur 
die Treue zur eigenen Natur. Wesentlich 
für die christliche Ethik ist dann vor allem 
die zentrale Stellung Christi, in dessen Nach- 
folge überhaupt erst alle sittlichen Grund- 
haltungen zu heilsbezogenen Tugenden wer- 
den. Wenn die Studie stärker die Unter- 
schiede als die Gemeinsamkeiten der beiden 
sittlichen Haltungen aufzeigt, so ist das 
kennzeichnend für unsere heutige christliche 
Situation. Während man früher (im An- 
schluß an die Summe des Aquinaten) mehr 
auf die innere Bezogenheit von Natur und 
Gnade hinwies, sprechen wir heute lieber 
von der •Unterscheidung des Christlichen" 
(Guardini) oder vom •Christentum als Neu- 
heitserlebnis" (Prümm). Der Wandel unseres 
christlichen Lebensgefühls hängt mit den 
andersgearteten Aufgaben zusammen, die 
uns als Christen heute gestellt sind. Darum 
ist ein Büchlein wie das vorliegende nützlich 
und lehrreich. Es kann weiteren Kreisen zei- 
gen, ob und inwieweit sie ein christliches 
Lebensziel haben oder nicht. 

F. Wulf S.J. 



Buchbesprechungen 159 

Marianisehe Frömmigkeit 

Patsdi, Joseph, Maria, die Mut- 
ter des Herrn. Benziger Verlag, 
Einsiedeln-Zürich-Köln 1953, 252 S. 
mit 8 Kunstdrucktafeln und 1 Karte Pa- 
lästinas, Lw. DM 17,90. 

Der Vf., ein gelehrter Exeget und hervor- 
ragender Kenner des Heiligen Landes, un- 
ternimmt den löblichen Versuch, das Erden- 
leben Marias nach den zuverlässigen Quel- 
len darzustellen. Darum scheidet er alles Er- 
dichtete und Unbeweisbare aus und hält sich 
grundsätzlich an die vier Evangelien und die 
gesicherten Ergebnisse der palästinensischen 
Kultur- und Zeitgeschichte. Auch was Alter- 
tums- und Landeskunde, Volksbrauch und 
Vätersitte zu bieten vermögen, wird mit gro- 
ßer Sachkenntnis dazu benutzt, Maria in 
ihre Umwelt hineinzustellen und in ihrem 
Leben und Wirken anschaulich und verständ- 
lich zu machen. 

Trotz dieses hohen Aufgebots an Wissen- 
schaft und der großen, warmherzigen Sprach- 
kunst des Vf. kann man leider nicht sagen, 
daß sein Werk den geweckten Erwartungen 
in jeder Hinsicht entspricht und dem Leser 
die Mutter des Herrn menschlich wesentlich 
näher bringt. Gewiß, Maria ist ein echtes 
Kind ihres Volkes, in dem sie gebetet und 
gearbeitet, geglaubt und gehofft, gejubelt 
und gelitten hat wie ihre Landsleute, nur 
besser, reiner und vollkommener. Aber diese 
alte Erkenntnis wird durch P.s Buch nicht 
sonderlich neu gefördert; wie uns scheint, aus 
drei Gründen. 1. Was an außerbiblischen 
Quellen beigebracht wird, ist zeitlich oft so 
weit hergeholt und in solcher Weitschweifig- 
keit nacherzählt, daß der Bezug auf Marias 
Person und Leben ganz verloren geht, wenn 
nicht unmöglich ist. 2. Die biblischen Quellen, 
bes. des Neuen Testamentes, sind ungenügend 
ausgewertet. Darum ist ihr marianischer Er- 
trag viel zu gering und nicht selten dem Wi- 
derspruch der Exegeten ausgesetzt. Ganz un- 
haltbar ist z. B. die Erklärung der Antwort 
Jesu auf der Hochzeit zu Kana. 3. So grund- 
sätzlich sich der Vf. in der Einleitung von 
den apokryphen Marienleben distanziert, 
so arbeitet doch auch er im Laufe seiner Dar- 
stellung mit sehr vielen Vermutungen. Ein 
offenkundiges Zeichen, daß ein rein histori- 
sches Marienleben einfach nicht möglich ist. 
Gewiß, auch Prof. Patsch hat nicht die Ab- 

sicht, die großen Lücken im Leben Marias 
auszufüllen. Doch auch das viele Gute, das 
er für dessen äußeren Rahmen mit großer 
Liebe zusammenträgt, reicht nicht aus, um 
Maria, •die erhabenste und herrlichste 
Frauengestalt der Geschichte", durch ihr ta- 
ten- und tugendreiches Leben mit innerer 
Teilnahme hindurchzubegleiten. Das gelingt 
nicht einmal im vollen Umfang der Heils- 
geschichte, die allein für die Mutter des 
Herrn zuständig ist.     H. Bleienstein S.J. 

Weiger, Josef, Maria von Na- 
zareth. München, Schnell & Steiner 
1954. 243 S., Ln. DM 5,80. 

Die neue Studie des durch seine früheren 
Marienbücher wohlbekannten Verfassers 
geht den Spuren des Marienlebens nach, wie 
sie in den Evangelien und in der kirchli- 
chen Verkündigung zu finden sind. Der erste 
Teil erzählt seinen äußeren Verlauf und sucht 
der irdischen Erscheinung der Mutter Jesu, 
•der Tochter der Synagoge", näherzukom- 
men. Der zweite zeigt die inneren Kräfte, 
von denen ihr Leben getragen war. Der 
dritte Abschnitt zeigt das Bild Marias in der 
Verkündigung der Kirche: die Königin aller 
Heiligen, die Siegerin in allen Schlachten 
Gottes, die Unbefleckt Empfangene, die Mut- 
ter Gottes usw. 

Der erste und unmittelbare Zweck des Bu- 
ches ist nicht die Erbauung, sondern einfach 
die Darstellung Marias in der Heilsgeschich- 
te. Aber gerade deswegen, weil Maria nicht 
•rein menschlich", nicht •nur geschichtlich" 
gesehen, sondern von Anfang an als •zweite 
Eva" mitgeglaubt und festgehalten wird, 
erreicht Weigers •Maria von Nazareth" eine 
Tiefe und Schönheit, wie sie in den meisten 
direkt erbaulichen Marienbüchern nicht zu 
finden ist. Dazu kommt, daß das Buch im 
Geist der hl. Theresia von Lisieux geschrie- 
ben ist, die, wie ein besonderes Kapitel zeigt, 
in der Geschichte der Marienverehrung eine 
reformatorische Aufgabe zu erfüllen hat. 
Aber auch Augustinus, Chrysostomus, Johan- 
nes vom Kreuz und nicht zuletzt Kardinal 
Newman haben entscheidend auf seinen Ge- 
nius eingewirkt. So hat uns Weiger ein Werk 
geschenkt, das aller minimalistischen wie 
enthusiastisch übersteigerten Erfassung des 
Themas abhold, ein Buch der katholischen 



160 Buchbesprechungen 

Mitte ist und darum zum Studium für das 
Marianische Jahr nicht nachdrücklich genug 
empfohlen werden kann. Besonders an- 
spruchsvolle Leser, die den sprachlich fein- 
geprägten Gedankengängen des Verfassers 
ganz zu folgen vermögen, werden reichen 
Gewinn daraus schöpfen. H. Bleicnstein S.J 

Willam, Franz Michel, Maria- 
Mutter und Gefährtin des 
Erlösers. Mit 22 Bildtafeln und 
einem Anhang: Bibl. Überblicke. 4. Aufl. 
des Buches •Das Leben Marias, der 
Mutter Jesu". Freiburg i. Br., Herder 
1953. X u. 358 S. Lw. DM 14.80. 

•Im Lande Israel war ein Mädchen gebo- 
ren worden", so begann die erste Auflage 
dieses Marienbuches • die jetzige beginnt 
mit der Ausdeutung des Protoevangeliums; 
die erste schloß mit einem Gebet an Maria, die 
jetzige schließt mit einem Hinweis auf das 
Taufgelübde, die Einreihung in die Kirche. 
Dieser Unterschied ist bezeichnend für das 
Anliegen des Verfassers, das sich schon im 
Titel widerspiegelt. Kein Abschnitt blieb un- 
verändert; viele wurden gestrichen oder tra- 
ten neu hinzu. Die Darstellung ist straffer, 
das Psychologische eingedämmt, das Seins- 
mäßige stärker betont. Es ist wie eine Ant- 
wort auf das •nicht unwichtige Wort", das 
Feckes vor kurzem schrieb: So viel an den 
mariologisch-ekklesiologischen Bestrebungen 
der letzten Zeit •zu begrüßen ist, nament- 
lich im Gegenschlag gegen ein psychologisch 
zerfasertes Marienbild jüngster Vergangen- 
heit, so dürfen wir doch nicht ins Gegenteil 
verfallen und mit Hilfe solcher Parallelen 
die blut- und glutvolle Gestalt Mariens ... 
ins reine Ideenhafte, Objektivierte, Typische 
usw. erstarren lassen" (Theol. Rev. 49 [1953] 
136 f.). Auch wenn man Willam nicht in al- 
lem zustimmt und bedauert, daß das Buch mit 
seiner schweren Gedankenlast an Volksnähe 
verloren hat, auch wenn man die ersten Auf- 
lagen in vielem, was nun weggefallen ist, 
weiterhin schätzt, muß man die Neubearbei- 
tung begrüßen: sie tut gute Dienste, das ek- 
klesiologische und das biblische Marienbild 
zur Einheit zu binden. 

Einige kleine Unstimmigkeiten: Warum 
sind Gen 3, 15 und Lk 2, 14 nicht nach 
dem Urtext übersetzt? S. 119, 124, 126 muß 
es statt Tafel XIII usw. heißen: Bild hinter 

S. 126 (160, 176). S. 220 f. wiederholt sich 
ein Abschnitt fast wörtlich. Hat Pius XII. 
den Titel •Gefährtin des Erlösers" zu einem 
Dogma erhoben? So S. 266, besser S. 303: 
Folgerung aus dem Dogma. Väterstellen soll- 
ten nach Buch und Kapitel zitiert werden 
(S. 357). Die Ausstattung ist vereinfacht, 
Register und Bildverzeichnis dürften gleich- 
wohl nicht fehlen.     Joh. Möllerfeld S.f. 

Newman, John Henry, Maria im 
Heilsplan. Eingeleitet und übertra- 
gen von Birgitta zu Münster OSB (Samm- 
lung: Zeugen des Wortes). Freiburg, 
Verlag Herder (1953), 84 S., Pappband 
DM 2,80. 

Die Übersetzerin hat unter obigem Titel 
verschiedene marianische Texte aus den 
Schriften Newmans mit glücklicher Hand zu- 
sammengestellt und zu einem Ganzen geord- 
net. Anfang und Schluß des ansprechenden 
Büchleins bilden zwei Reden über die Herr- 
lichkeiten Mariens und ihre Vollendung im 
Himmel, die den •Discourses to Mixed Con- 
gregations" entnommen sind (Disc. XVII 
u. XVIII). Das Mittelstück ist die gekürzte 
Wiedergabe eines Briefes Newmans an E. 
B. Pusey (erschienen in Bd. II der •Diffi- 
culties of Anglicans"), der in der Hauptsa- 
che einen apologetischen Zweck verfolgt, 
nämlich die katholische Marienverehrung 
protestantischen Christen klar zu machen. 

Die warme, persönliche Anteilnahme, mit 
der Newman, selbst in den mehr lehrhaften 
Stücken, über Maria schreibt, hat etwas un- 
gemein Gewinnendes. Kennzeichnend für 
seine Schau des Muttergottesgeheimnisses 
(manche der folgenden Gedankengänge sind 
Lieblingsgedanken Newmans überhaupt) ist 
das Bemühen, alle marianischen Geheimnisse 
aus dem Zusammenhang der geoffenbarten 
Wahrheiten, vor allem aus dem Christusge- 
heimnis zu entfalten, ferner der Aufweis 
des wechselseitigen Verhältnisses zwischen 
objektiver Wahrheit und subjektiver (per- 
sonaler) Verwirklichung, zwischen Amt und 
Heiligkeit, Glaube und frommer Verehrung. 
Ohne jeden einzelnen Gedanken Newmans 
kanonisieren zu wollen, ist es doch erstaun- 
lich, wie das meiste auch heute noch so gesagt 
werden müßte und wie sehr darin Newman 
seiner Zeit vorausgeeilt ist. 

F. Wulf S.J. 




