Die ldee des Friedens
nach den paulinischen Gefangenschaftsbriefen

Von Eugen Biser, Heidelberg

/

Es gibt eine Reihe von Worten, die aus den vielen, die der menschlichen Ver-
stindigung zu Gebote stehen, durch ihre Bedeutsamkeit turmhoch herausragen. Denn
sie sprechen micht von dem, was den alltaglichen Bedarf betrifft, oder auch von dem,
was gerade ein freudig erregtes oder tief bekiimmertes Herz bewegt. Was sie
aussprechen, offnet der Menschheit eine Tir zu Lebensrdumen, -die jenseits der
vordergrindigen, dumpfen oder auch triigerisch hellen Welt liegen. Goethe hat
in seiner Dichtung , Urworte. Orphisch einige genannt: das Ddmonische, den Zufall,
die Liebe, die Notigung, die Hoffnung. Sie meinen, wie Goethe sagt, das Gesetz,
~wonach du angetreten”. Sie tasten dem Menschen nach und bringen ihn vor sich
selbst. Im Gegensatz zu andern Worten wollen sie weder umgrenzen noch erklaren.
Was sie aber iiber jedes andere Sprechen hinaus leisten, ist dies, dal sie dem Men-
schen dazu verhelfen; etwas vom Sinn seines Daseins zu verstehen.

Eigentiimlich wie die Bedeutung dieser Worte ist auch ihr Schicksal: weil sie
nicht weiter riickfithrbar sind und sich darum auf nichts Nachpriifbares beziehen,
weil sie eine Seinsrichtung und keine Seinsbeschireibung angeben, sind sie zum
Tummelplatz von unbedachten Meinungen, Sentenzen und Parolen geworden. Jeder
glaubt bereits zu wissen, um was es in ihnen geht, wo sie doch ganz und gar darauf
angelegt sind, dem Menschen allererst zu zeigen, was in ihm vorgeht. So sind sie
mehr als jede andere Aussage der Fehldeutung ausgesetzt. Und es handelt sich
dabei nicht nur um jene Fehldeutungen, die sich mit der Unzulinglichkeit der
menschlichen Erkenntniskraft fast unvermeidlich einstellen, sondern viel eher um
absichtliche Mifldeutungen und Falschungen. Es ist, als wolle der Mensch mit
seinen Vorentscheidungen der Botschaft, die diesen Worten innewohnt, zuverkom-
men, weil sie ihn aus liebgewordenen Bahnen herauswerfen oder doch sein Leben
in Frage stellen konnten. Hinter dem Gerede, das gerade um diese Worte kreist,
steht im Grunde die Angst, zur Rechenschaft iiber sich selbst gezwungen zu werden.

Von diesem Schicksal sind auch jene Urworte nicht verschont geblieben, die erst
in der Offenbarung ihren Vollsinn erhalten haben. Das gilt nicht zuletzt auch fiir
das Wort ,Friede”, um das eine geradezu babylonische Sprachverwirrung entstan-
den ist. Immer wieder haben sich freventliche Hinde nach ihm ausgestreckt, um
es aus seiner Verkniipfung mit dem durch Gott verhéiflenen, in Christus erfillten
Heil loszureiflen und zum Mittel politischer oder sozialer Zwecksetzungen zu mifi-
branchen. So mufite es sich die Erniedrigung zum Schlagwort gefallen lassen. Der
Sprachgebrauch unserer Tage gibt dafiir erschiitternde Belege. Wie weit der Sinn
von Friede verfehlt werden konnte, zeigt etwa das Sprachungetiim ,Friedens-
kiampfer (als ob dieses Himmelsgeschenk jemals ,erkdmpft“ oder ,erzwungen®
werden konnte!); nicht minder aber auch das fast unausrottbare Vorurteil, als ob
der Friede wie ein Rechtsgut auszuhandeln und sicherzustellen sei.

Wo es, wie im Wort Friede, um Sinn und Bestand des Menschseins geht, fiihrt



166 Eugen Biser

alles vordergriindige und zwedkbetonte Gerede nur zu uferloser Verwirrung. Ein-
zig das erhellende und befreiende Wort der Offenbarung kann hier wieder Klar-
heit schaffen; es nimmt selbst den natiirlichen Sprachgebrauch des Wortes ,Friede®
in seine Hut. Der Grund dafiir ist cinleuchtend: Seitdem Gott gesprochen hat, kann
der Mensch von sich aus iiberhaupt gar nicht mehr sagen, was Friede ist; er mufl
es sich vielmehr zuvor vom Herrn seines Lebens sagen lassen. Das Wort des Hermn
aber wirkt zugleich den Frieden; sein Sagen ist ein Schenken. Das gilt vor allem
fir die Fiille des Friedens, die mit dem neutestamentlichen Heil gekommen ist.
Darum kann Christus bei seinem Abschied aus dieser Welt sagen: ,Den Frieden
hinterlasse ich euch., Meinen Frieden gebe ich euch. Nicht wie die Welt (ihn) gibt,
gebe ich (ihn) euch” (Joh 14, 27). Noch deutlicher ist die lapidare Aussage des
Epheserbriefs: , Er ist unser Friede* (2, 14). Auf alles, was Friede heifit, bat Chri-
stus die Hand gelegt. Es ist von seinem Leben und Werk unablésbar. Wer den Frie-
den ohne Christus denkt und sucht, mufl ihn verfehlen. Was Friede ist, steht und
fillt mit der Person und dem Werk des Gottmenschen.

Bei dem Versuch, sich den Sinn des Wortes ,Friede* von Gott sagen zu lassen,
sollen im folgenden die paulinischen Gefangenschaftsbriefe befragt werden, weil
in ithnen das Thema besonders eindringlich und tief durchgefiibrt ist.

Der Friede Christi

Die erste, gleichsam einweisende Auskunft des Apostels auf die Frage nach dem
Frieden lautet: der Friede ist die Sache Gottes. Dieser Gedanke bildet gleichsam die
Folie fiir alle iibrigen Aussagen. Er geht auch durch alle Briefe hindurch. Der
Segensgrufl des Epheserbriefs wiinscht ,den Briidern Friede und Liebe samt dem
Glauben von Gott, dem Vater, und dem Herrn Jesus Christus® (6, 28). Der Philip-
perbrief kennzeichnet den Frieden ansdriicklich als den Frieden Gottes (4. 7). Ja,
er formt aus dieser Uberzeugung geradezu einen neuen Gottesnamen (analog etwa
zur einleitenden Gebetsanrufung im zweiten Korintherbrief: ,Gepriesen sei der
Gott und Vater unsres Herrn Jesus Christus, der Vater der Erbarmung und der
Gott alles Trostes“): Er spricht vom ,,Goit des Friedens® (4, 9). Friede ist demnach
so sehr die Setzung Gottes und zugleich so sehr reine, die irdische Unzulinglichkeit
durchbrechende Vollkommenheit, dafl von ihm aus eine Wesensbenennung Gottes
moglich wird.

Doch schenkt Gott seinen Frieden nicht in jener naturhaft-selbstverstindlichen
Weise, wie er, der Schopfer der Welt, die Sterne leuchten und die Blumen blihen
laft. Friedensstifter ist Gott vielmehr dadurch, dafl er in ein neues Verhiltnis zur
Welt eingetreten ist und sie aus der Verlorenheit ihres hinfilligen Zustands in die
Herrlichkeit seines unverginglichen Lebens hineingenommen hat. Friede zwischen
Gott und der Welt zu stiften ist daber die vorziiglichste Aufgabe des Mittlers und
Erlosers. Das wird mit allem Nachdruck herausgestellt. ,Und Gott gefiel es®, heifit
es im Kolosserbrief, ,daf die ganze Fiille in ihm wohne und daf er . . versihne,
was auf Erden und im Himmel ist, indem er durch sein Blut am Kreuz Frieden
stiftete* (1,20). In plastischer Bildhaftigkeit fithrt der Epheserbrief denselben
Gedanken aus. Christus ist der Friede, indem er die trennende Scheidewand
zwischen Juden und Heiden niederlegte und damit den Grund der Feindschaft



Der ,Friede* nadch den paulinischen Gefangenschaftsbriefen 167

beseitigte (2, 14). ,Er wollte in sich beide Teile zu einem neuen Menschen umschaf-
fen und dadurdh Frieden stiften. Die beiden wollte er in einem Leib durchs Kreuz
mit Gott verséhnen, indem er die Feindschaft dort vernichtete. So trat er auf und
verkiindete Frieden, euch, den Fernen, und Frieden den Nahen“ (2, 15—17).

In diesen Sitzen entwickelt Paulus eine ganze Erlésungslehre unter dem Gesichts-
punkt des Friedens. Friede zwischen Gott und der aus der Liebe herausgefallenen,
in sich zerkliifteten Welt ist das Motiv, Friede aber auch die edelste Frucht der
Erlosungstat. Dafl das Heilswerk als eine Uerkiindigung des Friedens bezeichnet
wird, erscheint besonders bedeutsam. Ahnlich wie Lukas das Friedensmotiv durch
Engel intonieren 138, so will Paulus offensichtlich an dieser Stelle deutlich machen,
auf welche Weise das Wort Friede von Gott her artikuliert wird. Und zwar wird
es durch die Erlésungstat Christi in die friedlose Welt hineingesprodhen. Insofern
die Erlosung worthaften Charakter tragt, ist sie der Friedensgrufl Gottes an die
Welt. Nun ist aber die Heilstat von der Person des Heilsbringers unabtrennbar.
Indem Christus die Welt erlast, stellt er nicht blof irgendeine Wirkung aus sich
heraus; er teilt sich vielmehr selbst der Welt mit und verleiblicht sich in ihr. So ist
die Friedensverkiindigung in einem qualifizierten Sinn Verkiindigung Christi. Das
sagt mit dem groflen Pathos einer Herrlichkeitsaussage, wie wir siec aus dem
Johannesevangelium kennen, der einleitende Vers: ,Er ist unser Friede* (2, 14).
Der Ausdruck steht in einer Linie mit den Selbstbezeugungen Jesu, die sein ver-
borgenes Wesen durch die Gleichsetzung mit den késtlichsten Dingen des Daseins
erhellen. Aber er greift im Gegensatz zu den johanneischen Aussagen nicht auf
sichtbare, sondern auf geistig-psychologische Wirklichkeiten zuriick. So tritt er
unmittelbar neben das Wort des Kolosserbriefs, das den in seiner Gemeinde inne-
wohnenden Herrn ,die Hoffnung auf die Herrlichkeit“ nennt (1,27). Wo die
Welt — und gemeint ist vor allem die christliche Innenwelt — mit Gott in Uber-
einstimmung gelangt ist, wo die naturhafte Distanz durch den Geist der
Gotteskindschaft und Liebe in ein Verhaltnis inniger Nihe und Vertrautheit
umgewandelt ist, da hat der Friede Einzug gehalten. Doch Friede nicht nur als ein
sachlicher Zustand, sondern lecbendig, personlich, als eine vorziigliche Weise der
Anwesenheit Christi inmitten der Seinen, Und damit ist auch schon gesagt, dafl
dem Wortlaut nicht Geniige geschihe, wenn der Gesichtskreis auf ein individuelles
Frleben eingeschrinkt bliebe. Friede heifit Christus nicht in der Weise eines
Gefithls, sondern einer personalen Beziehung. Dort, wo unter den Menschen mnicht
mehr die trennende Scheidewand bestebt, wo sich alle zur Lebenseinheit des einen
neuen Menschen zusammengeschlossen wissen, dort ist das einigende Band, in letzter
Tiefe geschen, Christus selbst, der Kiinder und Stifter des gottlichen Friedens.

Friede und Kirche

Schon das Friedenswerk Christi 1a88t sich nicht voll verstehen ohne den Blick auf
sein mystisches Fortleben in der Kirche. Erst recht verlangen die iibrigen Aussagen
der Gefangenschaftshriefe, dafl auch die Kirche als Trigerin des Friedens Beach-
tung finde.

In diesem Sinne mahnt das vierte Kapitel des Epheserbriefs, das mit grofier Ein-

dringlichkeit zur Einheit des christlichen Gemeindelebens mahnt: ,Seid eifrig darauf



168 ' Eugen Biser

bedacht, die Einheit des Geistes zu wahren durch das Band des Friedens!* (4, 3).
Das Wort steht in sehr bedeutsamen, kaum aunsgeschépften Zusammenhingen, Vor
allem weif es darum, dafl der seinshaften Vereinigung der Gliubigen zu dem einen
Leib eine Vereinigung im Glauben und in der Liebe zu einem Geist entsprechen
mufl. Wie die Kirche als Leib Christus zugesprochen und von ihm her benannt
wird (vgl. Rom 12,5; 1 Kor 12,27), so ist der Herr auch ,der Geist* (2 Kor 3,17),
das cigentliche Formprinzip des Geistes der Kirche. Hier ruht der Akzent auf der
menschlichen Mitwirkung. Ob sich das christliche Glaoben und Lieben wirklich zu
jener Einheit fiigt, deren Lebensmitte Christus selbst ist, das hiingt entscheidend
von der Friedensgesinnung der Christen ab. Das ,Band des Friedens“ ist gleich-
sam die lebendige Grenze, innerhalb deren die Einheit des Geistes iiberhaupt nur
moglich ist. Hier ist der Friede nun auf einmal nicht mehr Gottes Werk, sondern
menschliche Gesinnong nnd Haltung. Das kann nicht verwundern. Ist doch der
Getaufte, wie gerade der Kolosserbrief betont, mit Christus begraben und auf-
erweckt (vgl. 2,12), also ganz in das Erlosungswerk hineingenommen. So mufl
auch die vorziiglichste Wirkung der Heilstat in irgendeiner aktiven Weise ihm
zugeeignet sein. Daraus ergibt sich als Folgerung: nur dort, wo der Christ das
Seine beitragt zum Friedenswerk Christi, kann sich der Friede als Gabe von Gott
ber verwirklichen,

Uberraschend ist die Wendung, die derselbe Gedanke im Kolosserbrief erfahrt:
»Der Friede Christi berrsche-in euren Herzen; denn dazu seid ihr berufen als ein
Leib® (3, 15). Wiederum meint Herz nicht den ,Sitz* des subjektiven Gefiihlslebens,
sondern die aufgeschlossene und alle miteinander verbindende Innerlichkeit. Diese
wird mit einem Kampfplatz verglichen, aof dem der Friede — wie ein siegreicher
Feldherr nach der Schlacht — triumphieren soll. Dennoch weht aber in diesem Wort
ein ganz anderer Geist als in der Parallelstelle. Lag namlich im Epheserbrief der
Akzent anf dem personalen Bemithen des einzelnen um die Einheit des Geistes,
so tritt hier der Friede wie eine selbstindig handelnde Person dem Menschen gegen-
uber. Er herrscht und regiert. Aber nicht wie ein fremder Herrscher, dem man sich
nur aus Zwang beugt, sondern wie einer, dem man sich freiwillig und aus inner-
ster Uberzeugung ergeben hat. Im Grunde meint darum ,der Friede Christi“ dasselbe
wie Christus, ,unser Friede“ (Eph 2, 14). Er herrscht, insofern er alle durch das
Band der Liebe und des Friedens einigt. Thm soll sich der einzelne jeweils von
neuem in personaler Entscheidung, unter Verzidht auf die selbstsiichtige Durch-
_setzung seiner personlichen Ziele, in Liebe hinschenken. Je vorbehaltloser er das
tut, je mehr er, anf alles Eigene verzichtend, Christus iiber sich herrschen 1afit,
um so inniger wird er mit allen Gliubigen gleichsam zu einer Person, wie es im
Galaterbrief heifit: ,Ihr alle seid einer in Christus Jesus® (3, 28). Jeder einzelne
Christ soll darum an der Herrschaft des Friedensfiirsten Christus iiber den Leib
der Kirche teilnehmen.

Friede ist demnach beides: gottliche Gegenwart und menschliches Tun; oder
besser: gottliche Anwesenheit im menschlichen T'un. Zwar ist er Geschenk von oben,
Uberstrom aus dem Hort des trinitarischen Innenlebens, in dem allein wahrer
Friede ist, und darom Anzeichen fir den Grad der Einverwandlung der Welt
in Gott. Aber dies alles doch so, dafl das Himmelsgeschenk nur dort wirksam wer-



Der ,Friede” nach den paulinischen Gefangenschaftsbriefen 169

den kann, wo sich Hinde ausstrecken, um es zu empfangen. Dem Mifibrauch, dem
das Wort ausgesetzt ist, entspricht somit sein rechter Gebrauch, die Voraussetzung
fur seine Verwirklichung. Diese menschliche Seite des Friedens konnte erst in dem
Augenblick zum vollen Leuchten kommen, wo der Gedanke in den Raum der
Kirche hineingestellt wurde. Denn sie bezeichnet den Ort, wo sich gottliches und
menschliches Wirken begegnen.

Was ist also der Friede? Ein Aufscheinen Christi in unserm Tun. Eine einzig-
artige Weise seiner Gegenwart im menschlichen Handeln. Es gibt eine Reihe von
Haltungen — das Neue Testament nennt insbesondere die Hoffnung, die Licbe
und die Friedfertigkeit —, die nicht mehr oder doch nicht in erster Linie der Regie
des Willens, seinen Absichten und Zielen unterliegen. In ihnen wird das Mensch-
liche gleichsam durchlissig fir das Gottliche. Sie lassen sich tiberhaupt nur echt
vollziehen, wenn sie von Gott und von Christus her gesetzt und gelebt werden.

Das Walten des Friedens

Es bleibt noch die unmittelbar anschliefende Frage: Wie verhalt sich der Friede
zum Einzelmenschen? Wie wandelt sich das Menschsein unter seinem Einfluf? Die
Antwort gibt eine der schonsten, von einer letzten Gelostheit und Gite zeugenden
Stellen des Philipperbriefs: ,Der Friede Gottes, der jedes Begreifen iibersteigt,
bewahre eure Herzen und Gedanken in Christus Jesus® (4, 7).

Znuerst wird noch einmal die Andersartigkeit, die Uberweltlichkeit des Friedens
unterstrichen. Er ist fur nnser Begreifen transzendent. Er gehort nicht der verfag-
baren Ordnung der Dinge an. Er entstammt dem unzugénglichen Gottesgeheimnis.
Darum iiberkommt er auch den sorgenden und gehetzten Menschen wie ein unvor-
hergesehener himmlischer Bote und ein Geschenk von oben her. So sehr die mensch-
liche Mitwirkung die Bedingung schaffen mufl, unter der er sich allein ereignen
kann, so sehr entzieht er sich jeder rein innerweltlichen Bestimmung. Und hier
setzt nun die entscheidende Auskunft ein, Der Friede regelt nicht etwa eine Teil-
frage des Daseins, er hilft nicht iiber eine schwierige Stelle oder iiber ein ungeldstes
Problem hinweg. Er wirkt nicht therapeutisch. Was er tut, ist ganz anderer Art. Er
bewahrt. Er nmgreift das Dasein als Ganzes und zwar vor allem den Herzens- und
den Gesinnungsbereich und trigt sie dem Herrn und Erldser entgegen.

Damit gewinnt der Friede plétzlich eine znvor noch unbekannte Néhe zn den
beiden Ideen, die man als die Urformen des ,Umgreifenden“ ansprechen mufi:
zur Seins- und Gottesidee. Zur Seinsidee, insofern wir alles, was wir denken,
immer nur in threm Licht, entweder als ein Wirkliches, ein Mogliches oder auch
cin Unwirkliches, zn denken vermégen. Zur Gottesidee, insofern von ihr die
Bestimmung Anselms von Canterbury gilt, der sie das ,Quo maius nihil cogitari
potest”, das alles Denkbare Ubersteigende und Umgreifende nennt. Seins- und
Gottesidee sind aber — als Setzungen der menschlichen Vernunft — immer nur
sachliche Horizontlinien. Was aber vom Frieden und seinem Walten gesagt wird,
ist sehr viel mehr. Er setzt nicht nur eine uniibersteigliche Grenze, die unsre geistige
Lebensbewegung nicht ungestraft iiberschreiten darf, er kommt ihr entgegen: er
bewahrt. Er ist Hut, nicht Grenze. Er nimmt sich des menschlichen Fihlens und
Denkens an. Er umhegt es in einer Weise, dafl es aus der Hut seiner lebendigen



170 Eugen Biser

Ordnung nicht ausbrechen kann. Wer den Frieden Christi gefunden hat, dessen
Gefithle verirren sich nicht und. dessen Gedanken gehen nicht ins Leere. Der Friede
bewahrt sie. Doch negative Wendungen reichen nicht hin, seine Wirkung auch nur
anndhernd zu umschreiben. Die bewahrende Kraft des Friedens meint im Grunde
etwas ganz anderes. Sie wird ja ein ,Bewahren in Christus Jesus“ genannt. Das
bedeutet: sie fithrt Herz und Gedanken dem Herrn entgegen. Sie 148t die Strome
unseres Innern in ihn ausmiinden. Sie bewirkt, daf unsere Empfindungen bei ihm
anlangen, gleichsam in thm vor Anker gehen und daf unsere Gedanken in ihm
ihre Helle nnd ihre Antwort finden. Der Friede leistet demnach so etwas wie eine
Integration der geistigen Lebensbewegung in Christus. Fithlen heifit fortan: sich
Eins-Fiihlen mit ihm. Denken: seiner selbst Innewerden in ihm.

Und darum muf eine anfingliche Bestimmung nachdriicklich modifiziert werden.
Mag es in den naturhaften Urworten tatsichlich nur darum gehen, dafl der Mensch
»vor sich selbst* gebracht wird; in den christlichen Urworten geht es um anderes,
wie es gerade am Beispiel des Wortes ,Friede“ klar wird. Sie bringen uns vor
Gott, besser: sie versetzen uns in die Innerlichkeit Christi als in den Raum, in
dem wir von Gott her sehen lernen, was es mit uns und unserm Leben auf sich hat.
Wer hofft, wer liebt, wer, was beides umgreift, den Frieden Gottes gefunden hat,
der ist nicht mehr auf sich selbst verwiesen. Er ist in den Innenraum Gottes auf-
genommen. Er lebt wie Gott; denn Gott ist die Liebe. Er weif sich in ihm gebor-
gen; denn Gott ist sein Hirt. Er entbehrt nichts, sucht nichts, sorgt um nichts; denn
der Friede des in sich selbst ruhenden ewigen Seins hat sich ihm mitgeteilt. Doch
damit ist er zugleich in einer ganz nenen Weise zu sich selbst gebracht. Im Wort
Friede hort er sich bei seinem Wesensnamen gerufen. In ihm teilt sich ihm der
ewige Sinn seines Lebens mit, tiefer, heller, giiltiger als es jedes Menschenwort
vermocht hitte. Und er versteht, daf in dieser ruhelosen, von Sorgen und Angsten
gepeitschten Welt iiber thn gar nichts Wichtigeres gesagt werden kann, als dafl
er zur Gemeinschaft mit dem gottlichen Frieden berufen ist.






