
Die Idee des Friedens 
nach den paulinischen Gefangenschaftsbriefen 

Von Eugen  B i s e r ,   Heidelberg 

Es gibt eine Reihe von Worten, die aus den vielen, die der menschlichen Ver- 
ständigung zu Gebote stehen, durch ihre Bedeutsamkeit turmhoch herausragen. Denn 
sie sprechen nicht von dem, was den alltäglichen Bedarf betrifft, oder auch von dem, 
was gerade ein freudig erregtes oder tief bekümmertes Herz bewegt. Was sie 
aussprechen, öffnet der Menschheit eine Tür zu Lebensräumen, die jenseits der 
vordergründigen, dumpfen oder auch trügerisch hellen Welt liegen. Goethe hat 
in seiner Dichtung •Urworte. Orphisch" einige genannt: das Dämonische, den Zufall, 
die Liebe, die Nötigung, die Hoffnung. Sie meinen, wie Goethe sagt, das Gesetz, 
•wonach du angetreten". Sie tasten dem Menschen nach und bringen ihn vor sich 
selbst. Im Gegensatz zu andern Worten wollen sie weder umgrenzen noch erklären. 
Was sie aber über jedes andere Sprechen hinaus leisten, ist dies, daß sie dem Men- 
schen dazu verhelfen,' etwas vom Sinn seines Daseins zu verstehen. 

Eigentümlich wie die Bedeutung dieser Worte ist auch ihr Schicksal: weil sie 
nicht weiter rückführbar sind und sich darum auf nichts Nachprüfbares beziehen, 
weil sie eine Semsrichtung und keine Seimbeschreibung angeben, sind sie zum 
Tummelplatz von unbedachten Meinungen, Sentenzen und Parolen geworden. Jeder 
glaubt bereits zu wissen, um was es in ihnen geht, wo sie doch ganz und gar darauf 
angelegt sind, dem Menschen allererst zu zeigen, was in ihm vorgeht. So sind sie 
mehr als jede andere Aussage der Fehldeutung ausgesetzt. Und es handelt sich 
dabei nicht nur um jene Fehldeutungen, die sich mit der Unzulänglichkeit der 
menschlichen Erkenntniskraft fast unvermeidlich einstellen, sondern viel eher um 
absichtliche Mißdeutungen und Fälschungen. Es ist, als wolle der Mensch mit 
seinen Vorentscheidungen der Botschaft, die diesen Worten innewohnt, zuvorkom- 
men, weil sie ihn aus liebgewordenen Bahnen herauswerfen oder doch sein Leben 
in Frage stellen könnten. Hinter dem Gerede, das gerade um diese Worte kreist, 
steht im Grunde die Angst, zur Rechenschaft über sich selbst gezwungen zu werden. 

Von diesem Schicksal sind auch jene Urworte nicht verschont geblieben, die erst 
in der Offenbarung ihren Vollsinn erhalten haben. Das gilt nicht zuletzt auch für 
das Wort •Friede", um das eine geradezu babylonische Sprachverwirrung entstan- 
den ist. Immer wieder haben sich freventliche Hände nach ihm ausgestreckt, um 
es aus seiner Verknüpfung mit dem durch Gott verheißenen, in Christus erfüllten 
Heil loszureißen und zum Mittel politischer oder sozialer Zwecksetzungen zu miß- 
brauchen. So mußte es sich die Erniedrigung zum Schlagwort gefallen lassen. Der 
Sprachgebrauch unserer Tage gibt dafür erschütternde Belege. Wie weit der Sinn 
von Friede verfehlt werden konnte, zeigt etwa das Sprachungetüm •Friedens- 
kämpfer" (als ob dieses Himmelsgeschenk jemals •erkämpft" oder •erzwungen" 
werden könnte!); nicht minder aber auch das fast unausrottbare Vorurteil, als ob 
der Friede wie ein Rechtsgut auszuhandeln und sicherzustellen sei. 

Wo es, wie im Wort Friede, um Sinn und Bestand des Menschseins geht, führt 



166 Eugen Biser 

alles vordergründige und zweckbetonte Gerede nur zu uferloser Verwirrung. Ein- 
zig das erhellende und befreiende Wort der Offenbarung kann hier wieder Klar- 
heit schaffen; es nimmt selbst den natürlichen Sprachgebraudi des Wortes •Friede" 
in seine Hut. Der Grund dafür ist einleuchtend: Seitdem Gott gesprochen hat, kann 
der Mensch von sich aus überhaupt gar nicht mehr sagen, was Friede ist; er muß 
es sich vielmehr zuvor vom Herrn seines Lebens sagen lassen. Das Wort des Herrn 
aber wirkt zugleich den Frieden; sein Sagen ist ein Schenken. Das gilt vor allem 
für die Fülle des Friedens, die mit dem neutestamentlichen Heil gekommen ist. 
Darum kann Christus bei seinem Abschied aus dieser Welt sagen: •Den Frieden 
hinterlasse ich euch. Meinen Frieden gebe ich euch. Kicht wie die Welt (ihn) gibt, 
gebe ich (ihn) euch" (Joh 14, 27). Noch deutlicher ist die lapidare Aussage des 
Epheserbriefs: •Er ist unser Friede" (2,14). Auf alles, was Friede heißt, hat Chri- 
stus die Hand gelegt. Es ist von seinem Leben und Werk unablösbar. Wer den Frie- 
den ohne Christus denkt und sucht, muß ihn verfehlen. Was Friede ist, steht und 
fällt mit der Person und dem Werk des Gottmenschen. 

Bei dem Versuch, sich den Sinn des Wortes •Friede" von Gott sagen zu lassen, 
sollen im folgenden die paulinischen Gefangenschaftsbriefe befragt werden, weil 
in ihnen das Thema besonders eindringlich und tief durchgeführt ist. 

Der Friede Christi 

Die erste, gleichsam ein-weisende Auskunft des Apostels auf die Frage nach dem 
Frieden lautet: der Friede ist die Sache Gottes. Dieser Gedanke bildet gleichsam die 
Folie für alle übrigen Aussagen. Er geht auch durch alle Briefe hindurch. Der 
Segensgruß des Epheserbriefs wünscht •den Brüdern Friede und Liebe samt dem 
Glauben von Gott, dem Vater, und dem Herrn Jesus Christus" (6, 23). Der Philip- 
perbrief kennzeichnet den Frieden ausdrücklich als den Frieden Gottes (4. 7). Ja, 
er formt aus dieser Überzeugung geradezu einen neuen Gottesnamen (analog etwa 
zur einleitenden Gebetsanrufung im zweiten Korintherbrief: •Gepriesen sei der 
Gott und Vater unsres Herrn Jesus Christus, der Vater der Erbarmung und der 
Gott alles Trostes"): Er spricht vom •Gott des Friedens" (4, 9). Friede ist demnach 
so sehr die Setzung Gottes und zugleich so sehr reine, die irdische Unzulänglichkeit 
durchbrechende Vollkommenheit, daß von ihm aus eine Wesensbenennung Gottes 
möglich wird. 

Doch schenkt Gott seinen Frieden nicht in jener naturhaft-selbstverständlichen 
Weise, wie er, der Schöpfer der Welt, die Sterne leuchten und die Blumen blühen 
läßt. Friedensstifter ist Gott vielmehr dadurch, daß er in ein neues Verhältnis zur 
Welt eingetreten ist und sie aus der Verlorenheit ihres hinfälligen Zustands in die 
Herrlichkeit seines unvergänglichen Lebens hineingenommen hat. Friede zwischen 
Gott und der Welt zu stiften ist daher die vorzüglichste Aufgabe des Mittlers und 
Erlösers. Das wird mit allem Nachdruck herausgestellt. •Und Gott gefiel es", heißt 
es im Kolosserbrief, •daß die ganze Fülle in ihm wohne und daß er . . versöhne, 
was auf Erden und im Himmel ist, indem er durch sein Blut am Kreuz Frieden 
stiftete" (1,20). In plastischer Bildhaftigkeit führt der Epheserbrief denselben 
Gedanken aus. Christus ist der Friede, indem er die trennende Scheidewand 
zwischen Juden und Heiden niederlegte und damit den Grund der Feindschaft 



Der •Friede" nach den paulinischen Gefangenschaftsbriefen 167 

beseitigte (2, 14). •Er wollte in sich beide Teile zu einem neuen Menschen umschaf- 
fen und dadurch Frieden stiften. Die beiden wollte er in einem Leib durchs Kreuz 
mit Gott versöhnen, indem er die Feindschaft dort vernichtete. So trat er auf und 
verkündete Frieden, euch, den Fernen, und Frieden den Nahen" (2, 15•17). 

In diesen Sätzen entwickelt Paulus eine ganze Erlösungslehre unter dem Gesichts- 
punkt des Friedens. Friede zwischen Gott und der aus der Liebe herausgefallenen, 
in sich zerklüfteten Welt ist das Motiv, Friede aber auch die edelste Frucht der 
Erlösungstat. Daß das Heilswerk als eine Verkündigung des Friedens bezeichnet 
wird, erscheint besonders bedeutsam. Ähnlich wie Lukas das Friedensmotiv durch 
Engel intonieren läßt, so will Paulus offensichtlich an dieser Stelle deutlich machen, 
auf welche Weise das Wort Friede von Gott her artikuliert wird. Und zwar wird 
es durch die Erlösungstat Christi in die friedlose Welt bineingesprochen. Insofern 
die Erlösung worthaften Charakter trägt, ist sie der Friedensgruß Gottes an die 
Welt. Nun ist aber die Heilstat von der Person des Heilsbringers unabtrennbar. 
Indem Christus die Welt erlöst, stellt er nicht bloß irgendeine Wirkung aus sich 
heraus; er teilt sich vielmehr selbst der Welt mit und verleiblicht sich in ihr. So ist 
die Friedensverkündigung in einem qualifizierten Sinn Verkündigung Christi. Das 
sagt mit dem großen Pathos einer Herrlichkeitsaussage, wie wir sie aus dem 
Johannesevangelium kennen, der einleitende Vers: •Er ist unser Friede" (2,14). 
Der Ausdruck steht in einer Linie mit den Selbstbezeugungen Jesu, die sein ver- 
borgenes Wesen durch die Gleichsetzung mit den köstlichsten Dingen des Daseins 
erhellen. Aber er greift im Gegensatz zu den johanneischen Aussagen nicht auf 
sichtbare, sondern auf geistig-psychologische Wirklichkeiten zurück. So tritt er 
unmittelbar neben das Wort des Kolosserbriefs, das den in seiner Gemeinde inne- 
wohnenden Herrn •die Hoffnung auf die Herrlichkeit" nennt (1, 27). Wo die 
Welt • und gemeint ist vor allem die christliche Innenwelt • mit Gott in Über- 
einstimmung gelangt ist, wo die naturhafte Distanz durch den Geist der 
Gotteskindschaft und Liebe in ein Verhältnis inniger Nähe und Vertrautheit 
umgewandelt ist, da hat der Friede Einzug gehalten. Doch Friede nicht nur als ein 
sachlicher Zustand, sondern lebendig, persönlich, als eine vorzügliche Weise der 
Anwesenheit Christi inmitten der Seinen. Und damit ist auch schon gesagt, daß 
dem Wortlaut nicht Genüge geschähe, wenn der Gesichtskreis auf ein individuelles 
Erleben eingeschränkt bliebe. Friede heißt Christus nicht in der Weise eines 
Gefühls, sondern einer personalen Beziehung. Dort, wo unter den Menschen nicht 
mehr die trennende Scheidewand besteht, wo sich alle zur Lebenseinheit des einen 
neuen Menschen zusammengeschlossen wissen, dort ist das einigende Band, in letzter 
Tiefe gesehen, Christus selbst, der Künder und Stifter des göttlichen Friedens. 

Friede und Kirche 

Schon das Friedenswerk Christi läßt sich nicht voll verstehen ohne den Blick auf 
sein mystisches Fortleben in der Kirche. Erst recht verlangen die übrigen Aussagen 
der Gefangenschaftsbriefe, daß auch die Kirche als Trägerin des Friedens Beach- 
tung finde. 

In diesem Sinne mahnt das vierte Kapitel des Epheserbriefs, das mit großer Ein- 
dringlichkeit zur Einheit des christlichen Gemeindelebens mahnt: •Seid eifrig darauf 



168 Eugen Biser 

bedacht, die Einheit des Geistes zu wahren durch das Band des Friedens!" (4, 3). 
Das Wort steht in sehr bedeutsamen, kaum ausgeschöpften Zusammenhängen. Vor 
allem weiß es darum, daß der seinshaften Vereinigung der Gläubigen zu dem einen 
Leib eine Vereinigung im Glauben und in der Liebe zu einem Geist entsprechen 
muß. Wie die Kirche als Leib Christus zugesprochen und von ihm her benannt 
wird (vgl. Rom 12,5; 1 Kor 12,27), so ist der Herr auch •der Geist" (2 Kor 3,17), 
das eigentliche Formprinzip des Geistes der Kirche. Hier ruht der Akzent auf der 
menschlichen Mitwirkung. Ob sich das christliche Glauben und Lieben wirklich zu 
jener Einheit fügt, deren Lebensmitte Christus selbst ist, das hängt entscheidend 
von der Friedensgesinnung der Christen ab. Das •Band des Friedens" ist gleich- 
sam die lebendige Grenze, innerhalb deren die Einheit des Geistes überhaupt nur 
möglich ist. Hier ist der Friede nun auf einmal nicht mehr Gottes Werk, sondern 
menschliche Gesinnung und Haltung. Das kann nicht verwundern. Ist doch der 
Getaufte, wie gerade der Kolosserbrief betont, mit Christus begraben und auf- 
erweckt (vgl. 2,12), also ganz in das Erlösungswerk hineingenommen. So muß 
auch die vorzüglichste Wirkung der Heilstat in irgendeiner aktiven Weise ihm 
zugeeignet sein. Daraus ergibt sich als Folgerung: nur dort, wo der Christ das 
Seine beiträgt zum Friedenswerk Christi, kann sich der Friede als Gabe von Gott 
her verwirklichen. 

Überraschend ist die Wendung, die derselbe Gedanke im Kolosserbrief erfährt: 
•Der Friede Christi herrsche'in euren Herzen; denn dazu seid ihr berufen als ein 
Leib" (3, 15). Wiederum meint Herz nicht den •Sitz" des subjektiven Gefühlslebens, 
sondern die aufgeschlossene und alle miteinander verbindende Innerlichkeit. Diese 
wird mit einem Kampfplatz verglichen, auf dem der Friede • wie ein siegreicher 
Feldherr nach der Schlacht • triumphieren soll. Dennoch weht aber in diesem Wort 
ein ganz anderer Geist als in der Parallelstelle. Lag nämlich im Epheserbrief der 
Akzent auf dem personalen Bemühen des einzelnen um die Einheit des Geistes, 
so tritt hier der Friede wie eine selbständig handelnde Person dem Menschen gegen- 
über. Er herrscht und regiert. Aber nicht wie ein fremder Herrscher, dem man sich 
nur aus Zwang beugt, sondern wie einer, dem man sich freiwillig und aus inner- 
ster Überzeugung ergeben hat. Im Grunde meint darum •der Friede Christi" dasselbe 
wie Christus, •unser Friede" (Eph 2,14). Er herrscht, insofern er alle durch das 
Band der Liebe und des Friedens einigt. Ihm soll sich der einzelne jeweils von 
neuem in personaler Entscheidung, unter Verzicht auf die selbstsüchtige Durch- 
setzung seiner persönlichen Ziele, in Liebe hinschenken. Je vorbehaltloser er das 
tut, je mehr er, auf alles Eigene verzichtend, Christus über sich herrschen läßt, 
um so inniger wird er mit allen Gläubigen gleichsam zu einer Person, wie es im 
Galaterbrief heißt: •Ihr alle seid einer in Christus Jesus" (3, 28). Jeder einzelne 
Christ soll darum an der Herrschaft des Friedensfürsten Christus über den Leib 
der Kirche teilnehmen. 

Friede ist demnach beides: göttliche Gegenwart und menschliches Tun; oder 
besser: göttliche Anwesenheit im menschlichen Tun. Zwar ist er Geschenk von oben, 
Überstrom aus dem Hort des trinitarisdien Innenlebens, in dem allein wahrer 
Friede ist, und darum Anzeichen für den Grad der Einverwandlung der Welt 
in Gott. Aber dies alles doch so, daß das Himmelsgeschenk nur dort wirksam wer- 



Der •Friede" nach den paulinischen Gefangensdiaftsbriefen 169 

den kann, wo sich Hände ausstrecken, um es zu empfangen. Dem Mißbrauch, dem 
das Wort ausgesetzt ist, entspricht somit sein rechter Gebrauch, die Voraussetzung 
für seine Verwirklichung. Diese menschliche Seite des Friedens konnte erst in dem 
Augenblick zum vollen Leuchten kommen, wo der Gedanke in den Raum der 
Kirche hineingestellt wurde. Denn sie bezeichnet den Ort, wo sich göttliches und 
menschliches Wirken begegnen. 

Was ist also der Friede? Ein Aufscheinen Christi in unserm Tun. Eine einzig- 
artige Weise seiner Gegenwart im menschlichen Handeln. Es gibt eine Reihe von 
Haltungen • das Neue Testament nennt insbesondere idie Hoffnung, die Liebe 
und die Friedfertigkeit •, die nicht mehr oder doch nicht in erster Linie der Regie 
des Willens, seinen Absichten und Zielen unterliegen. In ihnen wird das Mensch- 
liche gleichsam durchlässig für das Göttliche. Sie lassen sich überhaupt nur echt 
vollziehen, wenn sie von Gott und von Christus her gesetzt und gelebt werden. 

Das Walten des Friedens 

Es bleibt noch die unmittelbar anschließende Frage: Wie verhält sich der Friede 
zum Einzelmenschen? Wie wandelt sich das Menschsein unter seinem Einfluß? Die 
Antwort gibt eine der schönsten, von einer letzten Gelöstheit und Güte zeugenden 
Stellen des Philipperbriefs: •Der Friede Gottes, der jedes Begreifen übersteigt, 
bewahre eure Herzen und Gedanken in Christus Jesus" (4, 7). 

Zuerst wird noch einmal die Andersartigkeit, die Überweltlichkeit des Friedens 
unterstrichen. Er ist für unser Begreifen transzendent. Er gehört nicht der verfüg- 
baren Ordnung der Dinge an. Er entstammt dem unzugänglichen Gottesgeheimnis. 
Darum überkommt er auch den sorgenden und gehetzten Menschen wie ein unvor- 
hergesehener himmlischer Bote und ein Geschenk von oben her. So sehr die mensch- 
liche Mitwirkung die Bedingung schaffen muß, unter der er sich allein ereignen 
kann, so sehr entzieht er sich jeder rein innerweltlichen Bestimmung. Und hier 
setzt nun die entscheidende Auskunft ein. Der Friede regelt nicht etwa eine Teil- 
frage des Daseins, er hilft nicht über eine schwierige Stelle oder über ein ungelöstes 
Problem hinweg. Er wirkt nicht therapeutisch. Was er tut, ist ganz anderer Art. Er 
bewahrt. Er umgreift das Dasein als Ganzes und zwar vor allem den Herzens- und 
den Gesinnungsbereich und trägt sie dem Herrn und Erlöser entgegen. 

Damit gewinnt der Friede plötzlich eine zuvor noch unbekannte Nähe zu den 
beiden Ideen, die man als die Urformen des •Umgreifenden" ansprechen muß: 
zur Seins- und Gottesidee. Zur Semsidee, insofern wir alles, was wir denken, 
immer nur in ihrem Licht, entweder als ein Wirkliches, ein Mögliches oder auch 
ein Unwirkliches, zu denken vermögen. Zur Gottes'idct, insofern von ihr die 
Bestimmung Anselms von Canterbury gilt, der sie das •Quo maius nihil cogitari 
potest", das alles Denkbare Übersteigende und Umgreifende nennt. Seins- und 
Gottesidee sind aber • als Setzungen der menschlichen Vernunft • immer nur 
sachliche Horizontlinien. Was aber vom Frieden und seinem Walten gesagt wird, 
ist sehr viel mehr. Er setzt nicht nur eine unübersteigliche Grenze, die unsre geistige 
Lebensbewegung nicht ungestraft überschreiten darf, er kommt ihr entgegen: er 
bewahrt. Er ist Hut, nicht Grenze. Er nimmt sich des menschlichen Fühlens und 
Denkens an. Er umhegt es in einer Weise, daß es aus der Hut seiner lebendigen 



170 Eugen Biser 

Ordnung nicht ausbrechen kann. Wer den Frieden Christi gefunden hat, dessen 
Gefühle verirren sich nicht und dessen Gedanken gehen nicht ins Leere. Der Friede 
bewahrt sie. Doch negative Wendungen reichen nicht hin, seine Wirkung auch nur 
annähernd zu umschreiben. Die bewahrende Kraft 'des Friedens meint im Grunde 
etwas ganz anderes. Sie wird ja ein •Bewahren in Christus Jesus" genannt. Das 
bedeutet: sie führt Herz und Gedanken dem Herrn entgegen. Sie läßt die Ströme 
unseres Innern in ihn ausmünden. Sie bewirkt, daß unsere Empfindungen bei ihm 
anlangen, gleichsam in ihm vor Anker gehen und daß unsere Gedanken in ihm 
ihre Helle und ihre Antwort finden. Der Friede leistet demnach so etwas wie eine 
Integration der geistigen Lebensbewegung in Christus. Fühlen heißt fortan: sich 
Eins-Fühlen mit ihm. Denken: seiner selbst Innewerden in ihm. 

Und darum muß eine anfängliche Bestimmung nachdrücklich modifiziert werden. 
Mag es in den naturhaften Urworten tatsächlich nur darum gehen, daß der Mensch 
•vor sich selbst" gebracht wird; in den christlichen Urworten geht es um anderes, 
wie es gerade am Beispiel des Wortes •Friede" klar wird. Sie bringen uns vor 
Gott, besser: sie versetzen uns in die Innerlichkeit Christi als in den Raum, in 
dem wir von Gott her sehen lernen, was es mit uns und unserm Leben auf sich hat. 
Wer hofft, wer liebt, wer, was beides umgreift, den Frieden Gottes gefunden hat. 
der ist nicht mehr auf sich selbst verwiesen. Er ist in den Innenraum Gottes auf- 
genommen. Er lebt wie Gott; denn Gott ist die Liebe. Er weiß sich in ihm gebor- 
gen; denn Gott ist sein Hirt. Er entbehrt nichts, sucht nichts, sorgt um nichts; denn 
der Friede des in sich selbst ruhenden ewigen Seins hat sich ihm mitgeteilt. Doch 
damit ist er zugleich in einer ganz neuen Weise zu sich selbst gebracht. Im Wort 
Friede hört er sich bei seinem Wesensnamen gerufen. In ihm teilt sich ihm der 
ewige Sinn seines Lebens mit, tiefer, heller, gültiger als es jedes Menschenwort 
vermocht hätte. Und er versteht, daß in dieser ruhelosen, von Sorgen und Ängsten 
gepeitschten Welt über ihn gar nichts Wichtigeres gesagt werden kann, als daß 
er zur Gemeinschaft mit dem göttlichen Frieden berufen ist. 




