
Der Christ und seine ungläubigen Verwandten 

Von Karl RahncrS. J., Innsbruck 

Wer das Leben kennt und nicht in einer Umwelt zu Hause ist, die man mittel- 
alterlich nennen könnte, weiß schon aus dem Titel dieses Aufsatzes allein, welch 
dunkle, verworrene und bittere Fragen gemeint sind. Der Christ von heute lebt 
bei uns in einer Diaspora, die tief in seine eigene Verwandtschaft hineinreicht1. Er 
ist vielleicht Konvertit und steht schon so allein in seiner Verwandtschaft. In seiner 
Verwandtschaft gibt es Mischehen, vielleicht unter seinen Brüdern und Schwestern, 
vielleicht ist sogar die Familie, der er selbst entstammt, eine solche. Er lebt unter 
Angehörigen seiner Sippe, die, obzwar ursprünglich katholisch, nicht nur nicht eifrig 
•praktizieren", sondern, wenn man ehrlich ist, glaubenslos geworden sind, u. U. bis 
zu eigentlicher Feindseligkeit, zu offiziellem Austritt aus der Kirche. Wie viele 
von uns leben so vereinzelt und vereinsamt wie unter Fremden, getrennt im Inner- 
sten und Letzten. Wenn es Menschen wären, die uns sonst gleichgültig wären, mit 
denen man von vornherein nicht mehr zu tun hat als in den Dingen des Berufs, der 
Arbeit, der bürgerlichen Konvention, dann wäre alles ja leicht zu tragen; oder 
besser: es wäre nur die Last des Geistes und des Herzens, die sich auf uns legt beim 
Anblick der Tatsache, wie wenig nach 2000 Jahren der Name Christi in der Welt 
bekannt und geliebt wird. Aber es sind ja diejenigen, die uns •angehören", die wir 
lieben, mit denen wir mit tausend Banden des Blutes, des gemeinsamen Empfindens, 
des Lebens und Schicksals, der Liebe verbunden sind, in vielfacher Hinsicht mehr 
als mit denen, die wir die Hausgenossen des Glaubens nennen. 

Wie viele Fragen sind mit diesem Zustand verbunden, wieviel Ängste und 
Schmerzen! Gibt es Tränen, die bitterer sind als diejenigen, die eine christliche 
Mutter weint, wenn ihr Sohn den Glauben seiner Väter preisgibt? Wie kann das 
Herz einer Mutter erzittern, wenn sie sich fragt, ob ihr Glaube oder der Unglaube 
ihrer Umgebung in den Herzen ihrer Kinder siegen wird! Wie kann Spott oder 
höhnische Ablehnung verletzen, wenn sie von denen kommen, die wir lieben (ach, 
die Ungläubigen sind da in Wirklichkeit nicht immer so vornehm, wie sie bei 
offiziellen Reden über Toleranz zu sein vorgeben). Wie schwer lasten oft Konflikte 
zwischen der Erziehung und Treue zur eigenen Familie und der Erziehung und 
Treue zum Christentum, zur Kirche und den Hausgenossen des Glaubens! Wieviel 
quälende Einzelfragen können sich ergeben, die der Moralist in der Theorie wohl 
leicht beantworten mag, die in der Praxis aber dunkel bleiben. Da ist das Sonntags- 
und Freitagsgebot in der religiös geteilten Familie (wo nachgeben, wo sich durch- 
setzen?), von schwierigeren Fragen der christlichen Moral ganz zu schweigen, in 
denen es zu Konflikten zwischen den religiös geteilten Ehegatten kommen kann. 
Was soll eine Mutter zu ihrem Kind sagen, wenn der Vater nicht teilnimmt am Fest 

1 Es ist im folgenden nicht eigentlich an jene konfessionelle Gespaltenheit gedacht, in der 
verschiedene christliche Bekenntnisse in derselben Sippe vertreten sind, aber so, daß allen 
ihr christliches Bekenntnis ernst ist. Doch wird man nicht leugnen können, daß diese kon- 
fessionelle Vermischtheit in nicht wenigen Fällen Ausdruck einer religiösen Gleichgültigkeit 
oder nur noch wenig maskierten Ungläubigkeit bei irgendeinem der Teile ist. 



172 Karl Rahner 

der Erstkommunion, auf das sie das Kind in starkem Glauben und heißer Liebe 
vorbereitet hat? Was soll sie empfinden, wenn jedes Wachsen der Liebe des Kindes 
zu seinem Vater (das sie doch wünschen sollte) ein Wachsen der Gefahr für den 
Glauben des Kindes ist? Was soll ein Vater tun, wenn seine Tochter heiratet, ohne 
das Gebot der Kirche zu beachten, wenn er diese Ehe nicht als gültig vor Gott 
erkennen kann? Wie soll man sich gegenüber diesen so neu erworbenen Verwandten 
verhalten? Wo wird Diskretion Feigheit, wo Bekennermut Aufdringlichkeit der 
Propaganda, die das Gegenteil ihrer Absicht bewirkt? Wie quälend kann das 
Gefühl sein, es diesen Verwandten gegenüber immer falsch zu machen: man kom- 
promittiert seine Kirche durch die eigenen Fehler (die die andern nur gar zu gern 
dem Christentum und nicht dem Christen anlasten); man ist aufdringlich oder feig; 
man ist nur zu leicht auch in einer gereizten Stimmung gegen kirchliche Autoritäten, 
Priester, Glaubensgenossen, weil sie mit ihrem Verhalten (wirklich oder vermeint- 
lich) das Christentum (d. h. in diesem Fall, genau genommen, den siegreichen 
Glanz der eigenen Überzeugung) vor den nicht-katholischen Verwandten blamieren; 
man ist verlegen andern gegenüber hinsichtlich des Vulgärkatholizismus (oder des 
Christentums, wie es in andern, südlichen Ländern praktiziert wird); man ärgert 
sich, weil man an •die anderen" denkt, über den Mischmasch von Glaube, spieß- 
bürgerlicher Tradition, klerikaler Primitivität und problematischer politischer Mei- 
nungen, den man bei •seinen" Leuten entdeckt; man vergleicht unwillkürlich, ob 
das Gute, das draußen ist: an Wissenschaft, Kunst, tapferer edler Menschlichkeit, 
auch genügend deutlich drinnen zu finden sei, daß es jedermann (d. h. die wir 
kennen und lieben) bemerken kann und zugeben muß, daß wir als Katholiken 
nichts aufgegeben haben oder entbehren. Man braucht auf jeden Fall tausend 
Reflexionen, Begründungen und (wenigstens innerlich gehaltene) Apologien, um 
mit der •konkreten Kirche" fertig zu werden, weil man sie und das Leben in ihr 
unweigerlich und gleichzeitig sieht mit den Augen derer, die draußen sind und die 
wir so lieben, daß wir, auch dann wenn wir ganz und bedingungslos katholisch sind, 
unwillkürlich auch mit ihrem Gefühl auf all das reagieren (ach, das kann sich ein 
Normalkatholik aus den guten alten Zeiten gar nicht vorstellen). 

Das Dunkelste und Schwerste aber an diesen Verhältnissen ist die Frage nach 
dem ewigen Heil derer, die wir lieben. Wir wären ja nicht katholisch, würden wir 
das Christentum, die Kirche und das Leben mit ihr nicht als Gottes gnädigen und 
verpflichtenden Willen an uns und an sie betrachten, würden wir nicht Gottes 
Gnade in der Kirche als •heilsnotwendig" bekennen; wir wären leichtsinnig, feig, 
oberflächlich und lieblos, wollten wir tun, als hätten wir keine Pflicht der Liebe, 
uns zu sorgen für das Heil derer, die Gottes Vorsehung mit uns verbunden hat. Dar- 
um aber liegt auf uns die Last der anderen. Welche ist schwerer als die Sorge und 
Verantwortung für das ewige Heil! Die andern mögen lachen oder verwundert 
sein: •Haben die Leute Sorgen!" Wir können nicht zu denen gehören, die meinen, 
es gebe kein ewiges Leben oder da müsse alles unvermeidlich gut ausgehen. Wenn 
wir • getauft, genährt mit dem Leib des Herrn, lebend in der Gemeinschaft 
der Berufenen Gottes, belehrt durch das Wort Gottes, betend • dennoch geheißen 
sind, in Furcht und Zittern unser Heil zu wirken, wenn wir erfahren haben an uns 
selbst, wie leicht der Mensch sich selbst betrügt und vor seiner letzten Verantwor- 



Der Christ und seine ungläubigen Verwandten 173 

tung flieht, können wir dann anders als auch an das ewige Heil der andern mit 
heiliger Furcht denken, können wir uns dann so leicht mit dem guten Gewissen 
der anderen beruhigen? 

Es kann nicht die Absicht eines kleinen Aufsatzes sein, auf all die Fragen ein- 
zugehen, die sich schon durch die Überschrift stellen. Es muß genügen, zu diesem 
und jenem Punkt ein Kleines zu sagen. 

Das Erste ist dieses: wir müssen uns mit diesem Schicksal der Familiendiaspora 
innerlich vertraut machen. Es wird in absehbarer Zeit keine Periode kommen, wo 
wirklich wieder etwas damit gesagt wäre, daß der •Gotha" bei einer Familie die Kon- 
fession der ganzen Familie vermerkt. Natürlich können und sollen wir kämpfen für 
die Glaubenseinheit unserer Familien. Aber wir leben in Zeiten, in denen wir 
kaum mehr erwarten können, daß sie auch tatsächlich das Normale und das im 
Durchschnitt Erreichbare ist. Wir werden mehr als früher Fremdlinge sein selbst 
unter denen, die wir lieben. Die Worte des Evangeliums2 vom Zwiespalt, den 
Christus in die Familien selbst hineinbringt (Mt 10, 21 f., 34 ff.), von der Entschei- 
dung für ihn gegen seine eigene Sippe (Mt 10,37) erhalten heute wieder ihren 
harten Klang und ihre praktische Bedeutung, ohne daß man solchen Worten erst 
noch einen •übertragenen" Sinn abgewinnen müßte. 

Es ist hier nicht der Ort, geistesgeschichtlich und soziologisch den Gründen dieses 
Wandels nachzugehen3, das an sich Vermeidbare und das Unvermeidliche daran 
zu scheiden. Die Tatsache bleibt. Eine Tatsache ist aber immer von Gott her auch 
(selbst wenn sie der Schuld entsprungen ist) ein Auftrag, eine Aufgabe und eine 
Gnade. Das gilt es zu sehen. Früher • wie im Brevier • fingen die Heiligenleben 
fast stereotyp damit an, daß der Heilige von •ehrbaren und frommen Eltern" 
geboren wurde und darum natürlich auch schon sehr früh Zeichen der Heiligkeit 
an den Tag legte. Und noch heute ist das Nichtkatholischsein der Eltern ein Weihe- 
hindernis (CJG can. 987, 1) für einen Konvertiten. Aber es können sich gegenseitig 
ausschließende Dinge zugleich Gnade sein. Es ist schwer, allein ein Christ und 

* Vgl. auch Mt. 7, 6; 8, 21 f.; 10, 21. 35•37; 12, 46•50; 19, 29; 24, 10; Mk 6, 4; 10, 28•30; 
13, 12 f.; Lk 2,49; 4,23•30; 9,57•62; 14,26; 17,34 f; 18,29 f.; 21,16; Apg 5,13; 
16,1•3; 20,30; Rom 16,12; 1 Kor 5,2; 7, 12 ff.; 10, 25 ff.; 15,29; Kol 4, 5 f.; 1 Thess 
4, 12; 1 Tim 6, 1 f.; 1 Petr 2, 12; 4, 4. Es fällt auf, daß in der apostolischen Predigt kaum 
mehr als andeutungsweise die Rede davon ist, welche Schwierigkeiten der einzelne Christ 
in seiner eigenen heidnischen Familie hatte, welche moralischen Probleme daraus erwuchsen. 
Man wird annehmen müssen, daß man in der Mehrzahl der Fälle (trotz der Worte Jesu) 
familienweise christlich wurde (Apg 11, 14; 16, 15. 32 ff.; 18, 8; 21, 5. 9; 23, 16; Rom 16, 10; 
1 Kor 1, 11. 16; 5, 10. 13; 7, 13 f.; 16, 15), was im Orient und bei der damaligen sozialen 
Struktur nicht unwahrscheinlich ist. Man könnte an sich denken, daß das Christlichwerden 
eines •Hauses" gerade wegen seiner Außergewöhnlichkeit hervorgehoben werde. Aber warum 
merkt man dann so wenig von den Schwierigkeiten, die das Christsein in einer heidni- 
schen Familie verursachen mußte? 

3 In einem Versuch über •Die Chancen des Christentums heute" wurde versucht, zu zeigen, 
warum geschiditstheologisch nicht zu erwarten sei, daß die kulturell und institutionell ge- 
schlossenen Christentümer des Abendlandes in der Form, in der wir sie vom Mittelalter 
her gewöhnt sind, bleiben werden. Hier muß auf diese Darlegungen verwiesen werden. Sie 
gelten auch für die religiöse Struktur der einzelnen Familien und Sippen. Vgl. Ä'. Rahner, 
Das freie Wort in der Kirche. Die Chancen des Christentums heute. Zwei Essays. (Einsie- 
deln 1953) S. 54•62. 



174 Karl Rahner 

Katholik zu sein in einer heidnischen oder säkularisierten Familie und Sippe. Aber 
solches Christentum ist dann auch nicht in Gefahr, ein Trachtenvereinschristentum 
(wie man es genannt hat) zu werden oder zu bleiben. Solches Christentum wird 
Glaubenslicht und -gnade nicht verwechseln mit einer Sicherheit, die nur Gewohn- 
heit und der Trieb ist, darum im Bisherigen zu verharren, weil das am bequemsten 
ist. Dieses Christentum des Vereinzelten muß immer neu errungen werden, es muß 
aus seiner eigenen Kraft leben und kann nicht das soziologische Produkt der Um- 
welt sein. Es wird angestrengter, angefochtener und bekümmerter sein, es wird ein 
Baum mit weniger Blättern und Blüten sein als das traditionelle, aber es wird eine 
tiefere Wurzel haben, herber und auf das Wesentliche zusammengefaßt. Es wird 
persönlicher und weniger institutionell sein. Es wird genauer und empfindlicher 
unterscheiden müssen zwischen dem, was zum Wesen des katholischen Christentums 
gehört, und dem, was in der üblichen Praxis bloß volklich, regional, kulturgeschicht- 
lich bedingt ist (einfach darum, weil es sich nicht leisten kann, auch noch all dieses 
Übrige in seiner Sippe und Familie zu vertreten). Aber ist solches Christentum, 
wann und wo es gelingt, schlechter als das mittelalterliche und das barocke Christen- 
tum, in dem zum ersten und dann zum letzten Mal die Welt selber den Eindruck 
machen konnte, man sei schon ein Christ, wenn man so ist wie sie? Oder war man 
nicht auch früher erst ein Christ, wenn man anfing, in seinem Gehör das Wort Got- 
tes vom Wort der Menschen zu unterscheiden, wenn man dem Spruch des Gewissens 
gehorsam war, mochte nun Herr Jedermann um einen herum derselben oder an- 

derer Meinung sein? 

Ist also nicht die heutige Diasporasituation eines Christen innerhalb seiner 
eigenen Sippe doch auch ganz •normal", wenn man sie vom Wesen des Christentums 
her sieht (was nicht heißt, daß die frühere •anomal" gewesen sei)? Dieses Chri- 
stentum ist persönlicher, weniger vom Institutionellen, vom Traditionellen getragen, 
weniger umweltsbedingt. Es ist darum gefährdeter. Gefahren darf der schwache 
Mensch nicht leichtsinnig heraufbeschwören. Aber wo sie sind, haben auch sie die 
Verheißung der Treue Gottes. In unserem Fall der Verheißung dafür, daß ein 
Christentum wird, das weniger als bisher amalgamiert ist mit dem Religiösen von 
unten, das im Mittelalter einer jeden Kultur gegeben ist. Wenn das Martyrium die 
Situation des extremsten Widerspruchs zwischen dem Glauben und der Umwelt 
des Glaubenden ist, dann ist die Situation, um die es uns hier geht, der Anfang 
oder eine Art des Martyriums. Von ihm hat aber Ignatius von Antiochien gesagt 
(Rom 3,2), daß man da erst anfängt, in Wahrheit Christi Jünger zu werden. 

Das Zweite, was zu sagen ist, scheint dies zu sein: die Last, die uns mittel- 
europäischen Christen auferlegt ist • als Gnade •, darf nicht dadurch abgeworfen 
werden, daß man sich möglichst aus dem Verband dieser seiner Verwandtschaft 
herauslöst. Man kann das zwar heute fertigbringen. Bei der heutigen Gelockertheit 
des Sippenzusammenhangs ist das leicht möglich; man kann sich schon früh •auf 
eigene Füße" stellen; man verdient sein Brot selber; man kümmert sich auch sonst 
nicht sehr um •die lieben Verwandten", und meist beruht das ja auf Gegenseitig- 
keit. Aber man sollte das nicht tun und diese Familiendesintegration nicht deswegen 



Der Christ und seine ungläubigen Verwandten 175 

fördern, weil die Verwandten keine Christen und Katholiken sind. Es mag extreme 
Fälle von so großer Gefahr und Feindschaft geben, daß einem nichts anderes übrig 
bleibt als wie Abraham auszuziehen aus seinem Land, seiner Verwandtschaft und 
dem Haus seines Vaters (Gen 12,1). Aber im allgemeinen wird man sich davor 
hüten nlüssen, die Opfergabe des Glaubens an Gott zum Vorwand zu nehmen, 
Eltern und Verwandten das zu versagen, was ihnen nach Gottes Willen selbst 
von Natur geschuldet wird • und damit genau das zu tun, was Jesus Mk 7,9-13 
tadelt. Die Christwerdung eines Einzelnen aus einer unchristlichen Verwandtschaft 
heraus setzt ja fast immer ein überdurchschnittliches Maß von Selbständigkeit und 
Unabhängigkeit des Denkens und Empfindens voraus. Damit ist aber die Gefahr 
gegeben, daß sich dieser •Protestantismus" gegenüber den Verwandten auch • 
und jetzt im Namen des neuen Glaubens • auf Dinge ausdehnt, die besser davon 
verschont blieben. 

Es ist für unser Problem beachtlich, daß Paulus die Ehegemeinschaft aufrecht- 
erhalten wissen will, wenn einer der Ehepartner Christ wird, und eine Initiative 
zur Scheidung nur dem unchristlichen Teil zugesteht. Der Christ soll sich offenbar 
als Christ gerade durch die größere Treue zu den natürlichen Ordnungen bewäh- 
ren, in denen ihn die Gnade des Glaubens von oben fand (1 Kor 7,12-16). Der 
Apostel erwartet sich davon einen heiligenden Segen für die Verwandtschaft, 
selbst wenn diese nicht oder noch nicht christlich geworden ist (1 Kor 7,14). Solche 
Gleichzeitigkeit der Treue gegen den neuen Ruf Gottes zum Glauben und der 
Treue zu den alten Menschen mag wie ein Speer durch das eigene Herz gehen. Er 
muß ausgehalten werden. Eine solche Aufgabe bringt viele Konflikte und Fragen 
mit, deren schwierige kasuistische Lösung hier natürlich nicht möglich ist. Wo das 
Herz tapfer und selbstlos liebend zumal ist, wo es sich nicht verwundert darüber, 
daß es mit dem Kreuz Christi (noch mehr als mit seinem Trost) gesegnet wird, da 
wird es den rechten Weg in diesen Fragen finden. Mühsam vielleicht und in immer 
neuem Versuch. Aber zu mehr, als an einer nie abgeschlossenen Aufgabe in Geduld 
weiterzuarbeiten, sind wir auch in diesem Falle nicht verpflichtet. 

3. 

Zum Dritten ist ein schüchternes Wort zum Dunkelsten an diesem ganzen Thema 
zu sagen: zur Sorge um das ewige Heil unserer Angehörigen, die nicht unseren 
Glauben und unser christliches Leben teilen. Man kann heute bei uns zulande den 
Eindruck haben, als ob man dieses Problem verlegen umgehe. Man handelt im 
Katechismus die Frage von der alleinseligmachenden Kirche einmal ab und geht 
dann im Leben an ihr stumm vorüber, dort also, wo sie lebendig und konkret 
wird. Und doch: •Wie ist es mit meinem Vater, wenn er ohne Sakramente starb, 
weil er um solche Dinge sich nicht kümmerte, obwohl er ,an sich' katholisch war?" 
•Wie soll ich denken von meinem Onkel, der aus der Kirche austrat und so blieb 
bis zu seinem Tod?" Wie oft werden solche Fragen und viele ähnliche in den ver- 
schiedensten Abwandlungen des Lebens heimlich gestellt und noch öfters verlegen 
und achselzuckend unterdrückt. 

Eins ist zunächst selbstverständlich: wir wissen bei keinem eine wirkliche und 
bestimmte Antwort. Bei keinem. Auch nicht bei den •guten Katholiken", die •mit 



176 Karl Rahner 

allen heiligen Sakramenten versehen" starben4. Wir schreiben zwar bei denen, 
die in der Gemeinschaft der heiligen Kirche glaubend und auf Christus in Liebe 
hoffend (freilich soweit wir es beurteilen können, und das ist selbst eine fragwürdige 
Sache) starben, auf das Grab (wie schon in der Alten Kirche): X. K. IN PACE. 
Wir schreiben so, weil wir • für uns und für andere • geheißen sind zu hoffen. 
Aber dieses Wort zuversichtlicher Hoffnung, das auf den Todesanzeigen manchmal 
eine gar zu selbstbewußte Tönung erhält, als ob nicht alles unverdiente Gnade 
und unbegreifliches Erbarmen sei, ist kein Präjudiz für das Gericht Gottes. Alle, 
auch die guten Christen, gehen schweigend in das Dunkel Gottes hinein. Und kein 
sterbliches Auge verfolgt dorthin ihren Weg, und kein irdisches Ohr vernimmt das 
Urteil ihrer Ewigkeit. 

Aber diese Ungewißheit für alle darf umfaßt sein von der Hoffnung für alle. 
Sicher ist die Tatsache, daß einer • greifbar für uns • im Frieden der sichtbaren 
Kirche starb. Diese Tatsache ist ein Grund mehr, für ihn auch den ewigen Frieden 
zu erhoffen, • ein Grund mehr, den wir bei den andern nicht haben. Wir haben 
diesen Unterschied in schweigender Demut hinzunehmen: o Mensch, wer bist du 
denn, daß du mit Gott rechten wolltest (Rom 9,20). Und wenn einer auf dieser 
Erde dem andern, der abgeschieden ist von dieser Welt, fürbittend noch beistehen 
kann, dann geschieht solche Fürbitte vielleicht auch gerade am wahrhaftigsten in 
der verstummenden Hinnahme dieses Unterschiedes. 

Man darf, ja man muß aber auch für alle anderen auf das rettende Erbarmen Got- 
tes hoffen. Zunächst gilt ganz allgemein und zwar heute dringlicher denn je: •Wir 
müssen daran festhalten, daß von dieser Schuld (der Nichtzugehörigkeit zur Kirche) 
vor den Augen des Herrn niemand betroffen wird, der da in unüberwindlicher Un- 
kenntnis der wahren Religion lebt. Wer aber wird sich anmaßen zu meinen, er 
könne angeben, wo solche Unkenntnis nicht mehr gegeben sein könne; deren Gren- 
zen liegen so verschieden, je nach der Art und Verschiedenheit der Völker, Länder, 
der Anlagen des Einzelnen usw.5". Das gilt nicht nur im Hinblick auf ferne heid- 
nische Völker und Zeiten, das kann auch für diejenigen gelten, die mitten unter 
uns leben. Zwar ist die Kirche •ein Zeichen, das aufgerichtet ist unter den Völ- 
kern", das durch sich selbst ein Glaubensmotiv ist (Dz 1794). Aber damit ist nicht 
gesagt, daß jeder, der in ihrer Nähe lebt, nur mit schwerer Schuld sie als •die Arche 
des Heiles" übersehen könne. Sind wir Katholiken nicht selbst oft diejenigen, die 
durch ihre Schuld jemand den Blick auf das wahre Wesen der Kirche verstellen? 
Jeder Mensch hat nach der Schrift und der Lehre der Kirche hinreichende Gnade, 
sein Heil zu wirken. Jeder, der zu sittlicher Entscheidungsmöglichkeit gelangt ist, 
verwirkt darum sein Heil immer nur durch eigene Schuld, und jeder, der sein 
Heil findet, findet objektiv das Heil der Kirche, das man auch schon im voraus zur 
greifbaren Kirchenzugehörigkeit haben kann6. Wo dieses Heil allerdings zu seiner 
vollen empirischen Gestalt gelangt, entfaltet es sich auch in die greifbare Zuge- 

4 Wir sehen vom Fall einer Heiligsprechung ab. Die theologische Begründung dieser »Aus- 
nahme" gehört nicht hierher. Tröstlich ist sie gewiß. Denn daß es in der Kirche eine Selig- 
sprechung, aber keine •Verlorensprechung" gibt im Reiche Gottes auf Erden, ist eine Tat- 
sache voller Verheißung. 

6 Pius IX. •Singular! quadam" (Dz 1647). 
• Vgl. Dz 796; 388; 413. 



Der Christ und seine ungläubigen Verwandten 177 

hörigkeit zur Kirche hinein7. Aber daraus folgt noch nicht, daß jeder in jedem Fall 
die hinreichende, nur durch schwere Schuld vereitelbare Gnade dafür haben müsse, 
daß das von ihm in Glaube und Liebe ergriffene Heil sich schon zu seinen Leb- 
zeiten auch in die greifbare Gliedschaft an der Kirche entfalten könne. Wer dies 
behaupten würde, der würde einschlußweise sagen, daß jeder Erwachsene, der 
längere Zeit unter katholischen Christen gelebt hat und nicht katholisch geworden 
ist, in schwerer Schuld der ihm angebotenen Gnade sich versagt habe. Eine solche 
Behauptung aber ist unbeweisbar, verstößt gegen die Liebe und die Achtung, die 
wir der Gewissensentscheidung des andern bis zum positiven Beweis seiner Schuld 
zu zollen haben. Es ist eine theologische Wahrheit: man kann die eine Gnade Got- 
tes zu seinem Heil ergreifen, ohne daß man sie darum schon in ihrer ganzen, viel- 
fältigen Leibhaftigkeit und in der ganzen Breite der Konkretheit seines Lebens 
aufgenommen zu haben brauchte8. Es wäre falsch zu meinen, dieser Prozeß der 
entfalteten Annahme des wirklich Ergriffenen hätte in jedem Fall die nächste 
Möglichkeit, bei jedem sich schon im irdischen Leben bis zur vollendeten Gestalt 
des Christseins nach all seinen Dimensionen auszuwirken. 

Es kann also sein, daß jemand sich in einer uns nur schwer oder gar nicht zugäng- 
lichen Tiefe des Gewissens Gott glaubend gebeugt hat, und der Entfaltungsprozeß 
dieses Heilsvorgangs zum vollen kirchlich-katholischen Christentum an irgend einer 
Stelle, ja schon sehr früh, auf ein unüberwindliches Hindernis stößt (in den Denk- 
schemata, in den Abläufen des Empfindens, in Gewohnheiten, Vorurteilen auf 
beiden Seiten usw.), so daß es dem im Kern seines Wesens Begnadeten faktisch 
unmöglich wird zu erkennen, daß er in diesem Christentum nur der weiter aus- 
differenzierten, vielfaltig artikulierten Leibhaftigkeit dessen begegnet, was er in 
der Tiefe seines Wesens schon ist. Die Theologen fragen sich, was zu dieser Begna- 
dung in der Tiefe des Herzens unerläßlich gehöre. Sie stellen dafür, gewöhnlich 
im Hinblick auf Hebr 11,69, solche Bedingungen auf, die durchaus als von vielen 
erfüllt betrachtet werden können, die •außerhalb" der Kirche und des Christen- 
tums stehen, zumal wenn man bedenkt, daß nach der Lehre des kirchlichen Lehr- 
amtes jede wirklich echte sittliche Entscheidung, die sich dem absoluten Anspruch 
des Sittlichen beugt, zugleich eine (mindestens einschlußweise) Kenntnis und An- 
erkenntnis .Gottes bedeutet10, und daß es eine bisher unbeanstandete Auffassung 

7 Über die Frage, in welchem Sinn jeder, der das Heil findet, es in und durch die Kirche 
findet, auch wenn er nicht greifbar durch das äußere Bekenntnis Glied der sichtbaren Kirche 
ist, vgl. z. B. Karl Rahner, Die Zugehörigkeit zur Kirdie nach der Lehre der Enzyklika Pius 
XII. •Mystici Corporis Christi": ZkTh 69 (1947) 129•188; 

8 Es gibt, wie schon gesagt, das (unter Umständen nur einschlußweise vorhandene) votum 
baptismi, das in Glaube und Liebe schon vor der Taufe rechtfertigen kann. Ebenso gibt es 
eine Vergebung der persönlichen Schuld nach der Taufe im voraus zum Empfang des Buß- 
sakramentes. So gibt es auch Gnade Christi •außerhalb" der Kirche. 

* •.. .denn wer Gott nahen will, muß glauben, daß er ist, und daß er denen, die ihn su- 
chen, ein Vergelter ist"; vgl. auch Denz 1172. 

10 Vgl. Denz 1290. Die Tatsache, daß es nach dieser kirchlichen Lehräußerung keine 
sittliche Verpflichtung ohne Bezug auf Gott gibt, schließt eben auch umgekehrt ein: wo eine 
Stellungnahme zum absoluten Anspruch des Sittlichen wirklich gegeben ist, ist existentiell 
eine Erkenntnis Gottes und eine Beziehung zu ihm realisiert, auch wenn die theoretische 
Artikulation dieses geistigen Vorgangs nur sehr anfänglich und unausdrücklich ist und 
vielleicht sogar koexistiert mit theoretischen Auffassungen, die dem, was so existentiell voll- 



178 Karl Rahner 

in der katholischen Theologie gibt, derzufolge der erforderte Glaube (im Unter- 
schied zu einer bloß metaphysischen Erkenntnis Gottes, die zum Heil nicht ge- 
nügt)11 auch dann noch vorliege, wenn eine gehorsame Glaubensgesinnung, eine 
Glaubenshaltung und -bereitschaft gegeben ist, was auch dort möglich sei, wo ein 
eigentlicher Offenbarungsgegenstand der spezifisch evangelischen Botschaft nicht 
erreicht ist12. 

Bedenkt man dies alles (was hier nur kurz angedeutet werden kann), so wird 
man die Tugenden der Heiden nicht nur darum nicht als •glänzende Laster" 
betrachten, weil sie eine natürliche, aber dem Heil in Christo vorausliegende, für 
es letztlich gleichgültige Güte haben13. Man wird im Gegenteil in vielen Fällen 
durchaus die Möglichkeit offen lassen dürfen, daß es sich um eigentlich übernatür- 
liche, durch die Gnade Christi getragene Tugenden handelt, die das ewige Leben 
bewirken. Jeder wird, wenn er gerettet wird, nur durch die Gnade Jesu Christi 
gerettet. Es gibt kein Werk, das für das ewige Leben tauglich wäre, außer es ist 
vollbracht in der Gnade Christi. Aber damit ist nicht gesagt, daß dies alles nur 
dort geschähe, wo der Mensch ausdrücklich im Bereich seines gegenständlichen, 
begrifflichen artikulierten Wissens weiß, daß es in Christi Gnade geschieht. Wenn 
wir daher in unserer Umgebung Menschen begegnen, vor deren sittlicher Haltung 
wir die größte Achtung haben können, dann stehen wir vielleicht vor Menschen, die 
nur nicht wissen, welche Macht die Gnade Christi und die heilige Kraft Gottes in 
ihrem Wesen schon ausgeübt hat. Vielleicht! Das aber genügt, um vertrauensvoll 
zu hoffen. Denn wirklich entscheidend mehr wissen wir ja auch von uns selbst nicht 
und hoffen dennoch zuversichtlich. 

Man darf wohl in diesem Zusammenhang auch einmal folgendes sagen: von 
unserer Katechismus- und Beichtstuhlpraxis her sind wir gewohnt, das Axiom: 
bonum ex integra causa, malum ex quolibet defectu, etwas gar zu einfach und un- 
gerecht streng zu verstehen. Es ist grundsätzlich richtig: man kann sich in einer 
Dimension seines Daseins und des Sittlichen (durch eine schwere Schuld) Gott ver- 
sagen und dann geht der ganze Mensch des Heils verlustig, gleichgültig, welche 
religiösen und sittlichen Teilwerte er sonst noch in seinem Dasein realisiert hat. 
Aber ist darum die uralte Vorstellung, daß im Gericht Gottes die guten und die 
bösen Werke auf der Waage gegeneinander abgewogen werden (eine Vorstellung, 
die in sich und in ihren Voraussetzungen auch sonst an manchen Punkten das theo- 
logische Denken der Kirchenväter mitbestimmt) einfach falsch? Ist der Mensch 
seinsmäßig und ethisch im Vollzug seines Daseins wirklich so locker und phiralistisch 
gebaut, daß ein •Stück" des Menschen ganz heil, ein anderes ganz verderbt sein 
könnte, und dann doch wieder im Endresultat das Ganze das Los des verderbten 

zogen wurde, widersprechen. Es gibt wirklich Menschen, die bloß meinen, Gott nicht zu er- 
kennen, weil sie den traditionellen Namen (mit seinen historischen und subjektiven Bela- 
stungen) mit dem Unsagbaren, den sie in der sittlich-geistigen Entscheidung ihres Daseins 
erreicht haben, nicht zusammenzubringen vermögen. 

11 Vgl. Denz 1173 (Innozenz XI 1679). 
12 Es handelt sich um die sogenannte fides stride dicta, sed virtualis. Man beruft sich da- 

bei nicht zu Unrecht auf Rom 2,12•16. Vgl. dazu den Bericht über die Ansichten von Vega, 
Dom. Sotus, Ripalda, Gutberiet, Straub, Mitzka bei L. Lercher • F. Sddagenhaufen, Insti- 
tutiones Theologicae Dogmaticae I (Innsbruck 1939) 426•430. 

13 Vgl. Denz 1025. 



Der Christ und seine ungläubigen Verwandten 179 

teilen müßte? Es wird richtiger sein14 (bei aller Verschiedenheit der Tugenden und 
Laster15) damit zu rechnen, daß der Mensch, dort wo er vor Gott über sich als 
Ganzen in Freiheit verfügt, wirklich auch das Ganze seines Wesens durchprägt16 

(was noch nicht notwendig heißt, daß ihm dies in jedem Augenblick •gänzlich" 
gelingt), und daß Verhaltungsweisen, die dieser Freiheitsentscheidung widerspre- 
chen, nicht jene tiefe Ursprünglichkeit aus dem innersten Kern der Person haben, 
die zu einer auch subjektiv schwer verantwortlichen Tat17 Voraussetzung ist, auch 
wenn diese personal periphere Verhaltungsweise objektiv von großer, ja größter 
Bedeutsamkeit sein mag. Ist das Gesagte richtig, dann dürfen wir vermuten18 und 
hoffen: wenn wir einem Menschen begegnen, von dem wir den Eindruck haben, daß 
er an irgendeinem Punkt der sittlichen Ordnung und zwar • wohlgemerkt • auf 
die lange Dauer seines Lebens und in einer Weise, die ihn irgendwie als Ganzen 
prägt, in einer absoluten Weise sich für das Gute entschieden hat, dann haben wir 
guten Grund zu vermuten und so zu hoffen, daß jene Taten und Haltungen seines 
Lebens, die nach christlicher Sitten- und Glaubensnorm objektiv nicht richtig waren, 
subjektiv doch nicht jener innersten Mitte der Person und jener innersten Geistes- 
klarheit und -freiheit entsprangen, aus der allein eine auch subjektiv schwere Schuld 
entspringen kann. 

Man darf dieses Kapitel nicht beschließen, ohne noch ausdrücklich auf eine beson- 
dere Frage eingegangen zu sein, die sich in der Theorie und in der Bitterkeit des 
Lebens nur zu deutlich und oft stellt: Wie ist es mit jenen unserer Angehörigen, 

14 Vgl. zu den hier nur eben berührten Problemen: K. Rahner, Zum theologischen Begriff 
der Konkupiszenz: ZkTh 65 (1941) 61•80; Schuld und Schuldvergebung: Anima 8 (1953) 
258•272; Von der Not und dem Segen des Gebetes3 (Innsbruck 1952) 98•111 ( = GuL 21 
[1948] 407•418). 

16 Diese Verschiedenheit bleibt ja zunächst als objektive, insofern der jeweilige Akt von 
seinem sachlich je verschiedenen Objekt spezifiziert wird. Sie bleibt auch subjektiv: denn es 
wird ja nicht geleugnet, daß man z. B. eine Sünde gegen dieses Gebot begehen und dodi den 
Willen zur Beobachtung jenes Gebotes haben könne. Aber diese Möglichkeit, die gewisser- 
maßen abgelesen wird am momentanen Querschnitt durch die geistige Geschichte einer Per- 
son, bedeutet doch nicht notwendig, daß im Ganzen der Geschichte der endgültigen Freiheits- 
entscheidung einer Person (welche Geschichte eine Einheit und eine Struktur hat) Gutes und 
Böses • gegeneinander gleichgültig und nur umspannt von der einen Haut der Person • 
beieinander liege. Die wirkliche Grundentscheidung einer Person hat vielmehr die Tendenz, 
das Ganze des Lebens der Person in sich hineinzuintegrieren. Wer mit Thomas den Men- 
schen in der Hölle sein läßt, weil er verstockt ist, und nicht ihn verstockt sein läßt, weil er in 
der Hölle ist, und wer dabei nicht behaupten will, daß er dort noch einzelne (auch nur na- 
türliche) Tugenden haben könne, der muß verstehen, was wir hier sagen wollen. 

16 . .. oder in einer bestimmten Richtung zu durchprägen beginnt, was sich, wenn keine 
neue Entscheidung gefällt wird, unweigerlich allmählich im Ganzen der Person durchsetzt. 

17 Man muß hier eine bedeutsame Lücke im terminologischen Handwerkszeug der Ver- 
kündigung feststellen. Es gibt schwere und läßliche Sünden. Diese unterscheiden sich wesent- 
lich, nicht nur graduell, aus der Natur der Sache heraus. Der Grund dieser Verschiedenheit 
liegt nicht nur in der rein objektiven Bedeutsamkeit des Gegenstandes der beiden Sünden- 
arten, die jeweils quantitativ verschieden groß ist. Der Wesensunterschied ist zweifellos 
auch immer begründet in der wesentlich verschiedenen personalen Tiefe, in der der jewei- 
lige Akt in Bezug auf den Kern der Person entspringt und im Entsprung von der Person be- 
halten, die Person prägt. Ist dies richtig, dann muß derselbe Wesg/uunterschied (nicht bloß 
graduelle Unterschied!) aus der Natur der Sache heraus auch zwischen guten Akten bestehen. 
Es gibt •leichte" und •schwere" gute Taten. Dafür fehlt eine allgemein verständliche Ter- 
minologie. Das bewirkt, daß wir uns so umständlich ausdrücken müssen. 

18 Was den einzelnen Menschen angeht, kann es sich ja nie um mehr handeln, selbst wenn 
die angedeutete Theorie richtig ist. 



180 Karl Rahner 

die einmal katholisch waren und es nun nicht mehr sind und sein wollen? Hier 
ist doch noch ein besonderes Problem, das über das allgemeine der Heilsmöglich- 
keit eines Nichtchristen hinausgeht. Heißt es nicht in erschreckender Unerbittlich- 
keit im Hebräerbrief (6,4 ff.): •Wer einmal erleuchtet war, die Himmelsgabe 
genossen und den Heiligen Geist empfangen, wer das herrliche Gotteswort und 
die Kräfte der künftigen Welt gekostet hat und dann abgefallen ist, läßt sich un- 
möglich wieder zur Umkehr bringen" (vgl. auch 2 Joh 9 ff.; 2 Petr 2,20 ff.). Heißt es 
nicht in der Lehre des Vatikanischen Konzils (Dz 1794; 1815), daß diejenigen, die 
den katholischen Glauben unter dem Lehramt der Kirche schon einmal angenommen 
hatten, keinen gerechten Grund haben können, ihn aufzugeben oder ihn unter Auf- 
hebung ihrer Glaubenszustimmung in Zweifel zu ziehen? Es kann hier nicht auf die 
bekannte Kontroverse über den genauen Sinn des Vatikanischen Kanons ein- 
gegangen werden, ob nämlich in ihm mehr gesagt sei, als daß der Katholik keinen 
objektiv gerechtfertigten Grund bei einer Aufgabe des Glaubens haben könne, 
m. a. W. ob darüber hinaus gesagt sei, daß eine solche Aufgabe nur unter subjek- 
tiver Schuld geschehen könne, oder ab der genaue Sinn der Lehrbestimmung noch 
etwas anderes beinhalte. Alle diese Dinge müssen hier auf sich beruhen bleiben. 
Hier seien nur zwei Dinge angemerkt zum Trost derer, die • mit Fug und Recht • 
über den Glaubensverlust eines ehemals katholischen Verwandten trauern. Nicht 
als ob dieser Trost die Trauer und das Bangen nehmen wollte. Nicht also ob wir 
nicht die Pflicht hätten, das unsere zu tun (wenn und so weit wir etwas vermögen), 
den Irrenden in das Vaterhaus zurückzurufen, das er verlassen hat. Die Frage ist 
nur die, ob bei bleibender Trauer noch ein Raum für Hoffnung des ewigen Heiles 
auch in solchen Fällen bleibt, ob man dazu noch etwas mehr sagen kann, als den 
allgemeinen Satz, daß wir niemanden richten dürfen und für alle hoffen und 
beten sollen. 

Ein Doppeltes kann in dieser Hinsicht wohl gesagt werden. Zunächst einmal: 
selbst in der strengsten Interpretation der zitierten Lehre des Vatikanischen Kon- 
zils wird ein ganz bestimmtes, qualifiziertes Geglaubthaben vorausgesetzt19, das 
nicht einfach sicher in jedem vorhanden war, der einmal katholisch war20. Es kann 
ein Katholischsein (auch bei relativ intensiver jugendlicher Praxis der Religion) 
geben, das mehr soziologisch, milieumäßig bedingt ist und als Voraussetzung zur 
Bildung jener qualifizierten Glaubensgesinnung nicht genügt, die die Vatikanische 
Lehre im Auge hat. Es kann also sein, daß eine religiöse Entwicklung faktisch über 
eine Stufe der milieubedingten Vorläufigkeit nicht hinauskommt und jene personale 
Reife, jene geistig und gewissensmäßig erfaßte Eindeutigkeit und personale Selbst- 
verantwortung nicht erreicht, die dafür Voraussetzung sind, daß von einer schwer 

19 Dasselbe gilt, wie man leicht aus dem Text selber sieht, von Hebr 6, 4 ff. 
20 Vgl. Collectio Lacensis VII 534 sq: Die Erklärung der Konzilstheologen, die Lehre 

des Konzils verurteile durchaus nicht die Meinung derer, die behaupten, das Gewissen eines 
Katholiken, der ein •rudis" ist, könne unter Umständen in gewissen Situationen in einen 
unüberwindbaren Irrtum fallen, so daß er einer andersgläubigen Sekte anhange und so • 
ohne eigentliche Glaubenssünde • materiell (aber nicht formell) Häretiker werde. Es 
wäre nun verkehrt und eine seltsame Überschätzung der Heilsbedeutsamkeit der bürgerlich- 
profanen Gebildetheit, wollte man diese •rüdes", die hier gemeint sind, nur unter den im 
profanen Sinn Ungebildeten suchen. Es ist vielmehr eine religiöse Unentwickeltheit zu verste- 
hen die sich ebenso gut oder noch leichter bei den Gebildeten finden kann, als beim •einfa- 
chen Volk". 



Der Christ und seine ungläubigen Verwandten 181 

schuldhaften Aufgabe des Glaubens (als Schuld gegen den Glauben als solchen) 
gesprochen werden kann. Solche Fälle werden heute zahlreicher sein als früher. 
Denn der junge Mensch ist heute, selbst wenn er in einer •gut katholischen" Familie 
aufwächst, so vielen religiösen Wachstumshemmungen, geistigen Widerständen und 
antireligiösen Strömungen (bewußt und unbewußt) ausgesetzt, daß es in vielen 
Fällen fraglich bleiben mag, ob das (selbst jugendlich interessiert geübte) Christen- 
tum jene Tiefe der eigenpersönlichen Überzeugung erreicht hat, die nur mit schwerer 
Schuld verloren gehen kann21. 

Dazu kommt ein Zweites: Nehmen wir an, die christkatholische Glaubensüber- 
zeugung sei in einem bestimmten Fall während der Zeit des Übergangs vom Jugend- 
alter zum Erwachsensein durch persönliche Schuld verloren gegangen, sei es, daß 
diese Schuld eine unmittelbar gegen den Glauben gerichtete gewesen sei, sei es, 
daß anderes Verschulden (Leichtsinn, Gleichgültigkeit in der religiösen Praxis 
usw.) mittelbar die Glaubenshaltung zerstörte. Denken wir uns diesen Menschen 
angelangt in einem reifen Alter oder dem Tod nahe. Können wir dann sagen: 
es ist sicher, daß diese (einmal vorausgesetzte) frühere Schuld gegen den Glauben 
(unmittelbarer oder mittelbarer Art) nur dann bereut und so getilgt ist, wenn 
dieser Mensch den Glauben in der Form wiedergefunden hat, in der er ihn einst 
verlor? Dieser Satz läßt sich nicht beweisen. Es lassen sich vielmehr Fälle als mög- 
lich und wahrscheinlich denken, in denen dies nicht der Fall ist. Das will sagen: 
jede freie Entscheidung (guter oder schuldhafter Art) schafft und setzt Objekti- 
vationen ihrer selbst (Denkgewohnheiten, Assoziationsbahnen, Gewohnheiten, 
Gefühlskomplexe, Gedächtnislücken usw.), die aus der freien Entscheidung ent- 
springen, ihr Ergebnis sind, die aber von ihr als solcher verschieden sind und darum 
weiterbestehen können, selbst wenn die freie Entscheidung in ihrem ursprüng- 
lichen Kern im Zentrum der Person durch eine gegenteilige Entscheidung aufgehört 
hat. Dazu ist noch folgendes zu bedenken: es kann (nach der ganz gewöhnlichen Lehre 
der Theologie) eine •virtuelle", einschlußweise Reue geben, d. h. eine solche, in der 
der Mensch nicht unmittelbar seine vergangene Handlung von früher ins Auge 
faßt und als solche verwirft, sondern ohne eine solche Reflexion auf die Vergangen- 
heit (weil er an diese nicht denkt oder sie nicht [mehr] ausdrücklich als schuldhaft 
erkennt) doch dem sittlichen Guten gegenüber ein solche Haltung frei einnimmt, 
daß durch diese • auch ohne ausdrückliche Reflexion • die frühere Haltung ihrem 
eigentlichen Wesenskern nach aufgegeben und verworfen ist. Wieviel vom sitt- 
lichen Reifen und Weisewerden im Alter vollzieht sich in dieser Form! Bedenkt 
man diese beiden Dinge und nimmt man hinzu, was oben schon über die vermut- 
baren Möglichkeiten eines sehr unausdrücklichen Glaubens gesagt wurde, so ist 
der Fall nicht undenkbar, daß jemand in der Tiefe seines Gewissens Abstand 
gewinnt von der früheren Schuld und (falls er den Glauben als solchen wirklich 
verloren hat) die eigentliche Glaubenshaltung wiedergewinnt und dennoch den 
Berg seiner früheren angehäuften Vorurteile gegen das kirchliche Christentum 
nicht mehr überwinden kann, ihm als solchem gegenüber in der Art eines Menschen, 
der nie Christ war, in einem unüberwindlichen Irrtum ohne (neue) Schuld verharrt. 

21 Bei einzelnen Menschen wird sich natürlich nie mit Sicherheit sagen lassen (zumal nicht 
durch einen Dritten), ob der eine oder der andere Fall sich ereignet hat. 



182 Karl Rahner 

Man kann also nicht sagen: Wer einmal schuldhaft seinen katholischen Glauben 
verloren hat, für den müssen wir, die Dritten, als sicher annehmen, daß er nur 
dann das Heil findet, wenn er für uns greifbar zum kirchlichen Christentum zurück- 
gekehrt ist22. 

Was bisher gesagt wurde, mag für manchen, der -in seiner Liebe eine möglichst 
deutliche •Entlastung" seiner im Glauben ihm fernstehenden Verwandten hören 
wollte, ein wenig umständlich, mühsam und darum nicht sonderlich befreiend vor- 
kommen. Aber wir dürfen eben dieses nicht vergessen: Gott und seine Offen- 
barung sagen uns über die Heilsaussichten des Menschen vor allem dasjenige, was 
wir für unsere Perspektive wissen müssen, nicht was er von seinem alles gleich- 
mäßig umfassenden Blick sieht. Unsere Perspektive ist aber die der Pflicht, unser 
Heil selber zu wirken, zu tun, was uns zu tun aufgetragen ist. Deswegen ergeht 
an uns die Aufforderung, bei uns und bei den andern alles zu tun, daß das Heil 
Gottes in seiner ganzen Fülle schon hienieden sich greifbar durchsetze. Darum 
bleiben für uns die Wege des Erbarmens, die Gott allein kennt, die wir aber nicht 
zu wissen brauchen (weil sie sein, nicht unser Tun betreffen), im Dunkel. Uns ist 
eben von Gott vor allem gesagt, was wir tun müssen. Was sein Erbarmen in der 
Tiefe der Gewissen darüber hinaus wirkt, ohne daß dieses Heil auch schon auf 
dieser Erde sich entfaltet in die volle Gestalt katholischen Christentums, darüber 
mußte Er uns keine Auskunft geben. Darum bleibt wahr, was Pius IX. sagte23: 
•Wenn wir einmal, befreit von den Banden dieser Leiblichkeit, Gott sehen werden, 
wie er ist, dann werden wir erst erkennen, wie eng und schön Gottes Erbarmen und 
seine Gerechtigkeit verbunden sind." 

Auch wenn unser zitterndes und zagendes Herz schon jetzt und mit Recht noch 
so viele Gründe des Hoff ens für die sich sagt, die uns so nahe und doch auch wieder 
so fern sind, so ist damit (wenn sich dieses Hoffen auf die hier noch Lebenden 
bezieht) kein Grund gegeben, zu hoffen • und darum bequem nichts zu tun. Was 
den Heiden gegenüber im allgemeinen gilt, verpflichtet auch hier, hier erst recht: 
das Christentum und das volle Christentum ohne Abstrich und Einschränkung ist 
eine Gnade, eine Verheißung des Heils. Wie dürften wir durch unsere Saumselig- 
keit, Feigheit oder Gleichgültigkeit versäumen, diese überreiche Hilfe und Mög- 
lichkeit des Heils denen nahezubringen, die wir lieben. Und selbst wenn wir sicher 
wüßten, bei jenen sei das letzte Heil auch so sicher, wäre einem apostolischen Eifer 
ihnen gegenüber Sinn und Verpflichtung nicht genommen. Die Kirche und wir in 
ihr haben nicht bloß (vielleicht nicht einmal in erster Linie) darum einen aposto- 
lischen Auftrag an die andern, weil diese sonst verloren gehen können, sondern weil 
(auch davon abgesehen) Gott will, daß schon hienieden sein Christus, dessen Gnade, 
Wahrheit und Heil greifbar und sichtbar in der Geschichte der Menschheit Gegen- 
wart und Gestalt gewinnen. Die geschichtliche Inkarnation des Heilswillens Gottes 
in Christus, Kirche, Wort und Sakrament hat schon in sich, nicht nur als Instrument 
des jenseitigen Heiles des einzelnen, ihren Sinn und ihre Bedeutung. Nur der, 
der  sich  Gottes  geschichtlich-missionarischem  Sendungsauftrag  bereitwillig  und 

22 Wir braudien also nicht nur darauf zu reflektieren, daß in den letzten Augenblicken 
eines Menschen, die für niemand mehr greifbar sind, immer noch •Wunder der Gnade" und 
des Erbarmens Gottes geschehen können. 

28 Denz 1647. 



Der Christ und seine ungläubigen Verwandten 183 

unter Opfern zur Verfügung stellt, hat das Recht zu hoffen (zu hoffen zum Trost 
seines um geliebte Menschen bangenden Herzens), daß Gottes Erbarmen auch dort 
noch siegreich ist, wo der Mensch selbst nur seine Ohnmacht und seine Niederlage 
erlebt. Wir klopfen wohl oft vergebens an verschlossene Herzenstüren, durch die 
der Herr selbst schon längst eingegangen ist. Und wenn es eine Wahrheit des Glau- 
bens ist, daß diese Türen sich uns und dem von außen kommenden Wort immer 
nur öffnen, weil uns Gott schon von innen aufmacht, dann brauchen wir nicht zu 
meinen, Er könne immer nur dann inwendig sein, wenn auch der Botschaft Gottes 
aufgetan wird, die wir bringen. 

Wer darum wahrhaft ehrlich bereit ist, das Seine unter seiner Verwandtschaft 
zu tun, was man wirklich tun kann, auch die Opfer zu bringen, die das mit sich 
bringt, der darf auch auf allen Fanatismus und alles Zelotentum verzichten, das 
der Sache Christi in Wahrheit nicht weiterhilft, • der darf auch schweigen, wo 
Reden sinnlos wäre, darf die Langmut Gottes nachahmen, die ihre Zeit in Geduld 
abwartet, darf darauf vertrauen, daß Gebet, Beispiel und das geduldige Ertragen 
der Diaspora in der eigenen Familie noch wichtigere Mittel der Seel-sorge um seine 
Angehörigen sind als Mahnung, Predigt und ähnliche Taten eines unmittelbar 
apostolischen Eifers. So sehr auf den ersten Blick das Gegenteil der Fall zu sein 
scheint: Auf die Dauer wird dann und dort das mutigere und intensivere Apostolat 
entfaltet werden, wo man überzeugt ist, daß alles Apostolat im letzten ein Auf- 
graben des Christentums ist, das Gott in seiner Gnade schon verborgen in die 
Herzen derer gelegt hat, die meinen, keine Christen zu sein (und natürlich auch noch 
nicht so es sind, wie Gott sie endlich haben will), • mehr als dort, wo man meint, 
Gott selbst habe seine Partie gänzlich verloren, wo wir mit seiner Botschaft, so 
wie wir sie ausrichten, erfolglos geblieben sind. 

Es wäre verkehrt, gegen den christlichen Glauben und eitle Anmaßung der Kreatur, 
wollten wir meinen, wir wüßten sicher, daß alle Menschen gerettet werden. Wenn 
der Herr uns in seinen Gerichtsreden als möglichen Ausgang unseres Daseins immer 
ein doppeltes Los vor Augen stellt, dann sind wir eindeutig • theoretisch und 
existentiell • verpflichtet, mit dieser doppelten Möglichkeit zu rechnen. Jedes, auch 
das esoterische Empfehlen einer origenistischen Apokatastasis-Lehre ist im Grunde 
die Anmaßung eines Wissens, das der Kreatur, die noch in der Zeit ihr Heil wirken, 
nicht ihr Heil wissen muß, verwehrt ist. Wir haben unser Heil in Furcht und Zit- 
tern zu wirken und Gott sein Geheimnis zu lassen. Wenn wir aber so für uns und 
andere verzichten, in theoretischer Reflexion zu wissen, was sein wird, dann sind 
wir auch geheißen, zu hoffen, fest und unerschütterlich, in der Hoffnung gegen 
alle Hoffnung, für uns und andere. Dann dürfen wir auch hoffend lesen, wie 
geschrieben steht: Gott hat alle in den Ungehorsam eingeschlossen, um sich aller 
zu erbarmen (Rom 11,32), selbst wenn wir Gott auch in diesem Worte es über- 
lassen müssen, wie er allein es erfüllen wird. Die Hoffnung des Heils, die wir für 
alle die geliebten Menschen unerschütterlich haben, ist ja nicht nur eine Regung 
des kollektivistischen Selbsterhaltungstriebes, eines animalischen Sippeninstinktes, 
sondern eine christliche Tugend, von oben durch den Heiligen Geist gegeben. Denn 
wie könnte es anders sein, wenn uns in einem Gebot befohlen wird, Gott und den 
Nächsten wie uns selbst zu lieben, -und wenn wir für uns hoffen müssen? Dürfen 



184 Karl Rahner 

wir dann nicht hoffen, daß Gott die Hoffnung, die er uns selbst durch seinen Hei- 
ligen Geist ins Herz gelegt hat, nicht vergeblich sein läßt? Ist er nicht auch hier 
größer als unser Herz? Ist bei Gott nicht möglich, was bei Menschen so unmöglich 
ist, wie daß ein Kamel durch ein Nadelöhr geht (Lk 18, 25•27)? 

Gott hat uns in eine Zeit gestellt, in der es (im Gegensatz zu früheren Zeiten) 
überall Christen gibt und sie überall in der Diaspora leben. Das ist unser Schicksal 
und unser Auftrag. Es •kann" nicht anders sein, wenn Christus der Eckstein und 
das Zeichen des Widerspruchs bis zum Ende sein soll. Denn •kann" es in einer 
Periode, in der sein Name schon überall historisch greifbare Gegenwart in der 
Geschichte jedes Volkes geworden ist, anders sein, als daß der Widerspruch überall 
ist, da er nun nicht mehr durch einen christlichen •Erbfeind" von außen an christ- 
lich homogene Völker herangetragen werden kann? Weil Christus leiden und 
Widerspruch finden •muß", darum leben wir heute in einer Diaspora mitten unter 
unsern Liebsten und Nächsten. Wir haben es zu tragen in Geduld und Glauben, in 
Verantwortung und echter Sorge um das Heil dieser andern. Wir dürfen nicht 
meinen, dem Himmel treu sein zu können, indem wir der Erde Gottes untreu wären. 
Wir dürfen für alle hoffen, unerschütterlich und beharrlich, weil Gottes Erbarmen 
seine Grenze nicht an unserem Unvermögen hat. Diese unsere christliche Einsamkeit 
unter denen, die wir lieben, wird immer wie ein Speer unser Herz durchbohren. Aber 
das Heil ist einem durchbohrten Herzen entströmt. Es war aber durchbohrt worden 
von denen, die es liebte. 




