Tendenzen und Stromungen in der heutigen katholischen
Frommigkeitsliteratur des deutschen Sprachbereiches'

Von Friedrich Wulf 8. J., Miinchen

Eine grofe Unruhe hat sich seit Jahrzehnten der Menschheit bemachtigt. Sie be-
trifft nicht nur die politischen, wirtschaftlichen und sozialen Verhaltnisse, sondern
auch den ganzen Bereich unseres geistig-kulturellen Lebens. Man spricht von einer
allgemeinen und tiefgreifenden Krise unseres gesamten Daseins. Sie wird in Europa,
dem Ursprungsland der abendlandischen Kultur, anders und schmerzlicher empfun-
den als in den iibrigen Kontinenten. In Deutschland ist ihr Ausbruch deutlich an den
Ausgang des ersten Weltkrieges gekniipft. Seitdem ist das Thema aus der deutschen
Literatur nicht mehr gewichen. Angefangen von Oswald Spenglers ,Untergang des
Abendlandes® bis zu Romano Guardinis ,Das Ende der Neuzeit“ und Hans Sedl-
mayrs ,Verlust der Mitte“ sind zahllose Untersuchungen der Krise unserer Zeit
gewidmet. Die Kirche ist von dieser Entwicklung nicht unberiihrt geblieben; sie ist
ja nicht unverinderlich im Sinne einer weltjenseitigen Geschichtslosigkeit, sondern
lebt in Bezug auf ihre sichtbare Gestalt den ganzen Rhythmus der menschlichen So-
zial- und Geistesgeschichte mit. Thre Verflochtenheit mit der jeweiligen Zeit duflert
sich bis in den innersten Bereich ihres Lebens hinein. Es ist daher nicht verwunder-
lich, wenn im Zuge der allgemeinen Menschheitskrise innerhalb katholischer Kreise
auch von einer Krise der kirchlichen Formenwelt, insbesondere ihrer Verkiindigung
und ibrer Frommigkeit, gesprochen wurde und gesprochen wird. Und auch hier
setzt die grole Wende nach dem ersten Weltkrieg ein.

L

Drei Stichworte waren es vor allem, die in der innerkatholischen Auseinander-
setzung der damaligen Zeit um eine neue Frommigkeit immer wieder auftauchten:
die Gnade, die Finbeit von Natur und Ubernatur und die Kirche.

1. Die Betonung der Gnade geschah in Opposition gegen den Rationalismus und
den Moralismus bzw. Aszetismus der Aufklarungszeit und des' 19. Jahrhunderts.
Man hatte die iibernatiirliche Heilsordnung in ihrem ganzen Reichtum nen entdeckt
und wollte daher Religion und Sittlichkeit wieder strenger von christlichen, d. h. aber
iibernatiirlichen Prinzipien her aufbauen, wobei man Religion und Sittlichkeit deut-
lich voneinander abhob und den Hauptakzent auf das religiose Moment des christ-
lichen Lebens legte. ‘Aus der wiedergewonnenen Erkenntnis, dafl Christentum im
tiefsten eine Anteilnahme am gottlichen Leben, Kindschaft Gottes bedeute, ent-
wickelten sich zwei sehr gegensitzliche Tendenzen in der Frommigkeit. Der in der

1 Als Vortrag gehalten auf der internationalen theologischen Studienwoche in Salamanca
(Semana internacional de estudios superiores eclesiasticos), die vom 29. 4. bis 6. 5. zum Ab-
schluB der Feierlichkeiten des 700jahrigen Bestehens der dortigen Universitat stattfand
(der Bericht dariiber folgt im 4. Heft dieser Zeitschrift). Es kam dem Referenten nicht auf eine
liickenlose Aufzihlung der im deutschen Sprachgebiet erschienenen religiosen Literatur an.
Es sollte vielmehr versucht werden, die treibenden Ideen aufzuzeigen, die das gegenwirtige
Bemiihen um eine ,zeitnahe“ Frommigkeit kennzeichnen. Autorennamen wurden darum nur
bei wortlichen Zitaten angefiihrt.



186 Friedrich Wulf

Zeit liegende Zng znm Irrationalen und Emotionalen begiinstigte im katholischen
Raum cine bis dahin nicht gekannte Hinneigung zur Mystik. Das Axiom, dafl alle
Menschen zur Mystik berufen seien und Mystik die normale Entfaltung des Gnaden-
lebens in Glaube, Hoffnung und Liebe und in den Gaben des HI. Geistes sei, fand
in weitesten Kreisen Anklang. Das diskursive Gebet war nach einem gern iiber-
nommenen Wort Henri Bremonds Aszese, und das Wort , Aszese“ hatte keinen guten
Klang; unter ihm fafite man mehr oder weniger alles zusammen, was man aus der
Vergangenheit ablehnte. '

Neben dieser Tendenz zam Intuitiven gab es aber in der Frommigkeit jener Tage
noch eine ganz andere Entwicklung, die ebenso von der Wiederentdeckung der
Gnade ihren Ausgang nahm. Bei allem Erlebnishunger, der die Zeit nach dem ersten
Weltkrieg kennzeichnete, war man doch dem subjektiven Gefiihl gegeniiber mifi-
travisch geworden. Im Zusammenbruch so vieler Institutionen und im Umsturz so
vieler iberkommener Meinungen suchte man nach objektiven Werten, die dem
Gesetz des gescdhichtlichen Werdens und Vergehens entzogen waren. In den Mittel-
punkt der Frommigkeit stellte man darum die objektive Heilstat Christi, wie sie in
den Sakramenten und im liturgischen Kult der Kirche unter uns fortdauert und uns
zuginglich wird. Die daraus sich ergebende sakramentale Christusfrémmigkeit und
Mysterienfrommigkeit (Odo Casel OSB) nannte man auch ontische oder (mit einem
etwas ungliicklichen Ausdruck) objektive Frommigkeit, weil sie das Sein vor dem
Tun betonte und auf der objektiven Bedeutung des sakramental-liturgischen Ge-
schehens aufruhte. Ihr stellte man die sogenannte subjektive Frommigkeit entgegen,
die, wie man sagte, sich aus dem subjektiven Andachtserlebnis des einzelnen ergebe
und die moralische Vervollkommnung des Menschen zum Ziel habe; sie sei erst eine
Frucht der Neuzeit und darum ein typischer Ausdrudke des modernen Menschen, der
sich von der Bindung an die géttlichen Ordnungen in der Welt losgesagt und die
Entfaltung der cigenen Personlichkeit zum Ziel seines Lebens gemadst habe. Man
stand darum den Andachtsformen der Barockzeit und des 19. Jahrhunderts ab-
lehnend gegeniiber und forderte eine Ritckkehr zu den urchristlichen Quellen.

2. Wenn sich von der emphatischen Betonung der Gnade her gewisse Ansitze zu
einem Supranaturalismus zeigten, so lag dies doch an sich nicht in der Grundten-
denz jener Zeit. Ihr ging es vielmehr um die Entfaltung aller Krifte, um die Ganz-
heit des christlichen Menschen und der christlichen Welt, kurz gesagt: um die Ein-
heit von Natur und Ubernatur. Kaum ein theologisches Axiom wurde im damaligen
religiosen Schrifttum so hinfig zitiert wie jenes, dafl die Gnade die Natur voraus-
setze und vollende. Man nannte es gewéhnlich in Verbindung mit dem Geheimnis
der Inkarnation und wies darauf hin, dafl Christus ganzer Mensch geworden sei
und darum auch den ganzen Menschen und die ganze Welt habe erlésen und voll-
enden wollen. Es gelte darum Leib und Seele der Gnade zu erschliefen und die
Erlésung in alle Bereiche des Lebens hineinzutragen. Die alles Kreatiirliche um-
fassende kosmische Finheit der Erlosungsordnung sei nicht dem Jenseits vorbehalten,
sondern soweit wie nur moglich schon in dieser Weltzeit herzustellen: denn die
Gnade sei der Anfang der Glorie.

Das Wort von der Vollendung der Natur durch die Gnade war aber nicht rein
positiv gemeint, sondern hatte einen deutlichen polemischen Akzent. Es richtete sich



Tendenzen und Strémungen in der heutigen katholisdhen Frommigkeit 187

gegen den Integralismus und den Ghetto-Katholizismus der Zeit vor dem ersten
Weltkrieg, gegen eine Aussonderung des religiésen Bereiches aus dem Zusammen-
hang der iibrigen Welt und gegen eine Verkiirzung der natiirlichen Werte. Die iiber-
kommene Frommigkeit nannte man gern eine Monchsfrommigkeit, weil ihre Nomen-
klatur wie ihre Devotionsformen aus dem Ménditum stammten und darum auf ein
verkleinertes Mondhtum des Laienchristen in der Welt ausgerichtet seien. Von da-
her wird verstandlich, wenn man oft genug die natiirlichen Werte des Menschen zu
stark herausstellte und ihnen bisweilen sogar eine positive Hinordnung auf die
Ubernatur beimaf, so dafl man in der Frommigkeitsliteratur der zwanziger Jahre
(nicht in der streng theologischen Literatur!) nicht selten einem gewissen Semipela-
gianismus und Naturalismus begegnet. Man dachte sich das Ineinandergreifen von
Natur und Ubernatur zu harmonistisch und strebte dementsprechend ein christliches
Edelmenschentum an. Der Humanist unter den Heiligen, Thomas Morus, und der
,devote Humanismus“ eines Franz v. Sales galten als die groflen Ideale der Zeit.
Gegeniiber solchen Auffassungen stand Erich Przywara SJ, der von der Ausein-
andersetzung mit Karl Barth herkam, mit seiner theologia crucis ziemlich einsam
da. Supranaturalistische und naturalistische Tendenzen entsprachen also einander
und entstammten der gleichen Wurzel. Man betonte ebenso die Gnade wie die Natur,
beachtete aber zu wenig, dafl sowobl die Gnade Gnade des Kreuzes, wie auch die
Natur eine verwundete Natur sei und darum unter dem Zeichen des Kreuzes stehe.

3. Es lag ganz auf der Linie des Strebens nach der lebendigen und konkreten Ein-
heit von Natur und Ubernatur, daf man auch die Kirdie neu erlebte. Man sprach
von einem ,Erwachen der Kirche in den Seelen“ (R. Guardini). In ibr sah man die
Fortsetzung und Vollendung des ,omnia instaurare in Christo”, als die Sichtbar-
werdung der gnadenhaften Einheit der ganzen Schépfung in Christus. Aus dem
neuen Kirchenbewufltsein erhielt die Frommigkeit jener Tage ihren Gliedschafts-
und Gemeinschaftscharakter, wie er vor allem im gemeinsamen Vollzug der Litur-
gie zum Ausdruck kommt. Eine solche Frommigkeit kam dem Bediirfnis der Zeit
entgegen. Gegeniiber der wachsenden Auflosung aller welthaften Ordnungen und
der damit gegebenen Isolierung des ¢inzelnen empfand man die Kirche als einen
Raum, in den man sich bergen konnte, als das Feste, Ewige und alles Uberdauernde.
Und iz der Kirche fithlte man sich als das neue Gottesvolk, als die Gemeinschaft der
Heiligen in Christus. Die Lieblingsidee der Zeit war das paulinische Wort vom
,Leibe Christi“. Zu seiner tieferen Durchdringung bediente man sich des Organis-
musgedankens der sogenannten katholischen Romantik des 19. Jahrhunderts (Sailer,
Fr. v. Schlegel, Gorres), deren Ideale gerade in den zwanziger Jahren eine neue
Bliite erlebten. Mit all dem wurde die unsichtbare, iibernatiirliche und gecheimnis-
volle Seite der Kirche hervorgehoben. Man sprach mit Vorzug von der Liebeskirche
gegeniiber der Rechtskirche und unterschied die Seele der Kirche von ihrem sicht-
baren Leibe. So kamen in der Kirchenfrommigkeit noch einmal alle Elemente zu-
sammen, die das religiése Idealbild jener Zeit bestimmten: die Wirklichkeit und die
Grofe der iibernatiirlichen Heilsordnung, der Vorrang der Gnade und des objek-
tiven gottlichen Seins vor dem menschlichen Tun, endlich die immerwahrende Ge-
genwirtigkeit des Christusmysteriums in den sakramentalen Zeichen und in der Ge-
meinschaft der Glaubigen.



188 Friedrich Wulf

Vieles von dem, was nach dem ersten Weltkrieg im deutschen Katholizismus auf-
brach, hat sich durchgesetzt und ist inzwischen Gemeingut aller geworden. Kenn-
zeichnete die erste Generation bisweilen noch eine gewisse Traditionslosigkeit, eine
Unbekimmertheit des Neuanfangs, ein Mangel an geschichtlichem Sinn und an
christlicher Unterscheidungsgabe, so war die zweite Generation ausgeglichener.
Manches klarte sich in der Auseinandersetzung. Die oft sehr heftig gefithrten Kon-
troversen wurden weitgehend beigelegt. An die Stelle des aut — aut trat das et — et.
Viel mag dazu die Not der nationalsozialistischen Jahre mit ihrer deutlichen Hin-
wendung nach innen beigetragen haben. Einen Abschluf und einen offiziellen Nie-
derschlag fand diese ganze Periode aber erst in den beiden papstlichen Rundschrei-
ben ,Mystici corporis“ und ,Mediator Dei®.

IL

Dieser kurze Riickblick war notwendig, um die gegenwirtige Situation der katholi-
schen Frommigkeit im deutschen Sprachbereich zu verstehen. Obwohl wir von einem
Ausgleich der innerkatholischen Standpunkte und damit von einem gewissen Ab-
schlufl des Ringens um neue Frommigkeitsformen sprechen konnten, ist die einmal
begonnene Entwicklung doch keineswegs zum Stillstand gekommen. Im Gegenteil:
dieselben Fragen, die seinerzeit mit einem jugendlichen Elan und mit der Freude
des Entdeckers aufgeworfen und beantwortet wurden, werden heute von neuem und
tiefer gestellt. Wer genauer hinschaut, gewinnt den Eindruck, daf unter dem Er-
lebnis der rapid voranschreitenden Entchristlichung und Technisierung der moder-
nen Welt, die trotz des Zusammenriickens ithrer Grenzen eine in ihren geistigen
Grundlagen auseinanderfallende Welt ist, die Krise der kirchlichen Formenwelt eine
umfassendere geworden ist. Nur bewegen sich die Fronten nicht mehr so sehr
zwischen einzelnen katholischen Richtungen; der Rif} geht vielmehr mitten durch das
Herz der glaubigen Christen selbst, insofern die Verwirklichung des christlichen
Glaubens in der modernen Welt sehr viel schwieriger geworden ist. Das wirkt sich
auch in der Verkiindigung aus. Man versucht verzweifelt, den Indifferentismus, die
Resignation und die Vermassung der Christen aufzuhalten und zu iberwinden und
den Anschluf an die der Kirche entfallene sdkularisierte Welt wiederzugewinnen.
Die Methoden, die hier angewandt werden, sind in Frankreich, das am frithesten
und stirksten von allen abendlidndischen Volkern von der Entchristlichung bedroht
war, radikaler als in Deutschland, aber auch problematischer. Im Grunde sind es
aber die gleichen Fragen, die hier wie dort gestellt werden, und auch die Lésungen
bewegen sich in derselben Richtung.

1. Frommigkeit und Heilstheologie

Die heutige Frommigkeit ist nach dem Befund der religiosen Literatur vor allem
dadurch gekennzeichnet, dafl sie noch enger als bisher an die Theologie herangeriickt
ist und aus ihr abgeleitet wird. Theologie und Frommigkeit gchen fast incinander
Giber, so daf es ein und dasselbe ist, ob man von einer geistlichen Theologie oder von
der Frommigkeit spricht. Theologie wird wieder in jenem umfassenden Sinne ver-
standen, der ihr bis zur Hochscholastik zukam: sie ist Dogmatik, Moral, Aszetik und
Mystik in einem, eben Heilstheologie. Um also die Situation der gegenwirtigen



Tendenzen und Strémungen in der heutigen katholischen Frommigkeit 189

Frommigkeit zu verstehen, muff man die Grundanliegen dieser Theologie kennen-
lernen.

a) Noch schirfer als in den zwanziger Jahren wird heute betont, dafl die konkrete
Heilsordnung nur eine und zwar die iibernatiirliche sei, so sehr, dafl bisweilen die
Begriffe der Natur und der Naturordnung als blole Abstraktionen praktisch zur Be-
deutungslosigkeit herabsinken. Im einzelnen zeigt sich das z. B. in der Weise, wie
Person und Werk Cristi oder ganz allgemein das iibernatiirliche Ziel des Menschen
zum ausschliefllichen Prinzip des sittlichen Handelns gemacht werden. Die aus sol-
chen Voraussetzungen sich ergebende Frommigkeit macht den Eindruck des Idealen
und kompromifilos Christlichen; sie hat etwas Hochreiflendes, Anspornendes nnd
vermag anch dem sinnlosesten Geschehen unserer Tage noch einen tiefen und gott-
lichen Sinn abzugewinnen. Anderseits kommt aber ihr Radikalismus nicht selten
einer Ubersteigerung und Uberforderung gleich. In diesem Falle wird das magis der
ignatianischen Exerzitien zum je immer mehr iiber alle Forderungen des natiirlichen
Sittengesetzes hinaus, so-dafl letztlich alles in eine extreme Kreuzes- und zugleich
Glorientheologie einmiindet, die von unten, d. h. vom Menschen her in keiner Weise
mehr begreifbar zu machen ist. Es bedarf keiner Frage, dafl eine solche Frommigkeit
in die Nahe jener Dialektik zwischen dem Gott der Rechtfertigung in Christus und
dieser sindigen, im Gericht stehenden Welt riickt, wie man sie bei K. Barth oder
E. Brunner findet; sie birgt darum die Gefahr des Supranaturalismus in sich. Und
auch psychologisch gesehen kann man einige Bedenken nicht abweisen: Die rein
natiirlichen Begriindungen und Forderungen einer christlichen Ethik sind dort am
problematischsten, wo die natiirlichen Voraussetzungen des sittlichen Handelns von
grofler Bedeutung sind, wie im Leben des Laienchristen, der in Berof und Ehe steht.
Man weifl, wie schnell und leicht allzu ideale Auffassungen in ihr Gegenteil um-
schlagen. Gegeniiber einer radikal christlich sich gebenden Fréommigkeit wird darum
hiufig an das Beispiel des Herrn erinnert, der sich als Arzt der Kranken wuflte
und mit den Schwichen der Menschen Geduld iibte, der den glimmenden Docht mit
besonderer Sorgfalt hitete und sich Gber die kleinste gute Regung des Menschen
freute. Aber auch hier geht es immer um das unterscheidend Christliche, nicht um
irgendeine Art von Kasuistik, in der man immer sofort ¢ine rationalistische Ver-
harmlosung des christlichen Ideals wittert.

b) Ein zweites Kennzeichen heutiger Heilstheologie ist thr Zug zur Synthese. Es
geht ihr nicht so sehr um detaillierte Einzelfragen als vielmehr um den heilstheo-
logischen Zusammenhang aller Offenbarungsgeheimnisse. Deren Mitte ist das Ge-
heimnis der Menschwerdung und Erlésung, das Geheimnis Christi. Von ihm aus
werden die anderen Geheimnisse gesichtet und erhalten dadurch fiir uns ihre be-
sondere Note. Die Trinitat ist die Quelle des Christusgebeimnisses und die Kirche
seine Vollendung. Gnade ist immer Christusgnade, konkret Gnade des Kreuzes, und
die Sakramente sind ein Handeln Christi an uns, der uns an seinem Leben teil-
nehmen 14ft. Wie sehr alle Einzelgeheimnisse in das Christusgeheimnis ein-
miinden, zeigt sich am deutlichsten in der Eschatologie und in der Mariologie. Die
Lehre von den Letzten Dingen ist heute nicht mehr blof ein Anhangsel an die {ibri-
gen theologischen Traktate, sondern stellt deren Kronung und Vollendung dar. Sie
bietet noch einmal eine Gesamtschau der ganzen Heilsgeschichte. Das gleiche gilt fiir



190 Friedrich Wulf

die Mariologie. Christus — Maria — Kirche bilden fiir uns eine unlésbare Einheit,
und auch die marianischen Geheimnisse unter sich werden in ihrem inneren Zusam-
menhang gesehen. Nicht iiberall werden allerdings diese Einsichten schon fiir die
Frommigkeit ausgewertet, aber wo es geschicht, da geben sie ihr Lebendigkeit, Weite
und Formkraft.

¢) Mit dem Willen zur Synthese ist noch ein weiteres gegeben. Das Gesamt der
Offenbarungsgeheimnisse wird nicht als ein statisches System gesehen, sondern als
ein dynamischer ProzeR, als die eine groffe Heilsveranstaltung Gottes in dieser Welt
und in der Geschichte. In deren Mitte steht Christus. Er ist der vom Vater Gesandte
und seine Sendung lebt in der Kirche weiter. Christliche Frommigkeit ist darum An-
teilnahme an der Sendung Christi und Fortfiihrung seines Werkes. Dieser Grund-
gedanke 1ift sich nun nach den groflen Heilsideen des gottlichen Wirkens, wie sie
uns in den beiden Testamenten entgegentreten, abwandeln und entfalten. Das ge-
schicht in der neueren Literatur tatsachlich auch immer hiufiger, meist im engen An-
schluf an die Schrift und die Kirchenviter. So werden z. B. die biblischen Ideen des
Bundes, des Reiches Gottes, des Kampfes, der Pilgerschaft, der Hochzeit und des
himmlischen Tanzspieles im Zusammenhang der Heilsgeschichte entfaltet und fiir
die Frommigkeit fruchtbar gemacht. Dabei kommt auch die reiche Bildersprache und
Symbolik der Schrift und der kirchlichen Tradition wieder zur Geltung. Gegeniiber
den abstrakten und dirren Motiven der vorwiegend ethisch ausgerichteten Frommig-
keit des 19. Jahrhunderts wirken die biblischen Motive gefilllter. Aber das ist nicht
das Entscheidende. Der heutige Christ will mehr: er mochte sein Leben und die Ge-
genwartsgeschichte der Kirdhe, die oft einem namenlosen Leid ausgesetzt sind, in
den groflen Ablauf der Heilsgeschichte hineinstellen und ihren Sinn mit Hilfe der in
der Geschichte des Volkes Gottes wirksam gewordenen Heilsideen zu verstehen
suchen.

d) Damit ist ein letztes Kennzeichen angedeutet, das sich aus der engen Verbin-
dung mit der Heilstheologie fiir die heutige Frommigkeit ergibt. Je mehr der iber-
natiirliche Geheimnischarakter des christlichen Lebens und der Geschichte heraus-
gestellt wird, um so stirker wird der Christ auf die Vollendung der ganzen Heils-
geschichte am Jiingsten Tag verwiesen. Dadurch erhilt die Frommigkeit unserer
Tage ihren ausgesprochen eschatologischen Akzent. Sie ist eine Frommigkeit der Er-
wartung, des ,Suchens, was droben ist, wo Christus zur Rechten des Vaters thront“
(Kol 3,1). Dabei wird aber ebenso betont, dafl in der Gnade das Zukiinftige schon
vorweggenommen wird und darum schon immer Gegenwart ist. Zukunft und Ge-
genwart bedingen hier einander. Dieses Paradoxon fithrt mit am tiefsten in den
Geist heutiger Frommigkeit ein.

2. Frommigkeit als personale Uerwirklichung des Heils

Nach dem ersten Weltkrieg hatte man gegeniiber dem Subjektivismus der Neu-
zeit mit grofler Schirfe den Vorrang des opus operatum, des objektiven Seins der
Gnade, des Mysteriums, vor allem menschlichen Tun hervorgehoben. Hierin sah man
geradezu das unterscheidende Merkmal einer neuen Frommigkeit. Inzwischen hat
sich die Fragestellung wesentlich verschoben. Zwar bleibt die einmal erkannte Be-
deutung der Gnade und des Mysteriums unangetastet, aber dariber hinaus geht es



Tendenzen und Stromungen in der heutigen katholischen Frommigkeit 191

heute in erster Linie um die Frage nach der personalen Ancignung des objektiven
Heilsmysteriums. Die Griinde fir diese auffillige Wende liegen einmal in einer
schon seit Jangerem beobachteten Krise der sakramentalen Frommigkeit, dann aber
ganz allgemein im modernen Personalismus und Existentialismus.

a) Oft hatte man in den vergangenen Jahrzehnten von einem sakramentalen Frith-
ling gesprochen, der iber die Christenheit gekommen sei. Das opus operantis, so
glaubte man, wiirde ganz von selbst dem opus operatum folgen; darum sprach man
kaum von jenem. Inzwischen hat man erkannt, wie notwendig es ist, ganz aus-
driicklich und im einzelnen zu einer besseren persdnlichen Aneignung des liturgischen
und sakramentalen Vollzugs anzuleiten. Man tat das einmal dadurch, daf man den
personalen Aspekt des Christusgeheimnisses der Sakramente herausarbeitete: In den
Sakramenten prigt Christus dem glaubigen Empfinger die verschiedenen Seiten
seines Erlésungswerkes gnadenhaft ein, so daf dieser nun instandgesetzt und auf-
gerufen ist, das Geheimnis von Tod und Auferstehung des Herrn in persénlicher
Nachfolge mitzuvollziehen, d. h. in einem sittlichen Leben zu erneuern. Immer wie-
der wird im paulinischen Sinne auf den engen Zusammenhang zwischen den Indika-
tiven und Imperativen, der Mitteilung géttlicher Geheimnisse und den ethischen
Aufforderungen hingewiesen. Diesen Zusammenhang findet man sogar in den Ge-
sten, Handlungen und Worten der Liturgie selbst sichtbar gemacht und verdeutlicht.

b) Die intensive Beschiftigung mit dem Verhiltnis von opus operatum und opus
operantis hat die Bezichung zwischen Sakrament und Glaube iiberhaupt von neuem
zur Diskussion gestellt. Die Untersuchungen dariiber haben zweierlei ergeben: 1. Das
strenge Aufeinanderbezogensein von Glaube und Sakrament, so daf erst beide zu-
sammen den einen Weg der Gnadenmitteilung bzw. Heilsaneignung darstellen,
d. h. es gibt nicht zwei verschiedene Wege der Heilsvermittlung, sondern diese ge-
schieht durch Glaube und Sakrament: der Glaube weist auf das Sakrament als seine
Verleiblichung hin und dieses fordert den Glauben als seine Seele. Daraus folgt
dann 2. der personale und inkarnatorische Charakter der Gnade; diese ist immer
Christusgnade und strebt darum nach Verleiblichung. In Folge einer solchen Auf-
fassung von Gnade und Glaube mufite aber notwendig der Hauptakzent vom Sakra-
ment avf den Glauben iibergehen, und ebenso trat gegeniiber dem Sein wieder
stirker das Tun hervor. ,Die Christusgegenwart®, sagt G. Séhngen, ,hat im pau-
linischen Denken eine durchaus sittliche Pragung, die nicht leicht iberschitzbar ist.
Der Nachdruck liegt auf dem Gesinnungs- und Tathaften, nicht auf dem Seins-
haften, so besonders deutlich in R6m 6, dem Taufkapitel* (In: Festschrift fir J. A.
Jungmann, 16).

c) Die Frage der personalen Aneignung des objektiven Heils beschrinkt sich
aber nicht auf das Sakrament, sondern wurde ganz allgemein gestellt, je schwerer
es fiir den heutigen Menschen geworden ist, sich bei der Vielfalt der tiglichen An-
forderungen und der Zerrissenheit der Welt personal durchzusetzen, je mehr er in
die Vermassung, in die Anonymitit und das Kollektiv abzusinken droht. Es ist da-
rum nicht zufillig, wenn man auch dem ,Einzelnen in der Kirche* (K. Rahner SJ)
wieder seine besondere Aufmerksamkeit schenkte. Man betonte nicht nur die perso-
nalen Grundakte des Christen (von Glaube, Hoffnung und Liebe, Dankbarkeit, Hin-
.gabe und Reue) vor dem aszetischen , Werk“, sondern glaubte geradezu vor einer



192 -Friedrich Wulf

Haufung der religiésen Ubungen (incl. im sakramental-liturgischen Bereich) warnen
zn miissen, weil sie eine Fluchterscheinung darstelle. Ganz neu im Vergleich zur
aszetischen Tradition der vergangenen Jahrhunderte ist es, wenn man die christ-
liche Vollkommenheitslehre streng und konsequent auf dem Gedanken der persona-
len Begegnung zwischen dem dreipersonlichen Gott, der in Christus leibhaft erschie-
nen ist, und der menschlichen Person aufbaut und diesen Ansatz sowohl fir den
Stand des Laien wie auch fiir den der evangelischen Rite durchfithrt. All diesen Un-
tersuchungen liegt eine personale Auffassung der Gnade zugrunde und das Be-
mithen, die aristotelisch-scholastischen sachhaften Kategorien der Gnadentheologie
zugunsten von personalen Kategorien auszuweiten. Das dhristliche Leben wird da-
mit immer stirker als ein Dialog zwischen dem erlosten und begnadeten Men-
schen und Christus, dem Herrn (oder dem dreipersonlichen Gott) aufgefafit, so dafl
alles menschliche Tun im tiefsten zum Gebet wird.

d) In diesem Zusammenhang spricht man auch hiufig vom existentiellen Moment
unserer Frommigkeit. Dem Christen geht es heute nicht mehr in erster Linie um
die ,Wahrheit an sich“, sondern um die , Wahrheit fiir mich“. So wie die Exegeten
fiir die Interpretation eines Schriftwortes gern nach seinem ,Sitz im Leben fragen,
so fragt auch der gldubige Christ: ,Was bedeutet diese oder jene Wahrheit fir
unsere Zeit und fiir mich?* Hier wird die Eigenart, die Interessiertheit, aber auch
die ganze Not des modernen Menschen am deutlichsten spiirbar.

8. Frommigkeit und Weltaufgabe des Christen

Das Verhiltnis der Kirche, des Christentums zur Welt war in den verschiedenen
Epochen der Geschichte grolen Wandlungen unterworfen. Einen der Griinde dafiir
mag man darin erblicken, daf die Heilige Schrift sich nur selten zu dieser Frage
duflert und ihre Aussagen sich rein im Grundsitzlichen bewegen. Es hing also weit-
gehend von dem Lebensgefithl und den Forderungen der jeweiligen Zeit ab, wie
sich die Christenheit zur Welt verhielt. Nun befinden wir uns aber ohne Frage in
einer tiefgreifenden Wandlung unseres gesamten Lebensgefithls. Der Mensch von
heute empfindet die Welt anders als noch vor 50 Jahren. Konnte Eduard Spranger
im Hinblick anf das Vertrauen, das der diesseitsglaubige Mensch des 18. und
19. Jahrhunderts zur Natur hatte, geradezu von ciner ,Weltfrommigkeit des
neuzeitlichen Menschen sprechen, so ist heute eine grofle Unsicherheit, ja Angst
gegeniiber der Welt an deren Stelle getreten. Die einmal entbundenen Michte der
Natur werden als unheimlich empfunden. Die Menschheit ist nach einem Wort von
Werner Heisenberg ,in die Lage eines Kapitins gekommen, dessen Schiff so stark
aus Stahl und Eisen gebaut ist, dafl die Magnetnadel seines Kompasses nur noch
auf die Eisenmasse des Schiffes zeigt, nicht mehr nach Norden. Mit einem solchen
Schiff kann man kein Ziel mehr erreichen; es wird nur noch im Kreise fahren und
daneben dem Wind und der Strémung ausgesetzt sein“ (Die Kunst im Zeitalter
der Technik, Miinchen [1954] 68). Ein solches Lebensgefithl muf auch das christliche
Bewufltsein aufs tiefste beeinflussen und die Frommigkeit des Christen von heate
mitbestimmen. Denn wir befinden uns alle auf dem gleichen Schiff. Niemand kann
sich dem gemeinsamen Schicksal entziehen. Wenn man darum heute von einer
Weltaufgabe des Christen spricht, dann meint man «damit nicht so sehr diese oder



Tendenzen und Strémungen in der heutigen katholischen Frommigkeit 193

jene Einzelaufgabe, sondern dafl die Welt im ganzen und als solche in einer beson-
deren Weise der heutigen Christenheit anfgegeben sei. Es sei der Ruf Gottes und
der Auftrag der Kirche fiir unsere Zeit, die Welt in den Geburtswehen einer neuen
Epoche wieder heimzuholen und ihr das Zeichen des Kreuzes und der Liebe Christi
einzupragen.

a) Das Erste, was darum fiir eine zeitgemifle Frommigkeit verlangt wird, ist
Uerantwortung gegeniiber der Welt und den Mitmenschen. Man spricht von einem
sozialen Ethos, das unserer Frommigkeit eignen miisse. Dieses Ethos ist zunichst
ein solches des Gemeinsinnes, des Bewufltseins der Zusammengehorigkeit, sei es der
ganzen Menschheit oder des Staates, des Volkes, einer Volkengemeinschaft, des
Betriebes, des Berufsstandes. Es ist ein Ethos der Verantwortung und Sorge fiir die
Dinge des 6ffentlichen Lebens: fiir Wirtschaft, Politik, Kultur, fiir Sitte, Recht und
Religion. Seine christliche Begriindung und Wiirde, seinen tiefsten Sinn und seine
Ausrichtung erfahrt es von der itbernatiirlichen Ordnung her. Als christliches Ethos
beruht es auf der libernatiirlichen Einheit des Menschengeschlechtes in Adam, in
Christus, in der Kirche, auf der Universalitit und Kontinuitit der christlichen Heils-
ordnung und Heilsgeschichte, auf der gnadenhaften Verbundenheit der Menschen
untereinander. Biblisch und theologisch ansgedriickt spricht man von einem Ethos
der Sendung und des Dienstes (v. Balthasar). Danach bedeuten Christsein und
christliche Vollkommenheit Teilnahme an der Sendung Christi. Die Frommigkeit
erhilt dadurch ihren fiir unsere Zeit charakteristischen apostolischen Akzent. Auch
das beschauliche Leben wird davon nicht ausgenommen. Man hat darauf anfmerk-
sam gemacht, dafl es eine Entwicklung in der Frommigkeitsgeschichte der Kirche
zu einer immer stirkeren apostolischen Finstellung hin gebe. Das Ideal der christ-
lichen Vollkommenheit werde im Laufe der Jahrhunderte immer mehr aus dem
einseitig subjektiven Heilsstreben herausgelost und in das objektive Werk Christi
hineingestellt. Man sagt darum, der moderne Heilige miisse ein Heiliger der Kirche
sein. Selbst das personlichste Stehen der Seele vor Gott in der hochzeitlichen Mystik
wird als Dienst, als Dienst fir die Kirche betrachtet. In diesem Zusammenhang
weist man héiufig auf Ignatins von Loyola hin, dessen Weltverantwortung fiir uns
Heutige vorbildlich sei. Man nennt seine Mystik eine ,Dienstmystik“ (H. Rahner)
und eine ,Mystik der Weltfreudigkeit“ (K. Rahner).

b) Wie sieht nun diese Frommigkeit der Weltverantwortung niherhin aus?
Weldhe Konsequenzen ergeben sich aus thr? Der Christ, sagt man, miisse die Welt
ernst nehmen, er miisse in die Welt eingehen und sich ihr angleichen wie Christus
der Herr, von dem es im Philipperbrief heifle, dafi er ,sich entauflerte, Knechts-
gestalt annahm, uns Menschen gleich wurde und sich in seiner ganzen Erscheinung
wie ein Mensch gab“ (2, 7). Das bedeutet zunichst einmal eine Auvfforderung an
die Kirche als solche. Sie miisse, so sagt man, aus ihrer bisherigen Isolierung heraus
und wieder sichtbarer Kirche dieser Welt (nicht nur in dieser Welt) sein. Sie diirfe
nicht mehr ins Alte Testament zuriickfallen, sondern miisse die trennenden Mauern
zur Welt hin einreiflen. ,Schleifung der Bastionen® lautet daher bezeichnender-
weise der Titel eines neueren Buches (v. Balthasar, Einsiedeln 1952). Gemeint ist
die Anpassung der kirchlichen Formenwelt: ihrer Theologie, ihrer Liturgie, ihrer
Frommigkeitsiibungen und Institutionen an das Denken und Empfinden des moder-



194 Friedrich Wulf

nen Menschen und der modernen Zeit. Insbesondere gelte es, auch die nicht-abend-
landischen Kulturen in den inneren Raum der Kirche einzulassen. Denn in der
one world gebe es weder Grenzen noch einen Vorrang der abendlandischen Volker
vor den itbrigen. Diese Tatsache habe die Kirche anzunehmen und christlich frucht-
bar zu machen.

¢) Aus all dem ergibt sich, dafl man die Stunde des Laien fir gekommen hilt.
Thm ist ja in erster Linie die Welt aufgegeben. Die neue Laienfrommigkeit unter-
scheidet sich in vielem von den Formen der traditionellen kirchlichen Frommigkeit.
Der Laienchrist, so fordert man, miisse sich, so weit nur moglich, der Welt und
ihren Gewohnheiten anpassen. Seine Frommigkeit diirfe sich daher (abgesehen von
den wesentlichen christlichen Mysterien des Meflopfers und der Sakramente) nicht
so sehr in den offentlichen Ubungen der Religion betatigen, als vielmehr in einer
christlichen Haltung zur Welt und zu den Mitmenschen, nicht im Sinne des soge-
nannten Kulturkatholizismus der zwanziger Jahre, sondern im Sinne des Sauerteigs
im Evangelium. Wenn Heinrich Liitzeler schreibt, die moderne Kirche ordne sich
»als Haus unter Hiusern der Stralenzeile ein, ergreifend in ihrer Unauffalligkeit
und Armut® (Vom Sinn der Bauformen, Freiburg i. Br. 1953, 254), so sehen viele
darin ein Symbol fiir die Haltung, die der heutige Weltchrist einnehmen miisse.
Diese Anpassung und Einordnung geschieht zunichst einmal in der inneren Gesin-
nung des Herzens und besagt dann Demut und Sithne. Der Christ weifl sich soli-
darisch mit der siindigen Menschheit und tragt darum auch an ihrer Schuld, steht
stellvertretend fiir alle vor dem Antlitz Gottes. Dariiber hinaus wird er aber auch
die duflere Gemeinschaft der Menschen aufsuchen, um ihre Arbeit, ihre Sorgen, ihre
Not und ihr Schicksal zu teilen. Die ihm eigentiimlichen Tugenden sind: Wahr-
haftigkeit, Ernst, Opferbereitschaft, Anspruchslosigkeit, Tapferkeit, Geduld und
Nachstenliebe.

Uberschaut man noch einmal die religiosen Bewegungen in unserer Zeit, so ist der
grofie Idealismus nicht zu verkennen, der trotz der immer bedrohlicher werdenden
Vermassung die Elite der Christenheit beseelt. Diesen Idealismus gilt es zu lenken
und zu reinigen. Dann darf man hoffen, die Krise der Gegenwart zu iiberstehen und
auch unsere Zeit zu Christus und zur Kirche heimznfiihren.






