
Tendenzen und Strömungen in der heutigen katholischen 
Frömmigkeitsliteratur des deutschen Sprachbereiches1 

Von Friedrich  Wulf  S. J., München 

Eine große Unruhe hat sich seit Jahrzehnten der Menschheit bemächtigt. Sie be- 
trifft nicht nur die politischen, wirtschaftlichen und sozialen Verhältnisse, sondern 
auch den ganzen Bereich unseres geistig-kulturellen Lebens. Man spricht von einer 
allgemeinen und tiefgreifenden Krise unseres gesamten Daseins. Sie wird in Europa, 
dem Ursprungsland der abendländischen Kultur, anders und schmerzlicher empfun- 
den als in den übrigen Kontinenten. In Deutschland ist ihr Ausbruch deutlich an den 
Ausgang des ersten Weltkrieges geknüpft. Seitdem ist das Thema aus der deutschen 
Literatur nicht mehr gewichen. Angefangen von Oswald Spenglers •Untergang des 
Abendlandes" bis zu Romano Guardinis •Das Ende der Neuzeit" und Hans Sedl- 
inayrs •Verlust der Mitte" sind zahllose Untersuchungen der Krise unserer Zeit 
gewidmet. Die Kirche ist von dieser Entwicklung nicht unberührt geblieben; sie ist 
ja nicht unveränderlich im Sinne einer weit jenseitigen Geschichtslosigkeit, sondern 
lebt in Bezug auf ihre sichtbare Gestalt den ganzen Rhythmus der menschlichen So- 
zial- und Geistesgeschichte mit. Ihre Verflochtenheit mit der jeweiligen Zeit äußert 
sich bis in den innersten Bereich ihres Lebens hinein. Es ist daher nicht verwunder- 
lich, wenn im Zuge der allgemeinen Menschheitskrise innerhalb katholischer Kreise 
auch von einer Krise der kirchlichen Formenwelt, insbesondere ihrer Verkündigung 
und ihrer Frömmigkeit, gesprochen wurde und gesprochen wird. Und auch hier 
setzt die große Wende nach dem ersten Weltkrieg ein. 

I. 

Drei Stichworte waren es vor allem, die in der innerkatholischen Auseinander- 
setzung der damaligen Zeit um eine neue Frömmigkeit immer wieder auftauchten: 
die Gnade, die Einheit von Natur und Übernatur und die Kirche. 

1. Die Betonung der Gnade geschah in Opposition gegen den Rationalismus und 
den Moralismus bzw. Aszetismus der Aufklärungszeit und des 19. Jahrhunderts. 
Man hatte die übernatürliche Heilsordnung in ihrem ganzen Reichtum neu entdeckt 
und wollte daher Religion und Sittlichkeit wieder strenger von christlichen, d. h. aber 
übernatürlichen Prinzipien her aufbauen, wobei man Religion und Sittlichkeit deut- 
lich voneinander abhob und den Hauptakzent auf das religiöse Moment des christ- 
lichen Lebens legte. Aus der wiedergewonnenen Erkenntnis, daß Christentum im 
tiefsten eine Anteilnahme am göttlichen Leben, Kindschaft Gottes bedeute, ent- 
wickelten sich zwei sehr gegensätzliche Tendenzen in der Frömmigkeit. Der in der 

1 Als Vortrag gehalten auf der internationalen theologischen Studienwoche in Salamanca 
(Semana internacional de estudios superiores eclesiasticos), die vom 29. 4. bis 6. 5. zum Ab- 
schluß der Feierlichkeiten des 700jährigen Bestehens der dortigen Universität stattfand 
(der Bericht darüber folgt im 4. Heft dieser Zeitschrift). Es kam dem Referenten nicht auf eine 
lückenlose Aufzählung der im deutschen Sprachgebiet erschienenen religiösen Literatur an. 
Es sollte vielmehr versucht werden, die treibenden Ideen aufzuzeigen, die das gegenwärtige 
Bemühen um eine •zeitnahe" Frömmigkeit kennzeichnen. Autorennamen wurden darum nur 
bei wörtlichen Zitaten angeführt. 



186 Friedrich Wulf 

Zeh liegende Zug zum Irrationalen und Emotionalen begünstigte im katholischen 
Raum eine bis dahin nicht gekannte Hinneigung zur Mystik. Das Axiom, daß alle 
Menschen zur Mystik berufen seien und Mystik die normale Entfaltung des Gnaden- 
lebens in Glaube, Hoffnung und Liebe und in den Gaben des Hl. Geistes sei, fand 
in weitesten Kreisen Anklang. Das diskursiye Gebet war nach einem gern über- 
nommenen Wort Henri Bremonds Aszese, und das Wort • Aszese" hatte keinen guten 
Klang; unter ihm faßte man mehr oder weniger alles zusammen, was man aus der 
Vergangenheit ablehnte. 

Neben dieser Tendenz zum Intuitiven gab es aber in der Frömmigkeit jener Tage 
noch eine ganz andere Entwicklung, die ebenso von der Wiederentdeckung der 
Gnade ihren Ausgang nahm. Bei allem Erlebnishunger, der die Zeit nach dem ersten 
Weltkrieg kennzeichnete, war man doch dem subjektiven Gefühl gegenüber miß- 
trauisch geworden. Im Zusammenbruch so vieler Institutionen und im Umsturz so 
vieler überkommener Meinungen suchte man nach objektiven Werten, die dem 
Gesetz des geschichtlichen Werdens und Vergehens entzogen waren. In den Mittel- 
punkt der Frömmigkeit stellte man darum die objektive Heilstat Christi, wie sie in 
den Sakramenten und im liturgischen Kult der Kirche unter uns fortdauert und uns 
zugänglich wird. Die daraus sich ergebende sakramentale Christusfrömmigkeit und 
Mysterienfrömmigkeit (Odo Casel OSB) nannte man auch ontische oder (mit einem 
etwas unglücklichen Ausdruck) objektive Frömmigkeit, weil sie das Sein vor dem 
Tun betonte und auf der objektiven Bedeutung des sakramental-liturgischen Ge- 
schehens auf ruhte. Ihr stellte man die sogenannte subjektive Frömmigkeit entgegen, 
die, wie man sagte, sich aus dem subjektiven Andachtserlebnis des einzelnen ergebe 
und die moralische Vervollkommnung des Menschen zum Ziel habe; sie sei erst eine 
Frucht der Neuzeit und darum ein typischer Ausdruck des modernen Menschen, der 
sich von der Bindung an die göttlichen Ordnungen in der Welt losgesagt und die 
Entfaltung der eigenen Persönlichkeit zum Ziel seines Lebens gemacht habe. Man 
stand darum den Andachtsformen der Barockzeit und des 19. Jahrhunderts ab- 
lehnend gegenüber und forderte eine Rückkehr zu den urchristlichen Quellen. 

2. Wenn sich von der emphatischen Betonung der Gnade her gewisse Ansätze zu 
einem Supranaburalismus zeigten, so lag dies doch an sich nicht in der Grundten- 
denz jener Zeit. Ihr ging es vielmehr um die Entfaltung aller Kräfte, um die Ganz- 
heit des christlichen Menschen und der christlichen Welt, kurz gesagt: um die Ein- 
heit von Natur und Übernatur. Kaum ein theologisches Axiom wurde im damaligen 
religiösen Schrifttum so häufig zitiert wie jenes, daß die Gnade die Natur voraus- 
setze und vollende. Man nannte es gewöhnlich in Verbindung mit dem Geheimnis 
der Inkarnation und wies darauf hin, daß Christus ganzer Mensch geworden sei 
und darum auch den ganzen Menschen und die ganze Welt habe erlösen und voll- 
enden wollen. Es gelte darum Leib und Seele der Gnade zu erschließen und die 
Erlösung in alle Bereiche des Lebens hineinzutragen. Die alles Kreatürliche um- 
fassende kosmische Einheit der Erlösungsordnung sei nicht dem Jenseits vorbehalten, 
sondern soweit wie nur möglich schon in dieser Weltzeit herzustellen: denn die 
Gnade sei der Anfang der Glorie. 

Das Wort von der Vollendung der Natur durch die Gnade war aber nicht rein 
positiv gemeint, sondern hatte einen deutlichen polemischen Akzent. Es richtete sich 



Tendenzen und Strömungen in der heutigen katholischen Frömmigkeit 187 

gegen den Integralismus und den Ghetto-Katholizismus der Zeit vor dem ersten 
Weltkrieg, gegen eine Aussonderung des religiösen Bereiches aus dem Zusammen- 
hang der übrigen Welt und gegen eine Verkürzung der natürlichen Werte. Die über- 
kommene Frömmigkeit nannte man gern eine Mönchsfrömmigkeit, weil ihre Nomen- 
klatur wie ihre Devotionsformen aus dem Mönchtum stammten und darum auf ein 
verkleinertes Mönchtum des Laienchristen in der Welt ausgerichtet seien. Von da- 
her wird verständlich, wenn man oft genug die natürlichen Werte des Menschen zu 
stark herausstellte und ihnen bisweilen sogar eine positive Hinordnung auf die 
Übernatur beimaß, so daß man in der Frömmigkeitsliteratur der zwanziger Jahre 
(nicht in der streng theologischen Literatur!) nicht selten einem gewissen Semipela- 
gianismus und Naturalismus begegnet. Man dachte sich das Ineinandergreifen von 
Natur und Übernatur zu harmomstisth und strebte dementsprechend ein christliches 
Edelmenschentum an. Der Humanist unter den Heiligen, Thomas Morus, und der 
•devote Humanismus" eines Franz v. Sales galten als die großen Ideale der Zeit. 
Gegenüber solchen Auffassungen stand Erich Przywara SJ, der von der Ausein- 
andersetzung mit Karl Barth herkam, mit seiner theologia crucis ziemlich einsam 

da. Supranaturalistische und naturalistische Tendenzen entsprachen also einander 
und entstammten der gleichen Wurzel. Man betonte ebenso die Gnade wie die Natur, 
beachtete aber zu wenig, daß sowohl die Gnade Gnade des Kreuzes, wie auch die 
Natur eine verwundete Natur sei und darum unter dem Zeichen des Kreuzes stehe. 

3. Es lag ganz auf der Linie des Strebens nach der lebendigen und konkreten Ein- 
heit von Natur und Übernatur, daß man auch die Kirche neu erlebte. Man sprach 
von einem •Erwachen der Kirche in den Seelen" (R. Guardini). In ihr sah man die 
Fortsetzung und Vollendung des •omnia instaurare in Christo", als die Sichtbar- 
werdung der gnadenhaften Einheit der ganzen Schöpfung in Christus. Aus dem 
neuen Kirchenbewußtsein erhielt die Frömmigkeit jener Tage ihren Gliedschafts- 
und Gemeinschaftscharakter, wie er vor allem im gemeinsamen Vollzug der Litur- 
gie zum Ausdruck kommt. Eine solche Frömmigkeit kam dem Bedürfnis der Zeit 
entgegen. Gegenüber der wachsenden Auflösung aller welthaften Ordnungen und 
der damit gegebenen Isolierung des einzelnen empfand man die Kirche als einen 
Raum, in den man sich bergen konnte, als das Feste, Ewige und alles Überdauernde. 
Und in der Kirche fühlte man sich als das neue Gottesvolk, als die Gemeinschaft der 
Heiligen in Christus. Die Lieblingsidee der Zeit war das paulinische Wort vom 
•Leibe Christi". Zu seiner tieferen Durchdringung bediente man sich des Organis- 
musgedankens der sogenannten katholischen Romantik des 19. Jahrhunderts (Sailer, 
Fr. v. Schlegel, Görres), deren Ideale gerade in den zwanziger Jahren eine neue 
Blüte erlebten. Mit all dem wurde die unsichtbare, übernatürliche und geheimnis- 
volle Seite der Kirche hervorgehoben. Man sprach mit Vorzug von der Liebeskirche 
gegenüber der Rechtskirche und unterschied die Seele der Kirche von ihrem sicht- 
baren Leibe. So kamen in der Kirchenfrömmigkeit noch einmal alle Elemente zu- 
sammen, die das religiöse Idealbild jener Zeit bestimmten: die Wirklichkeit und die 
Größe der übernatürlichen Heilsordnung, der Vorrang der Gnade und des objek- 
tiven göttlichen Seins vor dem menschlichen Tun, endlich die immerwährende Ge- 
genwärtigkeit des Christusmysteriums in den sakramentalen Zeichen und in der Ge- 
meinschaft der Gläubigen. 



188 Friedridi Wulf 

Vieles von dem, was nach dem ersten Weltkrieg im deutschen Katholizismus auf- 
brach, hat sich durchgesetzt und ist inzwischen Gemeingut aller geworden. Kenn- 
zeichnete die erste Generation bisweilen noch eine gewisse Traditionslosigkeit, eine 
Unbekümmertheit des Neuanfangs, ein Mangel an geschichtlichem Sinn und an 
christlicher Unterscheidungsgabe, so war die zweite Generation ausgeglichener. 
Manches klärte sich in der Auseinandersetzung. Die oft sehr heftig geführten Kon- 
troversen wurden weitgehend beigelegt. An die Stelle des aut • aut trat das et • et. 
Viel mag dazu die Not der nationalsozialistischen Jahre mit ihrer deutlichen Hin- 
wendung nach innen beigetragen haben. Einen Abschluß und einen offiziellen Nie- 
derschlag fand diese ganze Periode aber erst in den beiden päpstlichen Rundschrei- 
ben •Mystici corporis" und •Mediator Dei". 

II. 

Dieser kurze Rückblick war notwendig, um die gegenwärtige Situation der katholi- 
schen Frömmigkeit im deutschen Sprachbereich zu verstehen. Obwohl wir von einem 
Ausgleich der innerkatholischen Standpunkte und damit von einem gewissen Ab- 
schluß des Ringens um neue Frömmigkeitsformen sprechen konnten, ist die einmal 
begonnene Entwicklung doch keineswegs zum Stillstand gekommen. Im Gegenteil: 
dieselben Fragen, die seinerzeit mit einem jugendlichen Elan und mit der Freude 
des Entdeckers aufgeworfen und beantwortet wurden, werden heute von neuem und 
tiefer gestellt. Wer genauer hinschaut, gewinnt den Eindruck, daß unter dem Er- 
lebnis der rapid voranschreitenden Entchristlichung und Technisierung der moder- 
nen Welt, die trotz des Zusammenrückens ihrer Grenzen eine in ihren geistigen 
Grundlagen auseinanderfallende Welt ist, die Krise der kirchlichen Formenwelt eine 
umfassendere geworden ist. Nur bewegen sich die Fronten nicht mehr so sehr 
zwischen einzelnen katholischen Richtungen; der Riß geht vielmehr mitten durch das 
Herz der gläubigen Christen selbst, insofern die Verwirklichung des christlichen 
Glaubens in der modernen Welt sehr viel schwieriger geworden ist. Das wirkt sich 
auch in der Verkündigung aus. Man versucht verzweifelt, den Indifferentismus, die 
Resignation und die Vermassung der Christen aufzuhalten und zu überwinden und 
den Anschluß an die der Kirche entfallene säkularisierte Welt wiederzugewinnen. 
Die Methoden, die hier angewandt werden, sind in Frankreich, das am frühesten 
und stärksten von allen abendländischen Völkern von der Entchristlichung bedroht 
war, radikaler als in Deutschland, aber auch problematischer. Im Grunde sind es 
aber die gleichen Fragen, die hier wie dort gestellt werden, und auch die Lösungen 
bewegen sich in derselben Richtung. 

/. Frömmigkeit und Heilstheologie 

Die heutige Frömmigkeit ist nach dem Befund der religiösen Literatur vor allem 
dadurch gekennzeichnet, daß sie noch enger als bisher an die Theologie herangerückt 
ist und aus ihr abgeleitet wird. Theologie und Frömmigkeit gehen fast ineinander 
über, so daß es ein und dasselbe ist, ob man von einer geistlichen Theologie oder von 
der Frömmigkeit spricht. Theologie wird wieder in jenem umfassenden Sinne ver- 
standen, der ihr bis zur Hochscholastik zukam: sie ist Dogmatik, Moral, Aszetik und 
Mystik in einem, eben Heilstheologie. Um also die Situation der gegenwärtigen 



Tendenzen und Strömungen in der heutigen katholischen Frömmigkeit 189 

Frömmigkeit zu verstehen, muß man die Grundanliegen dieser Theologie kennen- 
lernen. 

a) Noch schärfer als in den zwanziger Jahren wird heute betont, daß die konkrete 
Heilsordnung nur eine und zwar die übernatürliche sei, so sehr, daß bisweilen die 
Begriffe der Natur und der Naturordnung als bloße Abstraktionen praktisch zur Be- 
deutungslosigkeit herabsinken. Im einzelnen zeigt sich das z. B. in der Weise, wie 
Person und Werk Cristi oder ganz allgemein das übernatürliche Ziel des Menschen 
zum ausschließlichen Prinzip des sittlichen Handelns gemacht werden. Die aus sol- 
chen Voraussetzungen sich ergebende Frömmigkeit macht den Eindruck des Idealen 
und kompromißlos Christlichen; sie hat etwas Hochreißendes, Anspornendes und 
vermag auch dem sinnlosesten Geschehen unserer Tage noch einen tiefen und gött- 
lichen Sinn abzugewinnen. Anderseits kommt aber ihr Radikalismus nicht selten 
einer Übersteigerung und Überforderung gleich. In diesem Falle wird das magis der 
ignatianischen Exerzitien zum je immer mehr über alle Forderungen des natürlichen 
Sittengesetzes hinaus, so daß letztlich alles in eine extreme Kreuzes- und zugleich 
Glorientheologie einmündet, die von unten, d. h. vom Menschen her in keiner Weise 
mehr begreifbar zu machen ist. Es bedarf keiner Frage, daß eine solche Frömmigkeit 
in die Nähe jener Dialektik zwischen dem Gott der Rechtfertigung in Christus und 
dieser sündigen, im Gericht stehenden Welt rückt, wie man sie bei K. Barth oder 
E. Brunner findet; sie birgt darum die Gefahr des Supranaturalismus in sich. Und 
auch psychologisch gesehen kann man einige Bedenken nicht abweisen: Die rein 
natürlichen Begründungen und Forderungen einer christlichen Ethik sind dort am 
problematischsten, wo die natürlichen Voraussetzungen des sittlichen Handelns von 
großer Bedeutung sind, wie im Leben des Laienchristen, der in Beruf und Ehe steht. 
Man weiß, wie schnell und leicht allzu ideale Auffassungen in ihr Gegenteil um- 
schlagen. Gegenüber einer radikal christlich sich gebenden Frömmigkeit wird darum 
häufig an das Beispiel des Herrn erinnert, der sich als Arzt der Kranken wußte 
und mit den Schwächen der Menschen Geduld übte, der den glimmenden Docht mit 
besonderer Sorgfalt hütete und sich über die kleinste gute Regung des Menschen 
freute. Aber auch hier geht es immer um das unterscheidend Christliche, nicht um 
irgendeine Art von Kasuistik, in der man immer sofort eine rationalistische Ver- 
harmlosung des christlichen Ideals wittert. 

b) Ein zweites Kennzeichen heutiger Heilstheologie ist ihr Zug zur Synthese. Es 
geht ihr nicht so sehr um detaillierte Ednzelfragen als vielmehr um den heilstheo- 
logischen Zusammenhang aller Offenbarungsgeheimnisse. Deren Mitte ist das Ge- 
heimnis der Menschwerdung und Erlösung, das Geheimnis Christi. Von ihm aus 
werden die anderen Geheimnisse gesichtet und erhalten dadurch für uns ihre be- 
sondere Note. Die Trinität ist die Quelle des Christusgeheimnisses und die Kirche 
seine Vollendung. Gnade ist immer Christusgnade, konkret Gnade des Kreuzes, und 
die Sakramente sind ein Handeln Christi an uns, der uns an seinem Leben teil- 
nehmen läßt. Wie sehr alle Einzelgeheimnisse in das Christusgeheimnis ein- 
münden, zeigt sich am deutlichsten in der Eschatologie und in der Mariologie. Die 
Lehre von den Letzten Dingen ist heute nicht mehr bloß ein Anhängsel an die übri- 
gen theologischen Traktate, sondern stellt deren Krönung und Vollendung dar. Sie 
bietet noch einmal eine Gesamtschau der ganzen Heilsgeschichte. Das gleiche gilt für 



190 Friedrick Wulf 

die Mariologie. Christus • Maria • Kirche bilden für uns eine unlösbare Einheit, 
und auch die marianisdien Geheimnisse unter sich werden in ihrem inneren Zusam- 
menhang gesehen. Nicht überall werden allerdings diese Einsichten schon für die 
Frömmigkeit ausgewertet, aber wo es geschieht, da geben sie ihr Lebendigkeit, Weite 
und Formkraft. 

c) Mit dem Willen zur Synthese ist noch ein weiteres gegeben. Das Gesamt der 
Offenbarungsgeheimnisse wird nicht als ein statisches System gesehen, sondern als 
ein dynamischer Prozeß, als die eine große Heilsveranstaltung Gottes in dieser Welt 
und in der Geschichte. In deren Mitte steht Christus. Er ist der vom Vater Gesandte 
und seine Sendung lebt in der Kirche weiter. Christliche Frömmigkeit ist darum An- 
teilnahme an der Sendung Christi und Fortführung seines Werkes. Dieser Grund- 
gedanke läßt sich nun nach den großen Heilsideen des göttlichen Wirkens, wie sie 
uns in den beiden Testamenten entgegentreten, abwandeln und entfalten. Das ge- 
schieht in der neueren Literatur tatsächlich auch immer häufiger, meist im engen An- 
schluß an die Schrift und die Kirchenväter. So werden z. B. die biblischen Ideen des 
Bundes, des Reiches Gottes, des Kampfes, der Pilgerschaft, der Hochzeit und des 
himmlischen Tanzspieles im Zusammenhang der Heilsgeschichte entfaltet und für 
die Frömmigkeit fruchtbar gemacht. Dabei kommt auch die reiche Bildersprache und 
Symbolik der Schrift und der kirchlichen Tradition wieder zur Geltung. Gegenüber 
den abstrakten und dürren Motiven der vorwiegend ethisch ausgerichteten Frömmig- 
keit des 19. Jahrhunderts wirken die biblischen Motive gefüllter. Aber das ist nicht 
das Entscheidende. Der heutige Christ will mehr: er möchte sein Leben und die Ge- 
genwartsgeschichte der Kirche, die oft einem namenlosen Leid ausgesetzt sind, in 
den großen Ablauf der Heilsgeschichte hineinstellen und ihren Sinn mit Hilfe der in 
der Geschichte des Volkes Gottes wirksam gewordenen Heilsideen zu verstehen 
suchen. 

d) Damit ist ein letztes Kennzeichen angedeutet, das sich aus der engen Verbin- 
dung mit der Heilstheologie für die heutige Frömmigkeit ergibt. Je mehr der über- 
natürliche Geheimnischarakter des christlichen Lebens und der Geschichte heraus- 
gestellt wird, um so stärker wird der Christ auf die Vollendung der ganzen Heils- 
geschichte am Jüngsten Tag verwiesen. Dadurch erhält die Frömmigkeit unserer 
Tage ihren ausgesprochen eschatologischen Akzent. Sie ist eine Frömmigkeit der Er- 
wartung, des •Suchens, was droben ist, wo Christus zur Rechten des Vaters thront" 
(Kol 3,1). Dabei wird aber ebenso betont, daß in der Gnade das Zukünftige schon 
vorweggenommen wird und darum schon immer Gegenwart ist. Zukunft und Ge- 
genwart bedingen hier einander. Dieses Paradoxon führt mit am tiefsten in den 
Geist heutiger Frömmigkeit ein. 

2. Frömmigkeit als personale Verwirklichung des Heils 

Nach dem ersten Weltkrieg hatte man gegenüber dem Subjektivismus der Neu- 
zeit mit großer Schärfe den Vorrang des opus operatum, des objektiven Seins der 
Gnade, des Mysteriums, vor allem menschlichen Tun hervorgehoben. Hierin sah man 
geradezu das unterscheidende Merkmal einer neuen Frömmigkeit. Inzwischen hat 
sich die Fragestellung wesentlich verschoben. Zwar bleibt die einmal erkannte Be- 
deutung der Gnade und des Mysteriums unangetastet, aber darüber hinaus geht es 



Tendenzen und Strömungen in der heutigen katholischen Frömmigkeit 191 

heute in erster Linie um die Frage nach der personalen Aneignung des objektiven 
Heilsmysteriums. Die Gründe für diese auffällige Wende liegen einmal in einer 
schon seit längerem beobachteten Krise der sakramentalen Frömmigkeit, dann aber 
ganz allgemein im modernen Personalismus und Existentialismus. 

a) Oft hatte man in den vergangenen Jahrzehnten von einem sakramentalen Früh- 
ling gesprochen, der über die Christenheit gekommen sei. Das opus operands, so 
glaubte man, würde ganz von selbst dem opus operatum folgen; darum sprach man 
kaum von jenem. Inzwischen hat man erkannt, wie notwendig es ist, ganz aus- 
drücklich und im einzelnen zu einer besseren persönlichen Aneignung des liturgischen 
und sakramentalen Vollzugs anzuleiten. Man tat das einmal dadurch, daß man den 
personalen Aspekt des Christusgeheimnisses der Sakramente herausarbeitete: In den 
Sakramenten prägt Christus dem gläubigen Empfänger die verschiedenen Seiten 
seines Erlösungswerkes gnadenhaft ein, so daß dieser nun instandgesetzt und auf- 
gerufen ist, das Geheimnis von Tod und Auferstehung des Herrn in persönlicher 
Nachfolge mitzuvollziehen, d. h. in einem sittlichen Leben zu erneuern. Immer wie- 
der wird im paulinischen Sinne auf den engen Zusammenhang zwischen den Indika- 
tiven und Imperativen, der Mitteilung göttlicher Geheimnisse und den ethischen 
Aufforderungen hingewiesen. Diesen Zusammenhang findet man sogar in den Ge- 
sten, Handlungen und Worten der Liturgie selbst sichtbar gemacht und verdeutlicht. 

b) Die intensive Beschäftigung mit dem Verhältnis von opus operatum und opus 
operantis hat die Beziehung zwischen Sakrament und Glaube überhaupt von neuem 
zur Diskussion gestellt. Die Untersuchungen darüber haben zweierlei ergeben: 1. Das 
strenge Aufeinanderbezogensein von Glaube und Sakrament, so daß erst beide zu- 
sammen den einen Weg der Gnadenmitteilung bzw. Heilsaneignung darstellen, 
d. h. es gibt nicht zwei verschiedene Wege der Heilsvermittlung, sondern diese ge- 
schieht durch Glaube und Sakrament: der Glaube weist auf das Sakrament als seine 
Verleiblichung hin und dieses fordert den Glauben als seine Seele. Daraus folgt 
dann 2. der personale und inkarnatorische Charakter der Gnade; diese ist immer 
Christusgnade und strebt darum nach Verleiblichung. In Folge einer solchen Auf- 
fassung von Gnade und Glaube mußte aber notwendig der Hauptakzent vom Sakra- 
ment auf den Glauben übergehen, und ebenso trat gegenüber dem Sein wieder 
stärker das Tun hervor. •Die Christusgegenwart", sagt G. Söhngen, •hat im pau- 
linischen Denken eine durchaus sittliche Prägung, die nicht leicht überschätzbar ist. 
Der Nachdruck liegt auf dem Gesinnungs- und Tathaften, nicht auf dem Seins- 
haften, so besonders deutlich in Rom 6, dem Taufkapitel" (In: Festschrift für J. A. 
Jungmann, 16). 

c) Die Frage der personalen Aneignung des objektiven Heils beschränkt sich 
aber nicht auf das Sakrament, sondern wurde ganz allgemein gestellt, je schwerer 
es für den heutigen Menschen geworden ist, sich bei der Vielfalt der täglichen An- 
forderungen und der Zerrissenheit der Welt personal durchzusetzen, je mehr er in 
die Vermassung, in die Anonymität und das Kollektiv abzusinken droht. Es ist da- 
rum nicht zufällig, wenn man auch dem •Einzelnen in der Kirche" {K. Rahner SJ) 
wieder seine besondere Aufmerksamkeit schenkte. Man betonte nicht nur die perso- 
nalen Grundakte des Christen (von Glaube, Hoffnung und Liebe, Dankbarkeit, Hin- 
gabe und Reue) vor dem aszetischen •Werk", sondern glaubte geradezu vor einer 



192 Friedridi Wulf 

Häufung der religiösen Übungen (incl. im sakramental-liturgischen Bereich) warnen 
zu müssen, weil sie eine Fluchterscheinung darstelle. Ganz neu im Vergleich zur 
aszetischen Tradition der vergangenen Jahrhunderte ist es, wenn man die christ- 
liche Vollkommenheitslehre streng und konsequent auf dem Gedanken der persona- 
len Begegnung zwischen dem dreipersönlichen Gott, der in Christus leibhaft erschie- 
nen ist, und der menschlichen Person aufbaut und diesen Ansatz sowohl für den 
Stand des Laien wie auch für den der evangelischen Räte durchführt. All diesen Un- 
tersuchungen liegt eine personale Auffassung der Gnade zugrunde und das Be- 
mühen, die aristotelisch-scholastischen sachhaften Kategorien der Gnadentheologie 
zugunsten von personalen Kategorien auszuweiten. Das christliche Leben wird da- 
mit immer stärker als ein Dialog zwischen dem erlösten und begnadeten Men- 
schen und Christus, dem Herrn (oder dem dreipersönlichen Gott) aufgefaßt, so daß 
alles menschliche Tun im tiefsten zum Gebet wird. 

d) In diesem Zusammenhang spricht man auch häufig vom existentiellen Moment 
unserer Frömmigkeit. Dem Christen geht es heute nicht mehr in erster Linie um 
die •Wahrheit an sich", sondern um die •Wahrheit für mich". So wie die Exegeten 
für die Interpretation eines Schriftwortes gern nach seinem •Sitz im Leben" fragen, 
so fragt auch der gläubige Christ: •Was bedeutet diese oder jene Wahrheit für 
unsere Zeit und für midi?" Hier wird die Eigenart, die Interessiertheit, aber auch 
die ganze Not des modernen Menschen am deutlichsten spürbar. 

3. Frömmigkeit und Weltaufgabe des Christen 

Das Verhältnis der Kirche, des Christentums zur Welt war in den verschiedenen 
Epochen der Geschichte großen Wandlungen unterworfen. Einen der Gründe dafür 
mag man darin erblicken, daß die Heilige Schrift sich nur selten zu dieser Frage 
äußert und ihre Aussagen sich rein im Grundsätzlichen bewegen. Es hing also weit- 
gehend von dem Lebensgefühl und den Forderungen der jeweiligen Zeit ab, wie 
sich die Christenheit zur Welt verhielt. Nun befinden wir uns aber ohne Frage in 
einer tiefgreifenden Wandlung unseres gesamten Lebensgefühls. Der Mensch von 
heute empfindet die Welt anders als noch vor 50 Jahren. Konnte Eduard Spranger 
im Hinblick auf das Vertrauen, das der diesseitsgläubige Mensch des 18. und 
19. Jahrhunderts zur Natur hatte, geradezu von einer •Weltfrömmigkeit" des 
neuzeitlichen Menschen sprechen, so ist heute eine große Unsicherheit, ja Angst 
gegenüber der Welt an deren Stelle getreten. Die einmal entbundenen Mächte der 
Natur werden als unheimlich empfunden. Die Menschheit ist nach einem Wort von 
Werner Heisenberg •in die Lage eines Kapitäns gekommen, dessen Schiff so stark 
aus Stahl und Eisen gebaut ist, daß die Magnetnadel seines Kompasses nur noch 
auf die Eisenmasse des Schiffes zeigt, nicht mehr nach Norden. Mit einem solchen 
Schiff kann man kein Ziel mehr erreichen; es wird nur noch im Kreise fahren und 
daneben dem Wind und der Strömung ausgesetzt sein" (Die Kunst im Zeitalter 
der Technik, München [1954] 68). Ein solches Lebensgefühl muß auch das christliche 
Bewußtsein aufs tiefste beeinflussen und die Frömmigkeit des Christen von heute 
mitbestimmen. Denn wir befinden uns alle auf dem gleichen Schiff. Niemand kann 
sich dem gemeinsamen Schicksal entziehen. Wenn man darum heute von einer 
Weltaufgabe des Christen spricht, dann meint man damit nicht so sehr diese oder 



Tendenzen und Strömungen in der heutigen katholischen Frömmigkeit 193 

jene Einzelaufgabe, sondern daß die Welt im ganzen und als solche in einer beson- 
deren Weise der heutigen Christenheit aufgegeben sei. Es sei der Ruf Gottes und 
der Auftrag der Kirche für unsere Zeit, die Welt in den Geburtswehen einer neuen 
Epoche wieder heimzuholen und ihr das Zeichen des Kreuzes und der Liebe Christi 
einzuprägen. 

a) Das Erste, was darum für eine zeitgemäße Frömmigkeit verlangt wird, ist 
Verantwortung gegenüber der Welt und den Mitmenschen. Man spricht von einem 
sozialen Ethos, das unserer Frömmigkeit eignen müsse. Dieses Ethos ist zunächst 
ein solches des Gemeinsinnes, des Bewußtseins ider Zusammengehörigkeit, sei es der 
ganzen Menschheit oder des Staates, des Volkes, einer Völkergemeinschaft, des 
Betriebes, des Berufsstandes. Es ist ein Ethos der Verantwortung und Sorge für die 
Dinge des öffentlichen Lebens: für Wirtschaft, Politik, Kultur, für Sitte, Recht und 
Religion. Seine christliche Begründung und Würde, seinen tiefsten Sinn und seine 
Ausrichtung erfährt es von der übernatürlichen Ordnung her. Als christliches Ethos 
beruht es auf der übernatürlichen Einheit des Menschengeschlechtes in Adam, in 
Christus, in der Kirche, auf der Universalität und Kontinuität der christlichen Heils- 
ordnung und Heilsgeschichte, auf der gnadenhaften Verbundenheit der Menschen 
untereinander. Biblisch und theologisch ausgedrückt spricht man von einem Ethos 
der Sendung und des Dienstes (v. Balthasar). Danach bedeuten Christsein und 
christliche Vollkommenheit Teilnahme an der Sendung Christi. Die Frömmigkeit 
erhält dadurch ihren für unsere Zeit charakteristischen apostolischen Akzent. Auch 
das beschauliche Leben wird davon nicht ausgenommen. Man hat darauf aufmerk- 
sam gemacht, daß es eine Entwicklung in der Frömmigkeitsgeschichte der Kirche 
zu einer immer stärkeren apostolischen Einstellung hin gebe. Das Ideal der christ- 
lichen Vollkommenheit werde im Laufe der Jahrhunderte immer mehr aus dem 
einseitig subjektiven Heilsstreben herausgelöst und in das objektive Werk Christi 
hineingestellt. Man sagt darum, der moderne Heilige müsse ein Heiliger der Kirche 
sein. Selbst das persönlichste Stehen der Seele vor Gott in der hochzeitlichen Mystik 
wird als Dienst, als Dienst für die Kirche betrachtet. In diesem Zusammenhang 
weist man häufig auf Ignatius von Loyola hin, dessen Weltverantwortung für uns 
Heutige vorbildlich sei. Man nennt seine Mystik eine •Dienstmystik" (H. Rahner) 
und eine •Mystik der Weltfreudigkeit" (K. Rahner). 

b) Wie sieht nun diese Frömmigkeit der Weltverantwortung näherhin aus? 
Welche Konsequenzen ergeben sich aus ihr? Der Christ, sagt man, müsse die Welt 
ernst nehmen, er müsse in die Welt eingehen und sich ihr angleichen wie Christus 
der Herr, von dem es im Philipperbrief heiße, daß er •sich entäußerte, Knechts- 
gestalt annahm, uns Menschen gleich wurde und sich in seiner ganzen Erscheinung 
wie ein Mensch gab" (2, 7). Das bedeutet zunächst einmal eine Aufforderung an 
die Kirche als solche. Sie müsse, so sagt man, aus ihrer bisherigen Isolierung heraus 
und wieder sichtbarer Kirche dieser Welt (nicht nur in dieser Welt) sein. Sie dürfe 
nicht mehr ins Alte Testament zurückfallen, sondern müsse die trennenden Mauern 
zur Welt hin einreißen. •Schleifung der Bastionen" lautet daher bezeichnender- 
weise der Titel eines neueren Buches (v. Balthasar, Einsiedeln 1952). Gemeint ist 
die Anpassung der kirchlichen Formenwelt: ihrer Theologie, ihrer Liturgie, ihrer 
Frömmigkeitsübungen und Institutionen an das Denken und Empfinden des moder- 



194 Friedrich Wulf 

nen Menschen und der modernen Zeit. Insbesondere gelte es, auch die nicht-abend- 
ländischen Kulturen in den inneren Raum der Kirche einzulassen. Denn in der 
one world gebe es weder Grenzen noch einen Vorrang der abendländischen Völker 
vor den übrigen. Diese Tatsache habe die Kirche anzunehmen und christlich frucht- 
bar zu machen. 

c) Aus all dem ergibt sich, daß man die Stunde des Laien für gekommen hält. 
Ihm ist ja in erster Linie die Welt aufgegeben. Die neue Laienfrömmigkeit unter- 
scheidet sich in vielem von den Formen der traditionellen kirchlichen Frömmigkeit. 
Der Laienchrist, so fordert man, müsse sich, so weit nur möglich, der Welt und 
ihren Gewohnheiten anpassen. Seine Frömmigkeit dürfe sich daher (abgesehen von 
den wesentlichen christlichen Mysterien des Meßopfers und der Sakramente) nicht 
so sehr in den öffentlichen Übungen der Religion betätigen, als vielmehr in einer 
christlichen Haltung zur Welt und zu den Mitmenschen, nicht im Sinne des soge- 
nannten Kulturkatholizismus der zwanziger Jahre, sondern im Sinne des Sauerteigs 
im Evangelium. Wenn Heinrich Lützeler schreibt, die moderne Kirche ordne sich 
•als Haus unter Häusern der Straßenzeile ein, ergreifend in ihrer Unauffälligkeit 
und Armut" (Vom Sinn der Bauformen, Freiburg i. Br. 1953, 254), so sehen viele 
darin ein Symbol für die Haltung, die der heutige Weltchrist einnehmen müsse. 
Diese Anpassung und Einordnung geschieht zunächst einmal in der inneren Gesin- 
nung des Herzens und besagt dann Demut und Sühne. Der Christ weiß sich soli- 
darisch mit der sündigen Menschheit und trägt darum auch an ihrer Schuld, steht 
stellvertretend für alle vor dem Antlitz Gottes. Darüber hinaus wird er aber auch 
die äußere Gemeinschaft der Menschen aufsuchen, um ihre Arbeit, ihre Sorgen, ihre 
Not und ihr Schicksal zu teilen. Die ihm eigentümlichen Tugenden sind: Wahr- 
haftigkeit, Ernst, Opferbereitschaft, Anspruchslosigkeit, Tapferkeit, Geduld und 
Nächstenliebe. 

Überschaut man noch einmal 'die religiösen Bewegungen in unserer Zeit, so ist der 
große Idealismus nicht zu verkennen, der trotz der immer bedrohlicher werdenden 
Vermassung die Elite der Christenheit beseelt. Diesen Idealismus gilt es zu lenken 
und zu reinigen. Dann darf man hoffen, die Krise der Gegenwart zu überstehen und 
auch unsere Zeit zu Christus und zur Kirche heimzuführen. 




