Das Lebensgetfiihl des Gliubigen in der Kirche

Von Otto Semmelroth 8S.]J., Frankfurt/Main

Was im natiirlichen Bereich das Lebensgefiihl ist, ist im Bereich der Offen-
barung das Glaubenshewufitsein. Da nun der Glaube an Gott im Glauben an die
Kirche konkret wird — nicht nur in dem Sinne, dafl man ,die Liebe zum Namen
Gottes dadurch an den Tag legt, dafl man den Heiligen dient® (Hebr 6, 10),
sondern auch in dem Sinne, dafl die institutionelle Kirche der Ort ist, an dem wir
unseren Glauben an Gott zu bekunden haben —, ist das Glaubensbewufitsein des
Christen von seinem Lebensgefiihl in der Kirche nicht zu trennen. Dieses Lebens-
gefiih]l kann sebr verschieden sein; das hat die Uberlieferung durch ihre verschiede-
nen Formulierungen deutlich gemadht. So sagen wir z. B.: ,Ich glaube die Kirche®
(credo Ecclesiam) oder ,Ich glaube der Kirche® (credo Ecclesiae), wovon man noch
unterscheiden kann das ,Ich glaube an die Kirche* (credo in Ecclesiam). Jedes dieser
Worte bezeichnet eine andere Haltung des glaubigen Christen zur Kirche. ,Ich
glaube die Kirche“ bedeutet, dafl die Kirche mehr ist als eine feststellbare, empirische
menschliche Gesellschaft; in diesem Glauben weif der Christ, dafl er als Glied der
Kirche an der in ihr verborgenen gnadenhaften Wirklichkeit teilhat, dafl er darum
in der Kirche lebt, ja die Kirche selbst repriasentiert. Wenn einer dagegen bekennt,
dafl er ,der Kirche“ oder ,an die Kirche* glaubt, dann betrachtet er in diesem
Augenblick die Kirche als eine ihm gegeniiberstehende Grifle, sei es, dafl er von
ihrer Autoritit entgegennimmt, was Gott geoffenbart hat, sei es, dafl er sich ihr
in Liebe hinschenkt. Die Berechtigung beider Haltungen und damit die innere
Einheit unserer Kirchenfrommigkeit ist im sakramentalen Wesen und der damit
gegebenen Zweischichtigkeit der Kirche begrindet. Wir versuchen darum im folgen-
den, das Lebensgefiihl des Gldubigen in der Kirche in seinen verschiedenen Formen,
wie sie die Uberlieferung kennt und wie sie heute wieder lebendig geworden sind,
aus dem sakramentalen Wesen der Kirche heraus zu entwickeln und zu begriinden.

I. Die Zweischichtigkeit der sakramentalen Kirche

1. Kann man iiberhaupt von einem ,Lebensgefiihl“ in der Kirche sprechen? Was
die Kirche in ihrem Wesen ist und worin sie sich trotz der dhnlichen Gestalt von
allen menschlichen Institutionen unterscheidet, 148t sich ja eigentlich nicht erleben.
Ist sie doch eine gnadenhafte, iibernatiirliche Wirklichkeit, die als solche dem
Zugriff des menschlichen Erkennens, Wollens und Fiihlens entzogen ist. ,Uber-
natiirlich® bezeichnet ja gerade auch dies, dal der Mensch aus seiner Natur kein
Organ zur Aufnahme der Gnade hat. Damit er die Gnade personal aufnehmen
kann, muf Gott selbst sie ihm als Geschenk mitteilen, d. h. deutende Aussage uiber
sie machen und ihm zugleich ein eigenes Organ verleihen, das man die Tugend
oder Fihigkeit des Glaubens nennt. Deshalb wird man nicht ohne Vorsicht von
einem Lebensgefithl in der Kirche sprechen. Und doch ist das Verhalten des Chri-
sten zu seiner Kirche unleugbar auch eine Sache des Gefiihls und Erlebnisses. Nicht
nur der iiber die Kirche Verirgerte, sondern auch gerade der sich lebendig zu ihr
Bekennende weif} sich weitgehend von menschlichen Empfindungen und Gefithlen



196 Otto Semmelroth

dieser Kirche gegeniiber bestimmt. Sollte das unberechtigt oder auch nur belanglos
sein? Miiflte man sagen, dafl die Kirche da, wo sie Gegenstand eines Lebensgefiihls
ist, in ihrem wahren Wesen nicht erfafit wurde? Das wire gewifl merkwiirdig.
Denn gerade dem Menschen, dem es ernst um seine Kirche ist, der an sie glaubt
und sie liebt, ist diese Kirche auch gelebter Wert und gefiihlte Wirklichkeit. Er
koénnte es kaum verstehen, wollte man ihm zumuten, er miisse, um sein Ja zur
Kirche zn sagen, dieses ,Lebensgefiihl von sich tun. Gibt es denn zwei Kirchen,
eine vordergriindige, die man sechen, greifen, erleben und erleiden kann, und eine
hintergriindige, die nur der lebendige Glaube bejahen, aber nicht das menschlich
empfindende Herz erleben kann? Daf} es nicht eine sichtbare neben einer unsicht-
baren Kirche gibt, hat das Lehramt der Kirche selbst mehrfach betont. Vor allem
Pins XII. 1afit dariiber (in den beiden Rundschreiben ,Mystici corporis“ [1943]
und ,Humani generis [1950]) keinen Zweifel. Anderseits kann man eine Zweiheit
im Wesen der Kirche nicht lengnen. Aber es ist die Zweiheit von Schichten, die
man nicht von einander abldsen kann; wer die eine Schicht bejaht und in ihr lebt,
ist zugleich der tieferen Schicht teilhaftig. Das zeigt eine nidhere theologische
Betrachtung.

2. Von den iibernatiirlichen Lebensfunktionen der Kirche (den Sakramenten) auf
das Prinzip dieser Funktionen zuriickgehend, sucht die heutige Theologie deren
Wesen sakramental zu verstehen. Sie weif} sich dazu berechtigt, weil die Kirche in
Christi Gottmenschentum, dem Urbild aller Sakramentalitat, begriindet ist. Damit
werden die einzelnen sakramentalen Handlungen in einem neuen Verhiltnis zur
Kirche geschen und diese zu ihnen. Die Kirche ist nicht mebhr nur jene Organisation,
deren Amtswalter die bevollmachtigten Vollzieher dieser sakramentalen Hand-
lungen sind. Dann ware Sakramentalitit einzig und allein in voriibergehenden, hier
und heute vollzogenen Einzelakten verwirklicht. Die Sakramente sind vielmehr
nach dem Bewuftsein der Tradition in der Sakramentalitit der Menschheit Christi
begriindet. ,Was sichtbar am Herrn war, ist in die Mpysterien iibergegangen
(Leo d. Gr., Sermo 74, 2).

Hinzu kommt, dafl nach einem geldufigen Gedanken der Sakramententheologie
die Sakramente eigentlich von Christus gespendet werden. Man wird dieser Wahr-
heit wohl kaum’ gerecht, wenn man den erhéhten Christus nur durch den Sakra-
mentenspender als seinen Vertreter wirksam werden sieht. Gewi} ist diese Vor-
stellung berechtigt. Aber sie geniigt nicht. So wie Christus zur Zeit seines Erden-

lebens seine Heilstaten als geschichtliche, greifbare Ausdruckshandlungen aus der
 stetigen Sakramentalitit seines bleibenden Menschentums vollzog, so wird man
auch annehmen miissen, dafl die sakramentalen Einzelhandlungen, durch die er
sein Heilswerk weiterfiihrt, aus einem stetigen, bleibenden, und zwar auf Erden
sichtbaren sakramentalen Prinzip heraus vollzogen werden. Dieses Prinzip aber ist
die sichtbare Kirche. In ihr geht und wirkt der erhéhte und dadurch unsichtbare
Christus in geschichtlicher Sichtbarkeit weiter. Anders ausgedriickt: Christus, das
Ursakrament, lebt fort in der Kirche, die ihrerseits an seiner Sakramentalitit teil-
nimmt. Sie iibt Christi Gnadenwirksamkeit vor allem in den Handlungen aus, die
wir im engeren Sinne Sakramente nennen. Der Ansgangspunkt des neutestament-
lichen Heils ist Christus, das Sakrament. Die je und je vollzogene Weiterverwirk-



Das Lebensgefiihl des Gliubigen in der Kirche 197

lichung des Heils sind die einzelnen sakramentalen Handlungen. In einer solchen
Sicht ist es kaum anders moglich, als auch die zwischen beiden liegende Institution,
die Kirche, in ihrem eigentlichsten Wesen als Sakrament zu sehen.

Die Richtigkeit dieser Folgerung diirfte uns jener Name bestitigen, durch den
die Kirche ,am erhabensten und gottlichsten benannt wird® (Pius XII., Enzyklika
.Mystici corporis“), ,der mystische Leib Christi“. Dieser Name verweist den, der
eine Deutung des Wesens der Kirche versucht, auf den physischen Leib Christi,
dessen geheimnisvolle , Ausweitung® iiber Raum und Zeit die Kirche ist. Der physi-
sche Leib des Herrn aber, so wie er damals auf Erden lebte, verwirklichte in voll-
kommener Weise das Wesen eines Sakramentes. Wenn nun -die Kirche auch ,Leib
Christi“ genannt wird, dann wohl deshalb, weil auch sie €in Sakrament ist.

Besteht diese Annahme zu Recht, dann dst alles, was man an der Kirche greifen,
sehen, erleben kann, also die institutionell-gesellschaftliche Grofle der kirchlichen
Organisation, ein sinnbildliches Zeichen fir eine an sich unsichtbare Gnadenwirk-
lichkeit, die durch sie verleiblicht wird. Man kann darum Wesen und Inhalt dieser
Gnadenwirklichkeit einigermaflen an der Gestalt der sichtbaren Kirche ablesen.
Hinzu kommt, dafl dieses Zeichen die bezeichnete Wirklichkeit ,in sich enthalt”, wie
es das Konzil von Trient als Eigentiimlichkeit aller Sakramente definiert hat. Wenn
die Kirche seit ihren iltesten Zeiten — <die Briefe des hl. Paulus lassen dariiber
keinen Zweifel — den Glauben geduflert hat, dafl es ,auferhalb der Kirche kein
Heil gibt“, dann heifit das positiv, dafl innerhalb der Kirche das Heil ist. Und dies
nicht nur in dem Sinn, dafl die Kirche eine menschliche Hilfsorganisation ist, die
durch ihre Bemiihungen dafir sorgt, dal der Mensch zu seinem Heil gefiihrt wird,
sondern.so, dafl die Kirche das Heil selbst verleiblicht, ,sichtbare Gestalt der un-
sichtbaren Gnade“ (Konz. v. Trient iiber die Sakramente) ist. Ist doch das Heil die
Teilnahme an der erlosenden Begegnung zwischen Christus, dem vom Vater kom-
menden und zum Vater im Opfer zuriickgehenden Mittler, und der in Maria zu-
sammengefafiten Jingergemeinde, die den kommenden Mittler empfing und den
opfernden mitopfernd begleitete. Oder aber noch tiefer gesehen: Das Heil ist die
Begegnung zwischen Vater und Sohn im Heiligen Geist, insofern sie den Menschen
zur Teilnahme zuginglich gemacht ist. Diese Zuginglichkeit der trinitarischen Be-
gegnung aber geschah, als Christus, auf die Erde kommend, in der Begegnung mit
Maria (den Jiingern) ein wirksames Abbild der Begegnung von Vater und Sohn im
Heiligen Geist setzte und in der Kirche eine gesellschaftlich und geschichtlich verfafite
Gemeinschaft schuf, die in der Polaritdt von geweihtem Amt und getaufter Ge-
meinde wiederum ein wirksames, sakramentales Abbild dieser Begegnung fiir alle
Zeiten bedeutet.

Daraus ergibt sich etwas sehr Wichtiges: die Tatsache ndmlich zweier Schichten in
der Kirche, die so ineinander verwoben sind, dafl das Leben des glidubigen Christen
in der einen Schicht mit all den ihr entsprechenden Gesetzlichkeiten zugleich das ver-
borgen-gnadenhafte Leben in der anderen Schicht bedeutet. Wir miissen uns hier an
eine Eigentiimlichkeit der von Christus eingesetzten sakramentalen Zeichen erinnern.
Diese Symbolzeichen sind zwar von Christus eingesetzt, d. h. zu dem gemacht, was
sie christlich gesehen eigentlich bedeuten und sind. Das heifit aber nicht, dafl es will-
kiirliche oder gar sinnlose Zeichen waren. Im Gegenteil. Sollen sie dem Menschen-



198 Otto Semmelroth

geist den Weg in die iibernatiirliche und darum unsichtbare Wirklichkeit bahnen,
dann miissen sie bis zu einem gewissen Grad schon aus ihrem natiirlichen Sinnzu-
sammenhang heraus deutbar sein. Darum wiahlte Christus als sakramentale Zeichen
Handlungen aus, die im menschlichen Leben auch sonst vorkommen und unmittelbar
verstandlich sind: Waschen mit Wasser, Essen und Trinken, Salbung mit O}, Auf-
legung der Hinde, Gerichtsverfahren, ehelicher Vertrag. Ahnliches gilt nun auch
vou der Kirche. Was hier zum sakramentalen Zeichen erhoben wurde: eine organi-
satorisch verfafite Glaubens- und Kultgemeinschaft, wird von allen in seiner natiir-
lichen Bedeutung verstanden. Dafl diese Gemeinschaft ein wirksames Bildzeichen
fiir eine tiefere, unsichtbare Gnadenwirklichkeit ist, kann allerdings nur der Glau-
bende erfassen und bejahen. Denn dieser Zeichen- und Wirkzusammenhang ent-
stammt einzig und allein der Setzung durch Christus und entzieht sich darum der
Kontrolle durch die natiirliche Erfahrung. Wer aber im Glauben dem sakramentalen
Zeichen begegnet, dem wird auch diese zweite, tiefere Schicht der sakramentalen
Wirklichkeit zuginglich.

Es hat also nach dem Gesagten durchaus einen Sinn, zu fragen, wie der glaubige
Christ das sakramentale Zeichen der Kirche ,erlebt“, welches Lebensgefiihl er in der
Kirche hat. Steht doch seine menschliche Erfahrung der sichtbaren Kirche in einem
inneren und engen Zusammenhang zu der unter dieser Sichtbarkeit verborgenen
Gnade. Darum ist ja die Gnade zeichenhaft verleiblicht, damit das Zeichen in seiner
natiirlich verstehbaren Gestalt und Kraft auf den Menschen einwirkt und ihn dadurch
fiir den fruchtbaren Empfang der Gnade disponiert. Die Art also, wie der Christ
die gesellschaftliche Organisation der Kirche empfindet, ist von Bedeutung fiir die
Art, wie er der in diesem Zeichen verborgenen Gnade begegnet. Darum ist es nicht
ohne Bedeutung, das Lebensgefiihl zu kennen, das der Christ in der Kirche und der
Kirche gegeniiber besitzt.

11. Der Mensch als Glied der Kirche

1. Als erstes empfindet sich der gliubige Christ als Teil und Glied der Kirche. Die
Kirche selbst bestatigt dieses Lebensgefithl und verleiht ihm dadurch Ausdruck, dafl
sie die Bauten, in denen sie ihre Gottesdienste abhilt, als steinerne Symbole ihrer
selbst ansieht und mit ihrem eigenen Namen benennt. In der Liturgie der Kirch-
weihe iibertragt sie biblische Aussagen iiber ihr eigenes Wesen, etwa dafl sie die
Braut des Lammes ist, die ihre Vollendung im jenseitigen Jerusalem haben wird,
auf das steinerne Bauwerk. Damit wird die Kirche zu einem geheiligten und ber-
genden ,Raum®, in den hinein die Menschen versammelt werden, um das Erlosungs-
werk Christi in ihr zu begehen und an seinen Friichten Anteil zu erhalten. So
empfindet sie darum auch der gldubige Christ. Er weif, daff die Kirche, wie ihr stei-
nernes Abbild, zwar unabhingig von ihm besteht, aber fiir ihn da ist, um ihn mit
all seinen Néten, Sorgen und Anliegen in ihre schiitzenden und zu Gott erhebenden
Riume aufzunehmen. Wo die Gefahr vermieden wird, das Eintreten in den sakralen
Bau des Kirchenraumes als etwas dem iibrigen Leben Fremdes zu betrachten, wo
man sich vielmehr bemiiht, das Fintreten in diesen Raum und die Mitfeier der in
ihm geschehenden heiligen Feiern als Ausdruck und Verdichtung dessen zu sehen,
was der Christ im Alltag des Lebens und des Berufes zu sein und zu tun hat, namlich



Das Lebensgefiihl des Gliubigen in der Kirche 199

in der Kirche dem Dienst Gottes zu leben, da hat diese Auffassung ihren hohen
religiosen Wert.

In mnserer Zeit hat die Vorstellung von der Kirche als Raum allerdings vielfach
eine sikularisierte Gestalt angenommen, die die Gefahr mit sich bringt, im Vor-
dergriindigen stecken zu bleiben. Da wird die Kirche nicht mehr so sehr als Lebens-
raum gesehen, in welchem man immer und iiberall vor Gott steht, sondern als eine
Art Verein, dem man beitritt, um seine Pflichten Gott gegeniiber zu erfiillen, so wie
man auch anderen Gemeinschaften angehéren muf, um seinen biirgerlichen Ver-
pflichtungen nachzukommen. Die Grenze dieses Lebensgefiihls in der Kirche ist nur
zu deutlich. Denn das Verstindnis der Kirche als eines Vereins ist gerade deshalb bei
den heutigen Menschen so gingig, weil es diese in einer Weise relativiert, die ihrem
Wesen widerspricht. Einem Verein tritt man namlich nicht um einer absoluten Not-
wendigkeit willen bei; darum beruht die Zogehérigkeit zu ithm auf der freien Ent-
scheidung des einzelnen. Diese Auffassung, auf die Kirche ibertragen, hiefe aber das
Wesen der Kirche verkennen. Im Zeitalter des demokratischen Staates hat man
nichts gegen eine Vereinigung wie die Kirche einzuwenden, so lange es Menschen
gibt, die sie schiizen oder gar brauchen. Einen Absclutheitsanspruch aber, wie ihn
die Kirche selbst sich zuschreibt, vermag der heutige Mensch ihr nur noch schwer zu-
zubilligen, auch dann, wenn er fiisr sich personlich die Zugehorigkeit zur Kirche
durchaus bejaht.

Anderseits birgt selbst der Gedanke der Kirche als Verein und das ihm zugronde
liegende Lebensgefithl noch einen echten Wahrheitskern, den es herauszubeben gilt.
Vieles namlich, was im natiirlichen Bereich einen Verein ausmacht, gehort tatsach-
lich auch zur zeichenhaften Gestalt der Kirche und vermag daher ein Hinweis auf
ihr geheimnisvolles Wesen zu sein. In einem Verein ist man um eines bestimmten
Zieles und Zweckes willen. Damit ist aber gesagt, dafl er nor eine relative Grofle
ist, bezogen auf ein bestimmtes Ziel. So ist auch die sichtbare Kirche in ihrer dies-
seitigen Gestalt nicht absolut und ewig, sondern eben nur Zeichen, hindeutend auof
eine tiefere, gnadenhafte Wirklichkeit und hinfithrend zu dem ewigen Ziel, um des-
sentwillen der Mensch geschaffen und der Christ erlst wurde.

2. Wenn man damit dem Lebensgefiihl eines Christen, der sich in der Kirche
wie das Mitglied eines Vereins fiihlt, noch einen richtigen Sinn abgewinnen kann,
so darf man doch nie vergessen, dafl seine Bedeuntung ganz und gar in der Richtung
der Elemente eines sakramentalen Zeichens liegt. Wenn wir z. B. wissen, dafl man
bei der Taufe den Tauofling mit natiirlichem Wasser abzuwaschen hat, dann hat es
durchaus einen Sinn, ndher zu fragen, wie das zu geschehen habe und was das be-
deute. Aber diese Feststellung ist nicht eigentlich darum wichtig, dafl man wisse, was
eigentlich waschen heifit, sondern weil die Elemente dieses Waschens, das ja ein
wirkkraftiges Symbol ist, zur Erkenntnis und zur Erlangung der symbolisierten
Wirklichkeit fithren sollen. So auch in der Kirche. Sich in ihr nach Art einer Vereins-
mitgliedschaft zu fithlen, hat sein Recht. Aber diese Mitgliedschaft mufl zom wirk-
kraftigen Zeichen fiir die Teilnahme an einer hintergriindigen, gottlichen Wirk-
lichkeit werden, auf die es eigentlich ankommt. Das wird uns eindringlich bewufit ge-
macht, wenn die Kirche sich als den ,geheimnisvollen Leib Christi“ bezeichnet. Wir
greifen nicht ohne Grund gerade auf diesen erhabenen Namen der Kirche zuriick.



200 Otto Semmelroth

Denn so sehr beide Bilder und Vorstellungen: vom Raum und vom Leibe ausein-
anderzuliegen scheinen, so erfdhrt das Bild vom Raum der Kirche dech erst durch
dasjenige des Leibes seine letzte Bestitigung und Vollendung.

Der Unterschied beider Vorstellungen ist deutlich: In der ersteren erscheint die
Kirche als eine menschliche und diesseitige Institution, und daher voll und ganz er-
_kennbar und erlebbar. Wenn diese Institution, so wie sie menschlich vor uns steht,
mystischer Leib Christi genannt wird, so ist damit auf den eigentlichen Tiefengrund
verwiesen, der unter dem vordergriindig Erlebbaren der kirchlichen Gesellschaft ver-
borgen ist. Das Wort ,Leib Christi“ erinnert uns an den physischen, individuellen
Letb Christi: Der unter der kirchlichen Gesellschaftlichkeit verborgene Tiefengrund
ist also von dem Tiefengrund her zu deuten, der im (physischen) Leib Christi ver-
borgen gegenwirtig war. Die Verbindung zwischen dem erfahrbar Vordergrindi-
gen und diesem gottlichen Tiefengrund ist zwar in der Kirche nicht einfachhin die-
selbe wie in Christi individuellem Dasein: In diesem ist die Vereinigung von Gott-
lichem und Menschlichem eine hypostatische, dort hingegen nur eine sakramentale.
Der Tiefengrund selbst aber ist in beiden Fillen der gleiche: Gottes unendliche
Wirklichkeit. Wahrend sonst Versammlungsstitten die Menschen zu weltimmanen-
ten Zwecken und Zielen aufnehmen, ist die Kirche der ,Raum®, in dem unter mensch-
lich sichtbaren Symbolen die Begegnung des Gottessohnes mit dem Vater im Heili-
gen Geist, also ein gottliches Geheimnis vollzogen wird.

Durch die Wesensbestimmung als mystischer Herrenleib ist also die Kirche deut-
lich von allen menschlichen Gesellschaften dieser Erde unterschieden. Zugleich aber
wird durch diese gnadenhafte, uns nur im Glauben zugingliche Wirklichkeit jenes
Lebensgefihl vergottlicht, indem sich der Mensch als Teil und Glied in dieser Kirche
fiihit. Sie bewirkt eine Vergeistigung, die das geschilderte Lebensgefiihl nicht auf-
hebt und ungiltig macht, sondern mit géttlichem Inhalt fiillt. Ist der Mensch in einem
Verein ,Mitglied“, so wird er in der Kirche ,Glied“ genannt. Und ist es in mensch-
lichen Vereinigungen nur der menschliche Eigeneifer, der den Grad der Zugehorig-
keit bestimmt, so ist es in der Kirche ein géttlich-gnadenhaftes Band, das den
Eigeneifer nur noch die Disposition fiir den Grad der Zugehorigkeit zu threm Le-
bensgrund sein 14ft. Was in menschlichen Vereinigungen und deshalb auch in der
Kirche, in der ja menschliche Gesellschaftlichkeit zum sakramentalen Zeichen der
gottlichen Einheit erhoben wurde, als ,moralische Einheit” besteht, das ist nun in der
Kirche zugleich eine ,mystisch-physische“ Einheit, die durch Christi Gnade bewirkt
wird. Je inniger und gldubiger der Mensch sich als Mitglied dieser Gesellschaft
Kirche fiihlt und diese Mitgliedschaft realisiert, desto intensiver ist er zugleich Glied
der mystischen Lebenseinheit mit Christus.

Es wird aber nicht nur das Lebensgefiih] einer Vereinsmitgliedschaft in der Kirche
durch das Glaubensbewufitsein vom Gliedsein an einem Organismus gottlichen Le-
bens korrigiert und erhoben, sondern auch umgekehrt: Kommt der Glaubende in Ge-
fahr, die mystische Einheit in Christus zu ,organologisch* zu sehen, d. h. auf Kosten
der Vielheit der Glieder zu betonen, dann wird diese falsch verstandene Einheit
korrigiert durch den Blick auf das sakramentale Zeichen, das uns die Kirche als
,vollkommene Gesellschaft® darstellt. Durch diese werden wir an eine doppelte
Differenziertheit erinnert, die der Kirche, gerade insofern sie Gesellschaft ist, eignet



Das Lebensgefiihl des Gliubigen in der Kirche 201

und die in der Einheit des mystischen Leibes Christi nie verloren gehen kann und
iibersehen werden darf: Einmal an die Differenziertheit der vielen Glieder des
einen Leibes, die auch im mystischen Herrenleib Personen bleiben. Sodann an die
Differenziertheit der fiir die Kirche wesentlichen Zweiheit von Amt und Gemeinde,
lehrender und hérender Kirche. Diese Differenziertheit des einen mystischen Leibes
Christi begriindet nun aber zugleich eine andere Art von Lebensgefithl, das den
Menschen die Kirche als etwas ihm Gegentiberstehendes empfinden 14fit.

111, Der Mensch im Gegeniiber zur Kirche

Das Empfinden des Menschen, der die Kirche ,objektiv®, als eine ihm gegeniiber-
stehende Grofle sieht, scheint zundchst mit dem bisher Dargelegten keinen inneren
Zusammenhang zu haben. Glied in der Kirche zu sein und ihr gegeniiber zu stehen,
scheint sogar einander zu widersprechen. Seit der Neubesinnung auf das geheimnis-
volle, gottliche Wesen der Kirche miitht man sich um die Verlebendigung des Be-
wufltseins, dafl sich alle Glieder, insbesondere auch die Laien als Kirche wissen.
Trotzdem bleibt die andere Wahrheit fiir das Verhilinis des einzelnen zur Kirche
ebenso wesentlich und kann darum nicht ohne Schaden fiir die Erkenntnis des We-
sens der Kirche vergessen werden.

1. In zweifacher Weise erlebt der einzelne die Kirche als sein Gegeniiber.

a) Seit alters glaubt die Christenheit, dafl die Kirche eine Mutter sei. Gerade die
Lehre von der Mater Ecclesia lieR schon sehr frith in Maria das Urbild dieser
Kirche erkennen. Die Kirche vollzieht durch die Jahrhunderte weiter, was Maria
anfinglich tat, sie gebiert Christus, den sie als Sohn vom himmlischen Vater empfan-
gen hat, in diese Welt, bzw. in die glaubigen Menschen hinein.

Wer die Kirche so als Matter sieht, macht einen deutlichen Unterschied zwischen
den cinzelnen Gliedern und der Kirche als solcher. Materiell ist beides dasselbe: die
Vielheit der durch Christus erlésten und in Christus geeinten Menschen. Formell
aber liegt ein wichtiger Unterschied vor. Im einen Fall meint man die vielen als
einzelne, im andern Fall die gottliche Einheit der vielen. Die Rechtfertigung des
einzelnen geschieht ja gerade dadurch, dafl er als Glied in die vorgegebene gnaden-
hafte kirchliche Gemeinschaft aufgenommen wird. Die Kirche als Gemeinschaft in
Christus steht also vor dem einzelnen und ist geradezu der miitterliche Grund seines
Christuslebens. Daher ist die Unterscheidung nicht nur ein Gedankengebilde, son-
dern in der Sache selbst begriindet. Angustin hat mehrfach dieser Unterscheidung
klassischen Ausdruck gegeben und gezeigt, wie sich das ,In-der-Kirche-sein® und das
~Der-Kirche-gegeniiberstehn® zueinander verhalten. ,Die Rolle der Kirche ist die
der Mutter und der Kinder; denn wenn man alle, aus denen sie besteht, zusammen-
nimmt, nennt man die Kirche Mutter; wenn man aber dieselben als einzelne nimmt,
heiflen sie Kinder“ (PL 34, 1327). Die einzelnen sind Kinder der Kirche, weil sie in
ihr sind und aus ithrem Mutterschof das Leben der Gnade empfangen. Der einzelne
aber steht zugleich der Kirche in einem wahren Sinn gegeniiber, da er in diesem
Mutterschof} als personales Wesen lebt und ein personales Leben fithrt.

b) Die andere Weise, in der der einzelne die Kirche als sein Gegeniiber erlebt,
ist dem Altertum zwar nicht fremd, aber doch in der Neuzeit zu besonderer Aus-



202 Otto Semmelroth

pragung gekommen. Da empfindet der Glaubige die Kirche als Autoritit, von der
er sich fihren 14ft, die er befragt und die fordernd in sein Leben eingreifen darf.
Diese Art kirchlichen Lebensgefithls ist vom vorhergehenden sehr verschieden. Sie
betont mehr das viterliche Element. Fiir den glaubigen Menschen ist es die Autoritét
des souveranen Gottes, die in der Autoritat der Kirche in menschlicher Greifbarkeit
erfahren wird. Fragt nun der Glaubige: Was sagt .die Kirche zu dieser oder jener
Sache? dann erlebt er diese ,Kirche gleichsam als eine Person, die thm gegeniiber-
steht. Man hat in der wiedergewonnenen Liebe zum mystischen Leibe Christi die Be-
rechtigung dieses anderen Lebensgefithls wohl nicht immer geniigend wahr haben
wollen. Gewif} ist der einzelne Mensch selbst Teil der Kirche und miifite, statt im-
mer nur fragend nach ihrer Weisung auszuschauen, aus dem Mitvollzug des Le-
bens dieser Kirche selbst entscheiden kénnen. Das aber hebt die Tatsache nicht auf,
dafl der einzelne Christ zugleich der Kirche als der ihn fithrenden Autoritat gegen-
iiberstehen mufl. Es mag dieses Gefihl beim Durchschnitt der Gldubigen ein wenig
zu stark und exklusiv geworden sein. Diese Tatsache kann aber ihre Korrektur nicht
dadurch erfahren, dal man die Haltung des Hinhorchens auf das autoritative Wort
der Kirche zuriickdringt. Sie ist dem Christen wesentlich, wenn sie die Wirklich-
keit auch nur zum Teil ausdriickt.

2. Das aber gewinnt nun wieder aus dem sakramentalen Wesen der Kirche Deut-
lichkeit und Verstdndlichkeit.

a) Was wir iiber den Glauben an die Mater Ecclesia sagten, ist das kirchliche Ana-
. logon zu einem Erlebnis, das jeder Gemeinschaft oder Gesellschaft natirlicherweise
eignet. Gerade deshalb finden wir dieses Erlebnis auch in der Kirche, weil in ihr
eine wirklich menschliche (zwar nicht von Menschen gestiftete, aber doch aus Men-
schen bestehende) Gesellschaft zum sakramentalen Bildgefal der Gnadenwirklich-
keit gemacht ist. Deshalb miissen von diesem Zeichen in seinem empirischen Be-
stand die natiirlichen Gesetze der Gemeinschaft iberhaupt gelten und zur disponie-
renden Haltung des Menschen gegeniiber dem gnadenhaften Inhalt werden. Uber-
all aber, wo der Mensch seines gesellschaftlichen Daseins inne wird: als Glied der
Familie, des Staates, des Betriebes, eines Vereins: erlebt er die betreffende Ge-
meinschaft, iz der er selbst steht, zugleich als sein Gegeniiber. Ja, er weif, dafi die
Gemeinschaft als in sich gegriindete (gottliche oder menschliche) Institution seiner
Einzelexistenz vorgegeben ist und dafl sie — jedenfalls unter dem Gesichtspunkt
der gestaltenden Krafte, die sie bestimmen — wie ein miitterlicher Urgrund ist,
von dem er gewissermaflen Kind dieser Gemeinschaft ist und das Leben der Ge-
meinschaft empfangt. Manches mag in der Frage nach dem Verhaltnis des einzelnen
zur Gemeinschaft philosophisch noch ungeklart sein, so viel ist jedenfalls unbezwei-
felbar, dafl man mit einem objektiven Recht die Gemeinschaft als ganze von den
einzelnen, je fir sich gesehen, unterscheiden mufl, und dafl die Gemeinschaft als
ganze sogar dem einzelnen Menschen gegeniiber die Stellung eines mutterlichen
Prinzips hat. Da nun aber in der Kirche eine menschliche Gesellschaft sakramen-
tales Zeichen gottlicher Gnade ist, miissen wir jenes Prinzip schon von hierher ge-
sehen auch in ihr wiederfinden. _

b) Fiir gewdhnlich betrachtet man, wenn man von der Kirche als einer Mutter
spricht, die kirchliche Gemeinschaft mehr oder weniger indifferenziert. Ohne zu



Das Lebensgefiihl des Gliubigen in der Kirche 203

leugnen, daf sie eine wesentliche Zweiheit von geweihtem Amt und der anf Taufe
und Firmung begriindeten Gemeinde darstellt, wird diese Unterschiedenheit in dem
Begriff der Mater Ecclesia doch nicht direkt ins Auge gefafit.

Wenn in der Kirche menschliche Gesellschaft zum sakramentalen Zeichen gott-
licher Gnadeneinheit erhoben ist, muf} dieses Zeichen auch die jeder menschlichen
Gesellschaft wesentliche Struktur besitzen, die Unterschiedenheit namlich zwi-
schen Fithrenden und Gefithrten. Die Struktur des Zeichens ist aber zugleich auf
ein innergottliches Geheimnis bezogen und stellt dieses Geheimnis wirklich dar. Die
gottliche Wirklichkeit namlich, deren Bildgefafl die sichtbare Kirche ist, ist nicht so
indifferenziert, wie es das einfache Wort Gnade meinen lassen konnte. Denn Gnade
ist threm innersten Wesen nach Teilnahme des Menschen an der Begegnung des ewi-
gen Vaters mit dem Logos in der Einheit des Heiligen Geistes, die Christus den
Menschen erschlofl, als er ihr in seiner eigenen Begegnung mit Maria menschliche
Gestalt gab. Soll die sichtbare Kirche diese Gnade sakramental darstellen, so muf} in
ihr auch die Polaritdt jener doppelten Begegnung sichtbar werden. Und das ge-
schieht, da in der Kirche das geweihte Amt, das nach altem Glauben Christus ver-
tritt und sichtbar macht (vgl. 2 Kor 5, 20), der Laiengemeinde begegnet.

So ist in der Kirche fiir beide Arten des Lebensgefiihls, in dem der einzelne die
Kirche als Gegeniiber erlebt, Raum. Der einzelne steht der Kirche als der ihm von
Gott gegebenen Autoritit gegeniiber, indem er als Abbild Mariens dem Amt gegen-
uibersteht, das Christus reprisentiert. Sein Glaube an Christus mufl ekklesiologisch
bestimmt sein als Glaube an -den im Amt der Kirche sichtbar werdenden Christus.
Der Gemeinde gegeniiber erlebt sich der einzelne als Kind vor der Mutter, weil er als
einzelner nicht das ganze Gottesvolk ist, sondern eben sein Glied; die Gnaden-
begegnung mit Christus aber empfangt er, weil und insofern er als Glied in die Ge-
meinschaft der Gliubigen aufgenommen ist. Man muff also, wenn man die Kirche
als Gegentber erlebt, sehr wohl unterscheiden zwischen einem viterlichen Prinzip,
das dem einzelnen im geweihten Amt gegeniibersteht, und einem miitterlichen Prin-
zip, das die Laiengemeinde dem einzelnen Glied gegeniiber bedeutet. Zugleich
fiigt sich hier das im vorigen Abschnitt besprochene Lebensgefiihl ein, wo der ein-
zelne sich als Glied in dieser Kirche erlebt. Denn der einzelne kann die Kirche als
viterlich wie miitterlich sich gegeniiber erleben, weil er als Glied in der Gemeinde
und damit in der Begegnung mit dem Amte steht.

Dieses Aufbaugesetz der Begegnung Christi und der (in Maria zusammengefafi-
ten) Jiingergemeinde ist der Kirche wesentlich und unverlierbar. Aber das Bild die-
ser Begegnung findet sich nicht nur in dieser sakramentalen Fille. Es findet sein
Abbild iiberall da, wo in der Kirche Menschen einander begegnen und in dieser Be-
gegnung die Gnade betitigen, die in ihnen ist, ja auch da, wo Glieder der Kirche der
. Welt“ begegnen, der sie verwoben sind. Denn da die Begegnung der Kirche als
Braut mit der Kirche als Brautigam zur Einheit der ,zwei in einem Fleische* fithrt,
wird jeder, der an dieser Begegnung Teil hat, von dem gekennzeichnet, was als Le-
ben das Ganze durchstromt, dem Pneuma Christi. Und kraft dessen erscheint dann
wieder in jedem einzelnen Christus selbst vor dem anderen und vor der Welt.





