
Das Lebensgef ülil des Gläubigen in der Kirche 

Von Otto  Semmelroth  S. J., Frankfurt/Main 

Was im natürlichen Bereich das Lebensgefühl ist, ist im Bereich der Offen- 
barung das Glaubensbewußtsein. Da nun der Glaube an Gott im Glauben an die 
Kirche konkret wird • nicht nur in dem Sinne, daß man •die Liebe zum Namen 
Gottes dadurch an den Tag legt, idaß man den Heiligen dient" (Hebr 6, 10), 
sondern auch in dem Sinne, daß die institutionelle Kirche der Ort ist, an dem wir 
unseren Glauben an Gott zu bekunden haben •, ist das Glaubensbewußtsein des 
Christen von seinem Lebensgefühl in der Kirche nicht zu trennen. Dieses Lebens- 
gefühl kann sehr verschieden sein; das hat die Überlieferung durch ihre verschiede- 
nen Formulierungen deutlich gemacht. So sagen wir z. B.: •Ich glaube die Kirche" 
(credo Ecclesiam) oder •Ich glaube der Kirche" (credo Ecclesiae), wovon man noch 
unterscheiden kann das •Ich glaube an die Kirche" (credo in Ecclesiam). Jedes dieser 
Worte bezeichnet eine andere Haltung des gläubigen Christen zur Kirche. •Ich 
glaube die Kirche" bedeutet, daß die Kirche mehr ist als eine feststellbare, empirische 
menschliche Gesellschaft; in diesem Glauben weiß der Christ, daß er als Glied der 
Kirche an der in ihr verborgenen gnadenhaften Wirklichkeit teilhat, daß er darum 
in der Kirche lebt, ja die Kirche selbst repräsentiert. Wenn einer dagegen bekennt, 
daß er •der Kirche" oder •an die Kirche" (glaubt, dann betrachtet er in idiesem 
Augenblick die Kirche als eine ihm gegenüberstehende Größe, sei es, daß er von 
ihrer Autorität entgegennimmt, was Gott geoffenbart hat, sei es, daß er sich ihr 
in Liebe hinschenkt. Die Berechtigung beider Haltungen und damit die innere 
Einheit unserer Kirchenfrömmigkeit ist im sakramentalen Wesen und der damit 
gegebenen Zweischichtigkeit der Kirche begründet. Wir versuchen darum im folgen- 
den, das Lebensgefühl des Gläubigen in der Kirche in seinen verschiedenen Formen, 
wie sie die Überlieferung kennt und wie sie heute wieder lebendig geworden sind, 
aus dem sakramentalen Wesen der Kirche heraus zu entwickeln und zu begründen. 

/. Die Zweischichtigkeit der sakramentalen Kirche 

1. Kann man überhaupt von einem •Lebensgefühl" in der Kirche sprechen? Was 
die Kirche in ihrem Wesen ist und worin sie sich trotz der ähnlichen Gestalt von 
allen menschlichen Institutionen unterscheidet, läßt sich ja eigentlich nicht erleben. 
Ist sie doch eine gnadenhafte, übernatürliche Wirklichkeit, die als solche dem 
Zugriff des menschlichen Erkennens, Wollens und Fühlens entzogen ist. •Über- 
natürlich" bezeichnet ja gerade auch dies, daß der Mensch aus seiner Natur kein 
Organ zur Aufnahme der Gnade hat. Damit er die Gnade personal aufnehmen 
kann, muß Gott selbst sie ihm als Geschenk mitteilen, d. h. deutende Aussage über 
sie machen und ihm zugleich ein eigenes Organ verleihen, das man die Tugend 
oder Fähigkeit des Glaubens nennt. Deshalb wird man nicht ohne Vorsicht von 
einem Lebensgefühl in der Kirche sprechen. Und doch ist das Verhalten des Chri- 
sten zu seiner Kirche unleugbar auch eine Sache des Gefühls und Erlebnisses. Nicht 
nur der über die Kirche Verärgerte, sondern auch gerade der sich lebendig zu ihr 
Bekennende weiß sich weitgehend von menschlichen Empfindungen und Gefühlen 



196 Otto Semmelroth 

dieser Kirche gegenüber bestimmt. Sollte das unberechtigt oder auch nur belanglos 
sein? Müßte man sagen, daß die Kirche da, wo sie Gegenstand eines Lebensgefühls 
ist, in ihrem wahren Wesen nicht erfaßt wurde? Das wäre gewiß merkwürdig. 
Denn gerade dem Menschen, dem es ernst um seine Kirche ist, der an sie glaubt 
und sie liebt, ist diese Kirche auch gelebter Wert -und gefühlte Wirklichkeit. Er 
könnte es kaum verstehen, wollte man ihm zumuten, er müsse, um sein Ja zur 
Kirche zu sagen, dieses •Lebensgefühl" von sich tun. Gibt es denn zwei Kirchen, 
eine vordergründige, die man sehen, greifen, erleben und erleiden kann, und eine 
hintergründige, die nur der lebendige Glaube bejahen, aber nicht das menschlich 
empfindende Herz erleben kann? Daß es nicht eine sichtbare neben einer unsicht- 
baren Kirche gibt, hat das Lehramt der Kirche selbst mehrfach betont. Vor allem 
Pius XII. läßt darüber (in den beiden Rundschreiben •Mystici corporis" [1943] 
und •Humani generis" [1950]) keinen Zweifel. Anderseits kann man eine Zweiheit 
im Wesen der Kirche nicht leugnen. Aber es ist die Zweiheit von Schichten, die 
man nicht von einander ablösen kann; wer die eine Schicht bejaht und in ihr lebt, 
ist zugleich der tieferen Schicht teilhaftig. Das zeigt eine nähere theologische 
Betrachtung. 

2. Von den übernatürlichen Lebensfunktionen der Kirche (den Sakramenten) auf 
das Prinzip dieser Funktionen zurückgehend, sucht die heutige Theologie deren 
Wesen sakramental zu verstehen. Sie weiß sich dazu berechtigt, weil die Kirche in 
Christi Gottmenschentum, dem Urbild aller Sakramentalität, begründet ist. Damit 
werden die einzelnen sakramentalen Handlungen in einem neuen Verhältnis zur 
Kirche gesehen und diese zu ihnen. Die Kirche ist nicht mehr nur jene Organisation, 
deren Amtswalter die bevollmächtigten Vollzieher dieser sakramentalen Hand- 
lungen sind. Dann wäre Sakramentalität einzig und allein in vorübergehenden, hier 
und heute vollzogenen Einzelakten verwirklicht. Die Sakramente sind vielmehr 
nach dem Bewußtsein der Tradition in der Sakramentalität der Menschheit Christi 
begründet. •Was sichtbar am Herrn war, ist in die Mysterien übergegangen" 
(Leo d. Gr., Sermo 74, 2). 

Hinzu kommt, daß nach einem geläufigen Gedanken der Sakramententheologie 
die Sakramente eigentlich von Christus gespendet werden. Man wird dieser Wahr- 
heit wohl kaum gerecht, wenn man den erhöhten Christus nur durch den Sakra- 
mentenspender als seinen Vertreter wirksam werden sieht. Gewiß ist diese Vor- 
stellung berechtigt. Aber sie genügt nicht. So wie Christus zur Zeit seines Erden- 
lebens seine Heilstaten als geschichtliche, greifbare Ausdruckshandlungen aus der 
stetigen Sakramentalität seines bleibenden Menschentums vollzog, so wird man 
auch annehmen müssen, daß die sakramentalen Einzelhandlungen, durch die er 
sein Heilswerk weiterführt, aus einem stetigen, bleibenden, und zwar auf Erden 
sichtbaren sakramentalen Prinzip heraus vollzogen werden. Dieses Prinzip aber ist 
die sichtbare Kirche. In ihr geht und wirkt der erhöhte und dadurch unsichtbare 
Christus in geschichtlicher Sichtbarkeit weiter. Anders ausgedrückt: Christus, das 
Ursakrament, lebt fort in der Kirche, die ihrerseits an seiner Sakramentalität teil- 
nimmt. Sie übt Christi Gnadenwirksamkeit vor allem in den Handlungen aus, die 
wir im engeren Sinne Sakramente nennen. Der Ausgangspunkt des neutestament- 
lichen Heils ist Christus, das Sakrament. Die je und je vollzogene Weiterverwirk- 



Das Lebensgefühl des Gläubigen in der Kirche 197 

lichung des Heils sind die einzelnen sakramentalen Handlungen. In einer solchen 
Sicht ist es kaum anders möglich, als auch die zwischen beiden liegende Institution, 
die Kirche, in ihrem eigentlichsten Wesen als Sakrament zu sehen. 

Die Richtigkeit dieser Folgerung dürfte uns jener Name bestätigen, durch den 
die Kirche •am erhabensten und göttlichsten benannt wird" (Pius XII., Enzyklika 
•Mystici corporis"), •der mystische Leib Christi". Dieser Name verweist den, der 
eine Deutung des Wesens der Kirche versucht, auf den physischen Leib Christi, 
dessen geheimnisvolle •Ausweitung" über Raum und Zeit die Kirche ist. Der physi- 
sche Leib des Herrn aber, so wie er damals auf Erden lebte, verwirklichte in voll- 
kommener Weise das Wesen eines Sakramentes. Wenn nun die Kirche auch •Leib 
Christi" genannt wird, dann wohl deshalb, weil auch sie ein Sakrament ist. 

Besteht diese Annahme zu Recht, dann ist alles, was man an der Kirche greifen, 
sehen, erleben kann, also die institutionell-gesellschaftliche Größe der kirchlichen 
Organisation, ein sinnbildliches Zeichen für eine an sich unsichtbare Gnadenwirk- 
lichkeit, die durch sie verleiblicht wird. Man kann darum Wesen und Inhalt dieser 
Gnadenwirklichkeit einigermaßen an der Gestalt der sichtbaren Kirche ablesen. 
Hinzu kommt, daß dieses Zeichen die bezeichnete Wirklichkeit •in sich enthält", wie 
es das Konzil von Trient als Eigentümlichkeit aller Sakramente definiert hat. Wenn 
die Kirche seit ihren ältesten Zeiten • die Briefe des hl. Paulus lassen darüber 
keinen Zweifel • den Glauben geäußert hat, daß es •außerhalb der Kirche kein 
Heil gibt", dann heißt das positiv, daß innerhalb der Kirche das Heil ist. Und dies 
nicht nur in dem Sinn, daß die Kirche eine menschliche Hilfsorganisation ist, die 
durch ihre Bemühungen dafür sorgt, daß der Mensch zu seinem Heil geführt wird, 
sondern so, daß die Kirche das Heil selbst verleiblicht, •sichtbare Gestalt der un- 
sichtbaren Gnade" (Konz. v. Trient über die Sakramente) ist. Ist doch das Heil die 
Teilnahme an der erlösenden Begegnung zwischen Christus, dem vom Vater kom- 
menden und zum Vater im Opfer zurückgehenden Mittler, und der in Maria zu- 
sammengefaßten Jüngergemeinde, die den kommenden Mittler empfing und den 
opfernden mitopfernd begleitete. Oder aber noch tiefer gesehen: Das Heil ist die 
Begegnung zwischen Vater und Sohn im Heiligen Geist, insofern sie den Menschen 
zur Teilnahme zugänglich gemacht ist. Diese Zugänglichkeit der trinitarischen Be- 
gegnung aber geschah, als Christus, auf die Erde kommend, in der Begegnung mit 
Maria (den Jüngern) ein wirksames Abbild der Begegnung von Vater und Sohn im 
Heiligen Geist setzte und in der Kirche eine gesellschaftlich und geschichtlich verfaßte 
Gemeinschaft schuf, die in der Polarität von geweihtem Amt und getaufter Ge- 
meinde wiederum ein wirksames, sakramentales Abbild dieser Begegnung für alle 
Zeiten bedeutet. 

Daraus ergibt sich etwas sehr Wichtiges: die Tatsache nämlich zweier Schichten in 
der Kirche, die so ineinander verwoben sind, daß das Leben des gläubigen Christen 
in der einen Schicht mit all den ihr entsprechenden Gesetzlichkeiten zugleich das ver- 
borgen-gnadenhafte Leben in der anderen Schicht bedeutet. Wir müssen uns hier an 
eine Eigentümlichkeit der von Christus eingesetzten sakramentalen Zeichen erinnern. 
Diese Symbolzeichen sind zwar von Christus eingesetzt, d. h. zu dem gemacht, was 
sie christlich gesehen eigentlich bedeuten und sind. Das heißt aber nicht, daß es will- 
kürliche oder gar sinnlose Zeichen wären. Im Gegenteil. Sollen sie dem Menschen- 



19$ Otto Semmelroth 

geist den Weg in die übernatürliche und darum unsichtbare Wirklichkeit bahnen, 
dann müssen sie bis zu einem gewissen Grad schon aus ihrem natürlichen Sinnzu- 
sammenhang heraus deutbar sein. Darum wählte Christus als sakramentale Zeichen 
Handlungen aus, die im menschlichen Leben auch sonst vorkommen und unmittelbar 
verständlich sind: Waschen mit Wasser, Essen und Trinken, Salbung mit öl, Auf- 
legung der Hände, Gerichtsverfahren, ehelicher Vertrag. Ähnliches gilt nun auch 
von der Kirche. Was hier zum sakramentalen Zeichen erhoben wurde: eine organi- 
satorisch verfaßte Glaubens- und Kultgemeinschaft, wird von allen in seiner natür- 
lichen Bedeutung verstanden. Daß diese Gemeinschaft ein wirksames Bildzeichen 
für eine tiefere, unsichtbare Gnadenwirklichkeit ist, kann allerdings nur der Glau- 
bende erfassen und bejahen. Denn dieser Zeichen- und Wirkzusammenhang ent- 
stammt einzig und allein der Setzung durch Christus und entzieht sich darum der 
Kontrolle durch die natürliche Erfahrung. Wer aber im Glauben dem sakramentalen 
Zeichen begegnet, dem wird auch diese zweite, tiefere Schicht der sakramentalen 
Wirklichkeit zugänglich. 

Es hat also nach dem Gesagten durchaus einen Sinn, zu fragen, wie der gläubige 
Christ das sakramentale Zeichen der Kirche •erlebt", welches Lebensgefühl er in der 
Kirche hat. Steht doch seine menschliche Erfahrung der sichtbaren Kirche in einem 
inneren und engen Zusammenhang zu der unter dieser Sichtbarkeit verborgenen 
Gnade. Darum ist ja die Gnade zeichenhaft verleiblicht, damit das Zeichen in seiner 
natürlich verstehbaren Gestalt und Kraft auf den Menschen einwirkt und ihn dadurch 
für den fruchtbaren Empfang der Gnade disponiert. Die Art also, wie der Christ 
die gesellschaftliche Organisation der Kirche empfindet, ist von Bedeutung für die 
Art, wie er der in diesem Zeichen verborgenen Gnade begegnet. Darum ist es nicht 
ohne Bedeutung, das Lebensgefühl zu kennen, das der Christ in der Kirche und der 
Kirche gegenüber besitzt. 

//. Der Mensch als Glied der Kirche 

1. Als erstes empfindet sich der gläubige Christ -als Teil und Glied der Kirche. Die 
Kirche selbst bestätigt dieses Lebensgefühl und verleiht ihm dadurch Ausdruck, daß 
sie die Bauten, in denen sie ihre Gottesdienste abhält, als steinerne Symbole ihrer 
selbst ansieht und mit ihrem eigenen Namen benennt. In der Liturgie der Kirch- 
weihe überträgt sie biblische Aussagen über ihr eigenes Wesen, etwa daß sie die 
Braut des Lammes ist, die ihre Vollendung im jenseitigen Jerusalem haben wird, 
auf das steinerne Bauwerk. Damit wird die Kirche zu einem geheiligten und ber- 
genden •Raum", in den hinein die Menschen versammelt werden, um das Erlösungs- 
werk Christi in ihr zu begehen und an seinen Früchten Anteil zu erhalten. So 
empfindet sie darum auch der gläubige Christ. Er weiß, daß die Kirche, wie ihr stei- 
nernes Abbild, zwar unabhängig von ihm besteht, aber für ihn da ist, um ihn mit 
all seinen Nöten, Sorgen und Anliegen in ihre schützenden und zu Gott erhebenden 
Räume aufzunehmen. Wo die Gefahr vermieden wird, das Eintreten in den sakralen 
Bau des Kirchenraumes als etwas dem übrigen Leben Fremdes zu betrachten, wo 
man sich vielmehr bemüht, das Eintreten in diesen Raum und die Mitfeier der in 
ihm geschehenden heiligen Feiern als Ausdruck und Verdichtung dessen zu sehen, 
was der Christ im Alltag des Lebens und des Berufes zu sein und zu tun hat, nämlich 



Das Lebensgefühl des Gläubigen in der Kirche 199 

in der Kirche dem Dienst Gottes zu leben, da hat diese Auffassung ihren hohen 
religiösen Wert. 

In unserer Zeit hat die Vorstellung von der Kirche als Raum allerdings vielfach 
eine säkularisierte Gestalt angenommen, die die Gefahr mit sich bringt, im Vor- 
dergründigen stecken zu bleiben. Da wird die Kirche nicht mehr so sehr als Lebens- 
raum gesehen, in welchem man immer und überall vor Gott steht, sondern als eine 
Art Verein, dem man beitritt, um seine Pflichten Gott gegenüber zu erfüllen, so wie 
man auch anderen Gemeinschaften angehören muß, um seinen bürgerlichen Ver- 
pflichtungen nachzukommen. Die Grenze dieses Lebensgefühls in der Kirche ist nur 
zu deutlich. Denn das Verständnis der Kirche als eines Vereins ist gerade deshalb bei 
den heutigen Menschen so gängig, weil es diese in einer Weise relativiert, die ihrem 
Wesen widerspricht. Einem Verein tritt man nämlich nicht um einer absoluten Not- 
wendigkeit willen bei; darum beruht die Zugehörigkeit zu ihm auf der freien Ent- 
scheidung des einzelnen. Diese Auffassung, auf die Kirche übertragen, hieße aber das 
Wesen der Kirche verkennen. Im Zeitalter des demokratischen Staates hat man 
nichts gegen eine Vereinigung wie die Kirche einzuwenden, so lange es Menschen 
gibt, die sie schätzen oder gar brauchen. Einen Absolutheitsanspruch aber, wie ihn 
die Kirche selbst sich zuschreibt, vermag der heutige Mensch ihr nur noch schwer zu- 
zubilligen, auch dann, wenn er für sich persönlich die Zugehörigkeit zur Kirche 
durchaus bejaht. 

Anderseits birgt selbst der Gedanke der Kirche als Verein und das ihm zugrunde 
liegende Lebensgefühl noch einen echten Wahrheitskern, den es herauszuheben gilt. 
Vieles nämlich, was im natürlichen Bereich einen Verein ausmacht, gehört tatsäch- 
lich auch zur zeichenhaften Gestalt der Kirche und vermag daher ein Hinweis auf 
ihr geheimnisvolles Wesen zu sein. In einem Verein ist man um eines bestimmten 
Zieles und Zweckes willen. Damit ist aber gesagt, daß er nur eine relative Größe 
ist, bezogen auf ein bestimmtes Ziel. So ist auch die sichtbare Kirche in ihrer dies- 
seitigen Gestalt nicht absolut und ewig, sondern eben nur Zeichen, hindeutend auf 
eine tiefere, gnadenhafte Wirklichkeit und hinführend zu dem ewigen Ziel, um des- 
sentwillen der Mensch geschaffen und der Christ erlöst wurde. 

2. Wenn man damit dem Lebensgefühl eines Christen, der sich in der Kirche 
wie das Mitglied eines Vereins fühlt, noch einen richtigen Sinn abgewinnen kann, 
so darf man doch nie vergessen, daß seine Bedeutung ganz und gar in der Richtung 
der Elemente eines sakramentalen Zeichens liegt. Wenn wir z. B. wissen, daß man 
bei der Taufe den Täufling mit natürlichem Wasser abzuwaschen hat, dann hat es 
durchaus einen Sinn, näher zu fragen, wie das zu geschehen habe und was das be- 
deute. Aber diese Feststellung ist nicht eigentlich darum wichtig, daß man wisse, was 
eigentlich waschen heißt, sondern weil die Elemente dieses Waschens, das ja ein 
wirkkräftiges Symbol ist, zur Erkenntnis und zur Erlangung der symbolisierten 
Wirklichkeit führen sollen. So auch in der Kirche. Sich in ihr nach Art einer Vereins- 
mitgliedschaft zu fühlen, hat sein Recht. Aber diese Mitgliedschaft muß zum wirk- 
kräftigen Zeichen für die Teilnahme an einer hintergründigen, göttlichen Wirk- 
lichkeit werden, auf die es eigentlich ankommt. Das wird uns eindringlich bewußt ge- 
macht, wenn die Kirche sich als den •geheimnisvollen Leib Christi" bezeichnet. Wir 
greifen nicht ohne Grund gerade auf diesen erhabenen Namen der Kirche zurück. 



200 Otto Semmelroth 

Denn so sehr beide Bilder und Vorstellungen: vom Raum und vom Leibe ausein- 
anderzuliegen scheinen, so erfährt das Bild vom Raum der Kirche doch erst durch 
dasjenige des Leibes seine letzte Bestätigung und Vollendung. 

Der Unterschied beider Vorstellungen ist deutlich: In der ersteren erscheint die 
Kirche als eine menschliche und diesseitige Institution, und daher voll und ganz er- 
kennbar und erlebbar. Wenn diese Institution, so wie sie menschlich vor uns steht, 
mystischer Leib Christi genannt wird, so ist damit auf den eigentlichen Tiefengrund 
verwiesen, der unter dem vordergründig Erlebbaren der kirchlichen Gesellschaft ver- 
borgen ist. Das Wort •Leib Christi" erinnert uns an den physischen, individuellen 
Leib Christi: Der unter der kirchlichen Gesellschaftlichkeit verborgene Tief engrund 
ist also von dem Tiefengrund her zu deuten, der im (physischen) Leib Christi ver- 
borgen gegenwärtig war. Die Verbindung zwischen dem erfahrbar Vordergründi- 
gen und diesem göttlichen Tiefengrund ist zwar in der Kirche nicht einfachhin die- 
selbe wie in Christi individuellem Dasein: In diesem ist die Vereinigung von Gött- 
lichem und Menschlichem eine hypostatische, dort hingegen nur eine sakramentale. 
Der Tief engrund selbst aber ist in beiden Fällen der gleiche: Gottes unendliche 
Wirklichkeit. Während sonst Versammlungsstätten die Menschen zu weltimmanen- 
ten Zwecken und Zielen aufnehmen, ist die Kirche der •Raum", in dem unter mensch- 
lich sichtbaren Symbolen die Begegnung des Gottessohnes mit dem Vater im Heili- 
gen Geist, also ein göttliches Geheimnis vollzogen wird. 

Durch die Wesensbestimmung als mystischer Herrenleib ist also die Kirche deut- 
lich von allen menschlichen Gesellschaften dieser Erde unterschieden. Zugleich aber 
wird durch diese gnadenhafte, uns nur im Glauben zugängliche Wirklichkeit jenes 
Lebensgefühl vergöttlicht, indem sich der Mensch als Teil und Glied in dieser Kirche 
fühlt. Sie bewirkt eine Vergeistigung, die das geschilderte Lebensgefühl nicht auf- 
hebt und ungültig macht, sondern mit göttlichem Inhalt füllt. Ist der Mensch in einem 
Verein •Mitglied", so wird er in der Kirche •Glied" genannt. Und ist es in mensch- 
lichen Vereinigungen nur der menschliche Eigeneifer, der den Grad der Zugehörig- 
keit bestimmt, so ist es in der Kirche ein göttlich-gnadenhaftes Band, das den 
Eigeneifer nur noch die Disposition für den Grad der Zugehörigkeit zu ihrem Le- 
bensgrund sein läßt. Was in menschlichen Vereinigungen und deshalb auch in der 
Kirche, in der ja menschliche Gesellschaftlichkeit zum sakramentalen Zeichen der 
göttlichen Einheit erhoben wurde, als •moralische Einheit" besteht, das ist nun in der 
Kirche zugleich eine •mystisch-physische" Einheit, die durch Christi Gnade bewirkt 
wird. Je inniger und gläubiger der Mensch sich als Mitglied dieser Gesellschaft 
Kirche fühlt und diese Mitgliedschaft realisiert, desto intensiver ist er zugleich Glied 
der mystischen Lebenseinheit mit Christus. 

Es wird aber nicht nur das Lebensgefühl einer Vereinsmitgliedschaft in der Kirche 
durch das Glaubensbewußtsein vom Gliedsein an einem Organismus göttlichen Le- 
bens korrigiert und erhoben, sondern auch umgekehrt: Kommt der Glaubende in Ge- 
fahr, die mystische Einheit in Christus zu •organologisch" zu sehen, d. h. auf Kosten 
der Vielheit der Glieder zu betonen, dann wird diese falsch verstandene Einheit 
korrigiert durch den Blick auf das sakramentale Zeichen, das uns die Kirche als 
•vollkommene Gesellschaft" darstellt. Durch diese werden wir an eine doppelte 
Differenziertheit erinnert, die der Kirche, gerade insofern sie Gesellschaft ist, eignet 



Das Lebensgefühl des Gläubigen in der Kirche 201 

und die in der Einheit des mystischen Leibes Christi nie verloren gehen kann und 
übersehen werden darf: Einmal an die Differenziertheit der vielen Glieder des 
einen Leibes, die auch im mystischen Herrenleib Personen bleiben. Sodann an die 
Differenziertheit der für die Kirche wesentlichen Zweiheit von Amt und Gemeinde, 
lehrender und hörender Kirche. Diese Differenziertheit des einen mystischen Leibes 
Christi begründet nun aber zugleich eine andere Art von Lebensgefühl, das den 
Menschen die Kirche als etwas ihm Gegenüberstehendes empfinden läßt. 

///. Der Mensch im Gegenüber zur Kirche 

Das Empfinden des Menschen, der die Kirche •objektiv", als eine ihm gegenüber- 
stehende Größe sieht, scheint zunächst mit dem bisher Dargelegten keinen inneren 
Zusammenhang zu haben. Glied in der Kirche zu sein und ihr gegenüber zu stehen, 
scheint sogar einander zu widersprechen. Seit der Neubesinnung auf das geheimnis- 
volle, göttliche Wesen der Kirche müht man sich um die Verlebendigung des Be- 
wußtseins, daß sich alle Glieder, insbesondere auch die Laien als Kirche wissen. 
Trotzdem bleibt die andere Wahrheit für das Verhältnis des einzelnen zur Kirche 
ebenso wesentlich und kann darum nicht ohne Schaden für die Erkenntnis des We- 
sens der Kirche vergessen werden. 

1. In zweifacher Weise erlebt der einzelne die Kirche als sein Gegenüber. 

a) Seit alters glaubt die Christenheit, daß die Kirche eine Mutter sei. Gerade die 
Lehre von der Mater Ecclesia ließ schon sehr früh in Maria das Urbild dieser 
Kirche erkennen. Die Kirche vollzieht durch die Jahrhunderte weiter, was Maria 
anfänglich tat, sie gebiert Christus, den sie als Sohn vom himmlischen Vater empfan- 
gen hat, in diese Welt, bzw. in die gläubigen Menschen hinein. 

Wer die Kirche so als Mutter sieht, macht einen deutlichen Unterschied zwischen 
den einzelnen Gliedern und der Kirche als solcher. Materiell ist beides dasselbe: die 
Vielheit der durch Christus erlösten und in Christus geeinten Menschen. Formell 
aber liegt ein wichtiger Unterschied vor. Im einen Fall meint man die vielen als 
einzelne, im andern Fall die göttliche Einheit der vielen. Die Rechtfertigung des 
einzelnen geschieht ja gerade dadurch, daß er als Glied in die vorgegebene gnaden- 
hafte kirchliche Gemeinschaft aufgenommen wird. Die Kirche als Gemeinschaft in 
Christus steht also vor dem einzelnen und ist geradezu der mütterliche Grund seines 
Christuslebens. Daher ist die Unterscheidung nicht nur ein Gedankengebilde, son- 
dern in der Sache selbst begründet. Augustin hat mehrfach dieser Unterscheidung 
klassischen Ausdruck gegeben und gezeigt, wie sich das •In-der-Kirche-sein" und das 
•Der-Kirche-gegenüberstehn" zueinander verhalten. •Die Rolle der Kirche ist die 
der Mutter und der Kinder; denn wenn man alle, aus denen sie besteht, zusammen- 
nimmt, nennt man die Kirche Mutter; wenn man aber dieselben als einzelne nimmt, 
heißen sie Kinder" (PL 34, 1327). Die einzelnen sind Kinder der Kirche, weil sie in 
ihr sind und aus ihrem Mutterschoß das Leben der Gnade empfangen. Der einzelne 
aber steht zugleich der Kirche in einem wahren Sinn gegenüber, da er in diesem 
Mutterschoß als personales Wesen lebt und ein personales Leben führt. 

b) Die andere Weise, in der der einzelne die Kirche als sein Gegenüber erlebt, 
ist dem Altertum zwar nicht fremd, aber doch in der Neuzeit zu besonderer Aus- 



202 Otto Semmelroth 

prägung gekommen. Da empfindet der Gläubige die Kirche als Autorität, von der 
er sich führen läßt, die er befragt und die fordernd in sein Leben eingreifen darf. 
Diese Art kirchlichen Lebensgefühls ist vom vorhergehenden sehr verschieden. Sie 
betont mehr das väterliche Element. Für den gläubigen Menschen ist es die Autorität 
des souveränen Gottes, 'die in der Autorität der Kirche in menschlicher Greifbarkeit 
erfahren wird. Fragt nun der Gläubige: Was sagt die Kirche zu dieser oder jener 
Sache? dann erlebt er diese •Kirche" gleichsam als eine Person, die ihm gegenüber- 
steht. Man hat in der wiedergewonnenen Liebe zum mystischen Leibe Christi die Be- 
rechtigung dieses anderen Lebensgefühls wohl nicht immer genügend wahr haben 
wollen. Gewiß ist der einzelne Mensch selbst Teil der Kirche und müßte, statt im- 
mer nur fragend nach ihrer Weisung auszuschauen, aus dem Mitvollzug des Le- 
bens dieser Kirche selbst entscheiden können. Das aber hebt die Tatsache nicht auf, 
daß der einzelne Christ zugleich der Kirche als der ihn führenden Autorität gegen- 
überstehen muß. Es mag dieses Gefühl beim Durchschnitt der Gläubigen ein wenig 
zu stark und exklusiv geworden sein. Diese Tatsache kann aber ihre Korrektur nicht 
dadurch erfahren, daß man die Haltung des Hinhorchens auf das autoritative Wort 
der Kirche zurückdrängt. Sie ist dem Christen wesentlich, wenn sie die Wirklich- 
keit auch nur zum Teil ausdrückt. 

2. Das aber gewinnt nun wieder aus dem sakramentalen Wesen der Kirche Deut- 
lichkeit und Verständlichkeit. 

a) Was wir über den Glauben an die Mater Ecclesia sagten, ist das kirchliche Ana- 
logon zu einem Erlebnis, das jeder Gemeinschaft oder Gesellschaft natürlicherweise 
eignet. Gerade deshalb finden wir dieses Erlebnis auch in der Kirche, weil in ihr 
eine wirklich menschliche (zwar nicht von Menschen gestiftete, aber doch aus Men- 
schen bestehende) Gesellschaft zum sakramentalen Bildgefäß der Gnadenwirklich- 
keit gemacht ist. Deshalb müssen von diesem Zeichen in seinem empirischen Be- 
stand die natürlichen Gesetze der Gemeinschaft überhaupt gelten und zur disponie- 
renden Haltung des Menschen gegenüber dem gnadenhaften Inhalt werden. Über- 
all aber, wo der Mensch seines gesellschaftlichen Daseins inne wird: als Glied der 
Familie, des Staates, des Betriebes, eines Vereins: erlebt er die betreffende Ge- 
meinschaft, in der er selbst steht, zugleich als sein Gegenüber. Ja, er weiß, daß die 
Gemeinschaft als in sich gegründete (göttliche oder menschliche) Institution seiner 
Einzelexistenz vorgegeben ist und daß sie • jedenfalls unter dem Gesichtspunkt 
der gestaltenden Kräfte, die sie bestimmen • wie ein mütterlicher Urgrund ist, 
von dem er gewissermaßen Kind dieser Gemeinschaft ist und das Leben der Ge- 
meinschaft empfängt. Manches mag in der Frage nach dem Verhältnis des einzelnen 
zur Gemeinschaft philosophisch noch ungeklärt sein, so viel ist jedenfalls unbezwei- 
felbar, daß man mit einem objektiven Recht die Gemeinschaft als ganze von den 
einzelnen, je für sich gesehen, unterscheiden muß, und daß die Gemeinschaft als 
ganze sogar dem einzelnen Menschen gegenüber die Stellung eines mütterlichen 
Prinzips hat. Da nun aber in der Kirche eine menschliche Gesellschaft sakramen- 
tales Zeichen göttlicher Gnade ist, müssen wir jenes Prinzip schon von hierher ge- 
sehen auch in ihr wiederfinden. 

b) Für gewöhnlich betrachtet man, wenn man von der Kirche als einer Mutter 
spricht, die kirchliche Gemeinschaft mehr oder weniger indifferenziert. Ohne zu 



Das Lebensgefühl des Gläubigen in der Kirche 203 

leugnen, daß sie eine wesentliche Zweiheit von geweihtem Amt und der auf Taufe 
und Firmung begründeten Gemeinde darstellt, wird diese Unterschiedenheit in dem 
Begriff der Mater Ecclesia doch nicht direkt ins Auge gefaßt. 

Wenn in der Kirche menschliche Gesellschaft zum sakramentalen Zeichen gött- 
licher Gnadeneinheit erhoben ist, muß dieses Zeichen auch die jeder menschlichen 
Gesellschaft wesentliche Struktur besitzen, die Unterschiedenheit nämlich zwi- 
schen Führenden und Geführten. Die Struktur des Zeichens ist aber zugleich auf 
ein innergöttliches Geheimnis bezogen und stellt dieses Geheimnis wirklich dar. Die 
göttliche Wirklichkeit nämlich, deren Bildgefäß die sichtbare Kirche ist, ist nicht so 
indifferenziert, wie es das einfache Wort Gnade meinen lassen könnte. Denn Gnade 
ist ihrem innersten Wesen nach Teilnahme des Menschen an der Begegnung des ewi- 
gen Vaters mit dem Logos in der Einheit des Heiligen Geistes, die Christus den 
Menschen erschloß, als er ihr in seiner eigenen Begegnung mit Maria menschliche 
Gestalt gab. Soll die sichtbare Kirche diese Gnade sakramental darstellen, so muß in 
ihr auch die Polarität jener doppelten Begegnung sichtbar werden. Und das ge- 
schieht, da in der Kirche das geweihte Amt, das nach altem Glauben Christus ver- 
tritt und sichtbar macht (vgl. 2 Kor 5, 20), der Laiengemeinde begegnet. 

So ist in der Kirche für beide Arten des Lebensgefühls, in dem der einzelne die 
Kirche als Gegenüber erlebt, Raum. Der einzelne steht der Kirche als der ihm von 
Gott gegebenen Autorität gegenüber, indem er als Abbild Mariens dem Amt gegen- 
übersteht, das Christus repräsentiert. Sein Glaube an Christus muß ekklesiologisch 
bestimmt sein als Glaube an den im Amt der Kirche sichtbar werdenden Christus. 
Der Gemeinde gegenüber erlebt sich der einzelne als Kind vor der Mutter, weil er als 
einzelner nicht das ganze Gottesvolk ist, sondern eben sein Glied; die Gnaden- 
begegnung mit Christus aber empfängt er, weil und insofern er als Glied in die Ge- 
meinschaft der Gläubigen aufgenommen ist. Man muß also, wenn man die Kirche 
als Gegenüber erlebt, sehr wohl unterscheiden zwischen einem väterlichen Prinzip, 
das dem einzelnen im geweihten Amt gegenübersteht, und einem mütterlichen Prin- 
zip, das die Laiengemeinde dem einzelnen Glied gegenüber bedeutet. Zugleich 
fügt sich hier das im vorigen Abschnitt besprochene Lebensgefühl ein, wo der ein- 
zelne sich als Glied in dieser Kirche erlebt. Denn der einzelne kann die Kirche als 
väterlich wie mütterlich sich gegenüber erleben, weil er als Glied in der Gemeinde 
und damit in der Begegnung mit dem Amte steht. 

Dieses Aufbaugesetz der Begegnung Christi und der (in Maria zusammengefaß- 
ten) Jüngergemeinde ist der Kirche wesentlich und unverlierbar. Aber das Bild die- 
ser Begegnung findet sich nicht nur in dieser sakramentalen Fülle. Es findet sein 
Abbild überall da, wo in der Kirche Menschen einander begegnen und in dieser Be- 
gegnung die Gnade betätigen, die in ihnen ist, ja .auch da, wo Glieder der Kirche der 
•Welt" begegnen, der sie verwoben sind. Denn da die Begegnung der Kirche als 
Braut mit der Kirche als Bräutigam zur Einheit der •zwei in einem Fleische" führt, 
wird jeder, der an dieser Begegnung Teil hat, von dem gekennzeichnet, was als Le- 
ben das Ganze durchströmt, dem Pneuma Christi. Und kraft dessen erscheint dann 
wieder in jedem einzelnen Christus selbst vor dem anderen und vor der Welt. 




