
AUS    DEM    LEBEN    DER    KIRCHE 

PiusXIL: über die gottgeweihte Jungfräulichkeit 

Rundschreiben vom 25. März 1954 

Die gottgeweihte Jungfräulichkeit und die vollkommene, dem Dienst Gottes geweihte 
Keuschheit gehören ohne Zweifel zu den kostbarsten Schätzen, die der Stifter der Kirche der 
von ihm gegründeten Gemeinschaft gleichsam als Erbe hinterlassen hat. 

Aus diesem Grund haben die heiligen Väter erklärt, die immerwährende Jungfräulichkeit 
sei ein hohes, von der christlichen Religion eingeführtes Gut. Sie bemerken mit Recht, daß 
die alten Heiden den Vestalinnen einen solchen Lebenswandel nur für eine bestimmte Zeit 
auferlegten1; daß, wenn im Alten Testament Bewahrung und Schutz der Jungfräulichkeit 
vorgeschrieben werden, dies nur als Forderung für die Zeit vor der Ehe gelte (vgl. Exod 
22, 16•17; Deut 22, 23•29; Ekkl 42, 9); und außerdem • so schreibt Ambrosius2 • •lesen 
wir, daß es auch im Tempel von Jerusalem Jungfrauen gab. Doch was sagt der Apostel? 
.Alles, was ihnen widerfuhr, war sinnbildlich' (1 Kor 10, 11), als Vorzeichen für Künftiges". 

Schon seit apostolischer Zeit gedeiht und blüht diese Tugend im Garten der Kirche. Wenn 
in der Apostelgeschichte (Apg 21,9) berichtet wird, daß die vier Töchter des Diakons Phi- 
lippus Jungfrauen gewesen seien, so wird damit sicher nicht so sehr auf ihre Jugend als auf 
ihren Lebensstand hingewiesen. Nicht viel später erwähnt Ignatius von Antiochien3 grüßend 
die Jungfrauen, die, zusammen mit den Witwen, schon einen nicht unbeträchtlichen Teil der 
Christengemeinde von Smyrna ausmachten. Und im zweiten Jahrhundert • so bezeugt der 
hl. Justinus4 • •gibt es viele Sechzig- und Siebzigjährige beiderlei Geschlechtes, die, von 
Kindheit an im Geiste Christi erzogen, sich unversehrt bewahren". Nach und nach wuchs die 
Zahl der Männer und Frauen, die ihre Keuschheit Gott weihten; in gleicher Weise gewann 
ihre Stellung und Aufgabe in der Kirche nicht wenig an Bedeutung, wie Wir ausführlich 
in Unserer Apostolischen Konstitution Sponsa Christi dargelegt haben5. 

Ferner haben die heiligen Väter • wie Cyprian, Athanasius, Ambrosius, Johannes Chry- 
sostomus, Augustinus und nicht wenige andere • in ihren Schriften über die Jungfräulich- 
keit diese mit dem höchsten Lob bedacht. Die Lehre der Kirchenväter, im Laufe der Jahr- 
hunderte von den Kirchenlehrern und den Lehrern der christlichen Vollkommenheit noch 
ausgebaut, trägt in der Tat unter den Christen beiderlei Geschlechtes viel bei zur Weckung 
des Entschlusses oder, nachdem er schon gefaßt ist, zu seiner Festigung, sich in vollkom- 
mener Keuschheit Gott zu weihen und in ihr bis zum Tode zu verharren. 

Unzählbar ist die Schar derer, die seit den Anfängen der Kirche bis auf unsere Zeit ihre 
Keuschheit Gott dargebracht haben, sei es, daß sie ihre Jungfräulichkeit unberührt bewahr- 
ten, sei es, daß sie nach dem Tod ihres Ehegefährten Gott ihren Witwenstand dauernd 
weihten, sei es, daß sie, ihre Sünden bereuend, ein völlig keusches Leben wählten; alle aber 
hervorragend durch den gleichen, einmütigen Entschluß, für immer um Gottes willen volle 
geschlechtliche Enthaltsamkeit zu beobachten. Was also die Kirchenväter über die Hoheit 
und das Verdienst der Jungfräulichkeit lehrten, soll für sie alle Einladung, Festigung und 
Bestärkung sein, daß sie unentwegt in dem gebrachten Opfer beharren und nichts, auch 

1 Vgl. Ambros., De virginibus 1,4,15; De virginitate 3, 13 (PL 16, 193.269). 
2 De virginibus I, 3, 12 IPL 16, 192). 
3 Ep. ad Smyrn. c. 13 ed. Funk-Diekamp, Patres Apostolici, vol. 1, 286. 
4 Apol. 1 pro Christ, c. 15 (PG 6, 349). 
5 Vgl. Const. Apost. Sponsa Christi (AAS 43 [1951] 5•8). 



Aus dem Leben der Kirche 205 

nicht das geringste von dem auf Gottes Altar gelegten Ganzopfer wegnehmen und für sich 
beanspruchen. 

Wenn aber eines der drei Gelübde, die den Ordensstand ausmachen6, auf dieser voll- 
kommenen Keuschheit beruht, wenn diese von den Klerikern der höheren Weihen in der 
lateinischen Kirche gefordert7 und von den Mitgliedern der weltlichen Institute8 verlangt 
wird, so blüht sie gleichwohl auch bei nicht wenigen, die ganz dem Laienstand angehören. 
Gibt es doch Männer und Frauen, die zwar nicht dem öffentlichen Stand der Vollkommenheit 
zugehören, die aber dennoch kraft ihres Entschlusses oder eines Privatgelübdes der Ehe 
und der geschlechtlichen Befriedigung vollständig entsagen, um mit um so größerer Freiheit 
den Nächsten dienen sowie leichter und inniger ihren Geist mit Gott vereinen zu können. 

All diesen geliebten Söhnen und Töchtern, die auf irgendeine Weise Leib und Seele Gott 
geweiht haben, gilt Unser väterliches Wohlwollen, und Wir ermahnen sie eindringlichst, 
ihren heiligen Entschluß zu festigen und sorgsam auszuführen. 

Nun gibt es aber heute manche, die in dieser Frage vom rechten Weg abweichen und die 
Ehe so sehr erheben, daß sie ihr tatsächlich den Vorzug vor der Jungfräulichkeit geben und 
damit die gottgeweihte Keuschheit und den kirchlichen Zölibat herabsetzen. Darum verlangt 
es die Verantwortung des apostolischen Amtes von Uns, daß Wir die Lehre von der hohen 
Bedeutung der Jungfräulichkeit gerade heute darlegen und sichern, um die katholische 
Wahrheit gegen jene Irrtümer zu verteidigen. 

/. Das Zeugnis der Heiligen Schrift und der Überlieferung 

Vor allem glauben Wir darauf hinweisen zu sollen, daß die Kirche die Hauptpunkte 
ihrer Lehre über die Jungfräulichkeit den Worten ihres göttlichen Bräutigams selbst ent- 
nommen hat. 

Als den Jüngern die in der Rede ihres Meisters ausgesprochenen Bindungen und Bürden 
der Ehe sehr schwer erschienen und sie zu ihm gesagt hatten: •Wenn es zwischen Mann und 
Frau so steht, ist es ja besser, nicht zu heiraten" (Mt 19, 10), da antwortete Jesus Christus, 
nicht alle würden dies fassen, sondern nur die, denen es gegeben sei; manche würden durch 
ein Gebrechen der Natur, andere durch Gewalt und Bosheit der Menschen von der Ehe 
abgehalten; wieder andere würden sich aus freiem Willen und Antrieb ihrer enthalten, und 
zwar •um des Himmelreiches willen"; dann schloß er mit den Worten: •Wer es fassen 
kann, der fasse es" (ebd.). 

In diesem Satz spricht also der göttliche Meister nicht von den körperlichen Hindernissen 
gegen eine Eheschließung, sondern von dem geistigen Entschluß des freien Willens, für 
immer der Ehe und der geschlechtlichen Befriedigung zu entsagen. Wenn er nämlich die 
freiwillig Ehelosen mit denen vergleicht, die von Natur oder durch Menschengewalt zum 
gleichen Verzicht gezwungen werden, lehrt uns damit der göttliche Erlöser nicht gerade dies, 
daß zur wahren Vollkommenheit der Keuschheit ihre immerwährende Dauer gehört? 

Dazu kommt • wie die heiligen Väter und die Kirchenlehrer vortrefflich dargelegt ha- 
ben •, daß die Jungfräulichkeit nur dann eine christliche Tugend ist, wenn wir sie •um 
des Himmelreiches willen" (Mt 19, 12) auf uns nehmen; das heißt, nur dann, wenn wir 
diesen Lebensstand ergreifen, um uns desto leichter den göttlichen Dingen widmen zu können, 
um einmal desto sicherer die ewige Seligkeit zu erlangen und um schließlich desto unbe- 
schwerter auch die anderen mit voller Hingabe zum Himmelreiche führen zu können. 

Es können also nicht diejenigen beiderlei Geschlechtes die Ehre der christlichen Jung- 
fräulichkeit für sich beanspruchen, die sich aus übergroßer Selbstsucht der Ehe enthalten oder 

6 CIC, can. 48'7. 
7 CIC, can. 132, 1. 
8 Const. Apost. Provida Mater, art. 3 §2 (AAS 39 [1947] 121). 



206 Aus dem Leben der Kirche 

aus Scheu vor deren Lasten, wie der hl. Augustinus bemerkt9, und auch nicht jene, die nach 
Pharisäerart die Unversehrtheit ihres Leibes hochmütig zur Schau tragen möchten; schon 
das Konzil von Gangra verwirft ja, daß der Jungfräuliche oder Enthaltsame sich von der 
Ehe wie von etwas zu Verabscheuendem fernhalte und nicht vielmehr gerade wegen der 
Schönheit und Heiligkeit der Jungfräulichkeit10. 

Überdies bemerkt der Völkerapostel unter' göttlicher Eingebung: •Der Unverheiratete ist 
um die Sache des Herrn besorgt, wie er dem Herrn gefalle ... Die unverheiratete Frau und 
die Jungfrau ist besorgt um die Sache des Herrn und will heilig sein an Leib und Seele" 
(1 Kor 7, 32. 34). Dies ist also der Leitgedanke und der Hauptgrund der christlichen Jung- 
fräulichkeit: auf das Göttliche allein hinzustreben und bedacht zu sein; Gott in allem gefallen 
zu wollen; mit Hingebung an ihn zu denken; ihm Leib und Seele ganz zu weihen. 

So haben die heiligen Väter jederzeit den Ausspruch Jesu Christi und die Lehre des 
Völkerapostels gedeutet. Von den Anfängen der Kirche haben sie die Jungfräulichkeit als 
eine Gott dargebrachte Weihe des Leibes und der Seele betrachtet. Deshalb verlangt der 
hl. Cyprian von den Jungfrauen: •Jene, die sich Christus geweiht und der fleischlichen Be- 
gierde entsagend mit Leib und Seele Gott anheimgegeben haben, . . . sollen sich nur für 
Gott zu schmücken und ihm allein zu gefallen suchen"11. Noch weiter geht der Bischof von 
Hippo, wenn er erklärt: •Nicht um ihrer selbst willen wird die Jungfräulichkeit geehrt, 
sondern weil sie Gott geweiht ist... Und wir preisen an den Jungfrauen nicht, daß sie 
Jungfrauen sind, sondern daß sie durch heilige Enthaltsamkeit Gott geweihte Jungfrauen 
sind"12. Die beiden Fürsten der theologischen Wissenschaft, Thomas von Aquin13 und Bona- 
ventura14, lehren mit Berufung auf Augustin, daß die Jungfräulichkeit nur dann die Fe- 
stigkeit einer Tugend besitze, wenn sie aus der Übernahme des Gelübdes, sie für immer 
unverletzt zu bewahren, hervorgehe. Tatsächlich verwirklichen jene am meisten und am 
vollkommensten den Ausspruch Christi über den dauernden Verzicht auf die Ehe, die sich 
durch ein ewiges Gelübde dazu verpflichten. Und man kann nicht mit Recht behaupten, daß 
der Vorsatz jener, die sich einen Weg zum Widerruf offen halten wollen, besser und voll- 
kommener sei. 

Dieses Band vollkommener Keuschheit betrachteten die heiligen Väter als eine Art gei- 
stiger Ehe, wodurch die Seele mit Christus vereinigt wird; einige gingen daher so weit, daß 
sie in diesem Falle die Verletzung des gegebenen Wortes dem Ehebruch gleichachteten15. 
So schreibt der hl. Athanasius, die katholische Kirche pflege jene Bräute Christi zu nennen, 
die sich durch die Tugend der Jungfräulichkeit auszeichneten16. Und der hl. Ambrosius stellt 
in seiner Schrift über die gottgeweihte Jungfräulichkeit den Satz auf: •Jungfrau ist, wer sich 
Gott vermählt"17. Noch mehr: Wie aus den Schriften gerade des Mailänder Kirchenlehrers 
hervorgeht18, war schon vom vierten Jahrhundert an der Ritus der Jungfrauenweihe jenem 
sehr ähnlich, den die Kirche in unseren Tagen bei der Einsegnung der Ehe anwendet19. 

Aus dem gleichen Grunde ermahnen die heiligen Väter die Jungfrauen, ihrem göttlichen 
Bräutigam eine größere Liebe entgegenzubringen als sie es dem gegenüber täten, mit dem 

9 De sancta virginitate 22 (PL 40, 407). 
10 Vgl. can. 9 (Mansi, Coll. concil. II, 1096). 
11 De habitu virginum 4 (PL 4, 443). 
12 De sancta virginitate 8, 11 (PL 40, 400. 401). 
13 S. Th. II•II, q. 152, a. 3, ad 4. 
14 De perfectione evangelica q. 3, a. 3, sol. 5. 
15 Vgl. Cypr. De habitu virginum 20 (PL 4, 459). 
16 Apol. ad Constant. 33 (PG 25, 640). 
17 De virginibus I, 8, 52 (PL 16, 202). 
18 Vgl. ebd. lib. Ill, cc. 1•3, nn. 1•14; De institutione virginis, 17, 104•114 (PL 16, 

219•224,333•336). 
19 Vgl. Sacramentarium Leonianum 30 (PL 55, \29);PontificaleRomanum: Debenedictione 

et consecratione virginum. 



Aus dem Leben der Kirche 207 

sie sich ehelicht verbunden hätten, und seinem Willen jederzeit im Denken und Handeln zu 
willfahren20. So schreibt ihnen z. B. der hl. Augustinus: •Liebt aus ganzem Herzen den 
Schönsten unter allen Menschenkindern: ihr seid dafür frei; euer Herz ist nicht behindert 
durch eheliche Bindungen . . . Wenn ihr also den Ehegefährten eine große Liebe schulden 
würdet, wie innig müßt ihr dann den lieben, um dessentwillen ihr keine Ehegefährten 
haben wolltet? Ganz soll er eurem Herzen eingeprägt sein, der für auch ans Kreuz geheftet 
wurde"21. Dies entspricht übrigens auch den Gesinnungen und Vorsätzen, welche die Kirche 
selbst von den Jungfrauen am Tage ihrer liturgischen Weihe an Gott erwartet, wenn sie 
ihnen die folgenden Worte nahelegt: •Das Reich der Welt und allen irdischen Schmuck 
habe ich verschmäht um der Liebe unseres Herrn Jesu Christi willen, den ich schaute, den 
ich liebte, an den ich glaubte, den ich mir erkor"22. Nichts anderes also als die Liebe zu ihm 
drängt die Jungfrau mit sanfter Gewalt dazu, ihren Leib und ihre Seele ganz dem göttlichen 
Erlöser zu weihen, wie auch der hl. Methodius, Bischof von Olymp, ihr die herrlichen Worte 
in den Mund legt: •Du selbst, Christus, bist mir alles. Für dich bewahre ich mich keusch, und 
mit brennender Lampe in den Händen eile ich dir, meinem Bräutigam, entgegen"23. Die 
Liebe zu Christus ist es darum, die die Jungfrau veranlaßt, sich hinter Klostermauern zu 
flüchten und dort für immer zu bleiben, um sich freier und leichter dem himmlischen Bräu- 
tigam zu widmen und ihn zu lieben; dieselbe Liebe drängt und treibt sie auch an, die Werke 
der Barmherzigkeit für den Nächsten bis zum Tode mit allen Kräften auszuüben. 

Von jenen Männern aber, •die sich mit Frauen nicht eingelassen haben und jungfräulich 
sind" (Offb 14, 4), versichert der Apostel Johannes: •Sie folgen dem Lamme wohin es geht" 
(ebd.). Bedenken wir darum die Mahnung, die ihnen allen Augustin erteilt: •Folgt dem 
Lamme, denn auch des Lammes Fleisch ist jungfräulich . .. Mit Recht folgt ihr ihm durch 
Jungfräulichkeit des Herzens und des Fleisches, wohin es geht. Was heißt folgen anders als 
nachahmen? Christus hat ja für uns gelitten und uns ein Beispiel hinterlassen, wie der 
Apostel Petrus sagt, ,daß wir in seine Fußstapfen treten' (1 Petr 2, 21)"24. Alle diese Jünger 
und Bräute Christi haben den Stand der Jungfräulichkeit umfangen, wie der hl. Bonaventura 
erklärt, •wegen der Gleichförmigkeit mit Christus dem Bräutigam, dem diescr~Stand die 
jungfräulichen Seelen gleichgestaltet"25. Ihrer glühenden Liebe zu Christus konnte es näm- 
lich nicht genügen, durch seelische Bande mit ihm vereinigt zu werden, sie mußten vielmehr 
die gleiche Liebe in der Nachahmung seiner Tugenden bewähren und ganz besonders in 
der Gleichförmigkeit mit seinem Leben, das ganz zum Guten und zum Heil des Menschen- 
geschlechtes gelebt war. Wenn Priester, Ordensmänner und Ordensfrauen, sowie alle jene, 
die in irgendeiner Form sich dem göttlichen Dienste geweiht haben, die vollkommene 
Keuschheit üben, so geschieht dies wahrhaftig deshalb, weil ihr göttlicher Meister jung- 
fräulich war bis zu seinem Lebensende. So ruft der hl. Fulgentius aus: •Dieser ist aber der 
eingeborene Sohn Gottes, der eingeborene Sohn auch der Jungfrau, der eine Bräutigam 
aller gottgeweihten Jungfrauen, der heiligen Jungfräulichkeit Frucht, Zier und Gabe, er, 
den die heilige Jungfräulichkeit körperlich gebar, dem die heilige Jungfräulichkeit sich 
geistig vermählt, von dem die heilige Jungfräulichkeit befruchtet wird, daß sie unberührt 
beharre, von dem sie geschmückt wird, daß sie schön bleibe, von dem sie gekrönt wird, daß 
sie immerdar glorreich herrsche"26. 

An dieser Stelle, Ehrwürdige Brüder, halten Wir es für angebracht, näher zu begründen 

20 Vgl. Cypr., De habitu virginum 4 et 22 (PL 4,443•444.462). Ambros., De virginibus 
I, 7, 37 (PL 16, 199). 

21 De sancta virginitate 54•55 (PL 40, 428). 
22 Pontificate Romanum: De benedictione et consecratione virginum. 
23 Convivium decem virginum, orat. 11,2 (PG 18, 209). 
24 De sancta virginitate 27 (PL 40, 411). 
2ä De perfectione evangelica q. 3, a. 3. 
26 Epist. 3, c. 4, n. 6 (PL 65, 326). 



208 Aus dem Leben der Kirche 

und eingehender zu erklären, wieso die Liebe Christi hochherzige Seelen zum Verzicht auf 
die Ehe bewegt und welche geheimnisvollen Beziehungen zwischen der Jungfräulichkeit und 
der Vollkommenheit christlicher Liebe bestehen. Schon in dem vorhin angeführten Ausspruch 
Jesu Christi wird angedeutet, daß ein vollständiger Verzicht auf die Ehe die Menschen von 
deren schweren Aufgaben und Pflichten befreit. Auf Eingebung des Geistes Gottes legt der 
Völkerapostel den Grund dieser Befreiung mit folgenden Worten dar: •Ich möchte, daß ihr 
ohne Sorgen seid... Der Verheiratete ist aber um weltliche Dinge besorgt, wie er der Frau 
gefalle. So ist er geteilt" (1 Kor 7,32•33). Wozu jedoch zu bemerken ist: Der Apostel 
mißbilligt hiermit nicht die Männer, die um ihre Frauen besorgt sind, und er tadelt nicht 
die Frauen, die ihren Gatten zu gefallen sich bestreben; er sagt vielmehr nur, daß ihre 
Seelen zwischen Gatten- und Gottesliebe geteilt und von zwiespältigen Sorgen bedrängt 
sind, durch die sie es, infolge der Pflichten des Zusammenlebens, nicht leicht haben, sich der 
Betrachtung göttlicher Dinge zu widmen. Denn die ihnen auferlegte Pflicht der Ehe gebietet 
klar: •Die zwei werden ein Fleisch sein" (Gen 2, 24; vgl. Mt 19, 5). Die Eheleute sind ja in 
traurigen wie in frohen Tagen durch gegenseitige Bande verknüpft (vgL 1 Kor 7, 39). So 
ist es leicht zu verstehen, warum jene, die sich dem göttlichen Dienste hinzugeben wünschen, 
den jungfräulichen Lebensstand wie eine Art Befreiung erwählen, nämlich um vollständiger 
Gott dienen und zum Wohl des Nächsten mit allen Kräften beitragen zu können. Um Bei- 
spiele anzuführen: wie hätte denn der wunderbare Künder der Wahrheit des Evangeliums, 
der hl. Franz Xaver, wie hätte der barmherzige Vater der Armen, der hl. Vinzenz von Paul, 
der erfinderische Erzieher der Jugend, der hl. Johannes Bosco, und die unermüdliche •Mutter 
der Auswanderer", die hl. Franziska Xaveria Cabrini, wie hätten sie die ungeheueren 
Mühen und Arbeiten bewältigen können, wenn sie für die körperliche und seelische Wohl- 
fahrt einer Nachkommenschaft hätten sorgen müssen? 

Es gibt noch einen anderen Grund, weswegen alle jene, die sich ganz Gott und dem Heil 
des Nächsten hinzugeben verlangen, den jungfräulichen Stand auf sich nehmen, nämlich 
jenen, den die heiligen Väter anführten, wenn sie von den Vorteilen derer handelten, die 
sich gänzlich der sinnlichen Lust enthalten, um dadurch desto mehr für die Erhebungen 
und Freuden des geistlichen Lebens befähigt zu sein. Ohne Zweifel • so haben auch sie es 
klar ausgesprochen • ist die Lust, die naturgemäß aus der Ehe entsteht, in sich nicht zu 
verwerfen; die keusche Ehe ist vielmehr durch ein besonderes Sakrament geadelt und ge- 
weiht. Gleichwohl muß man ebenso zugeben, daß die niederen Kräfte der menschlichen Natur 
seit dem traurigen Falle Adams der rechten Vernunft widerstreiten und zuweilen den Men- 
schen auch zu unehrbarem Tun verleiten. Der Gebrauch der Ehe, so schreibt der engel- 
gleiche Lehrer, •zieht den Geist davon ab, sich gänzlich dem Dienste Gottes hinzugeben"27. 

Damit die Diener des Heiligtums diese geistige Freiheit des Leibes und der Seele erlangen 
und nicht in irdische Geschäfte verstrickt seien, verlangt die Lateinische Kirche von ihnen, 
daß sie freiwillig und gern der Verpflichtung vollkommener Keuschheit folgen28. •Wenn 
dieses Gesetz", wie von Unserm hochseligen Vorgänger Pius XI. gesagt wurde, •die Kleriker 
der Orientalischen Kirche nicht schlechthin verpflichtet, so wird doch auch bei ihnen der 
kirchliche Zölibat in Ehren gehalten; und zuweilen, zumal wenn es sich um die höchsten 
Stufen der Hierarchie handelt, wird er notwendig gefordert und vorgeschrieben"29. 

Es ist ferner zu erwägen, daß die Verwalter der heiligen Geheimnisse nicht nur deshalb 
sich ganz der Ehe enthalten, weil sie ein apostolisches Amt versehen, sondern ebenso weil 
sie dem Altar dienen. Wenn schon die Priester des Alten Testamentes, während sie den 
Tempeldienst versahen, vom Gebrauch der Ehe abstanden, damit sie nicht wie die übrigen 

27 S. Th. II•II, q. 186, a. 4. 
28 Vgl. CIC, can. 132, 1. 
29 Vgl. Litt. Enc. Ad catholki sacerdotn fastigium (ASS 28 [1936] 24•25). 



Aus dem Leben der Kirdie 209 

Menschen vom Gesetz für unrein erklärt würden (Lev 15, 16•17. 22,4; 1 Sam 21,5•7)30, 
um wie viel mehr geziemt es sich, daß die Diener Jesu Christi, die täglich das Eucharistische 
Opfer darbringen, in «tändiger Keuschheit leben? Zur Enthaltsamkeit der Priester nimmt 
der hl. Petrus Damiani Stellung mit der mahnenden Frage: •Wenn also unser Erlöser die 
Blüte unversehrter Reinheit so sehr geschätzt hat, daß er nicht allein aus jungfräulichem 
Schoß geboren, sondern auch von einem jungfräulichen Nährvater in die Arme geschlossen 
wurde, und dies, da er noch als Kind in der Wiege weinte, von wem, so frage ich in allem 
Ernst, will er jetzt seinen Leib berühren lassen, wo er schon in unermeßlicher Macht im 
Himmel herrscht?"31 

Aus diesem Grund vor allem muß gesagt werden • das ist die klare Lehre der Kirche •, 
daß die heilige Jungfräulichkeit die Ehe überrage. Dies hatte schon der göttliche Erlöser 
seinen Jüngern als Rat für ein vollkommeneres Leben nahegelegt (Mt 19, 10•11); und 
der Apostel Paulus sagte zwar von dem Vater, der seine Tochter in die Ehe gibt: •Er tut 
wohl daran", fügt aber sogleich hinzu: •Und wer sie nicht verheiratet, handelt besser" (1 Kor 
7, 38). Zum Vergleich der Ehe mit der Jungfräulichkeit gibt derselbe Apostel seine Meinung 
mehr als einmal, besonders aber mit diesen Worten kund: •Ich wollte, ihr alle wäret wie 
ich . .. Den Unverheirateten und den Witwen aber sage ich: Sie tun gut, wenn sie so bleiben 
wie ich" (1 Kor 7, 7•8; vgl. 1 und 26). Wenn also die Jungfräulichkeit, wie Wir schrieben, 
höher steht als die Ehe, so hat dies zweifellos in erster Linie seinen Grund darin, daß sie 
auf einen höheren Zweck hingeordnet ist32; ferner auch darin, daß sie höchst wirksam bei- 
trägt zur 'gänzlichen Hingabe an den Dienst Gottes, während dagegen die Seele des Men- 
schen, der den Bindungen und Aufgaben der Ehe unterliegt, mehr oder weniger •geteilt" ist 
(vgl. 1 Kor 7, 33). 

Wenn Wir sodann auf die Menge der Früchte schauen, die aus der Jungfräulichkeit er- 
wachsen, so wird ihre Vortrefflichkeit sicher in noch helleres Licht gestellt: •Denn an der 
Frucht erkennt man den Baum" (Mt 12, 33). 

Wenn Wir auf die unzählbare Schar der Jungfräulichen und auf das Heer der Apostel 
schauen, die vom ersten Zeitalter der Kirche an bis heute sich der Ehe enthalten haben, um 
leichter und vollständiger aus Liebe zu Christus dem Heil des Nächsten zu leben, und die 
auf solche'Weise die staunenswerten Werke der Gottesverehrung und Nächstenliebe ge- 
fördert haben, so werden Wir unwillkürlich von hoher und beglückender Freude erfüllt. 
Wenn Wir auch selbstverständlich nichts von den Verdiensten und apostolischen Früchten 
jener wegnehmen wollen, die in den Reihen der Katholischen Aktion kämpfend durch ihr 
frommes Bemühen auch solche erreichen können, an die oft Priester und Ordensleute beider- 
lei Geschlechtes nicht herankommen, so wissen Wir doch, daß solche Werke der Nächsten- 
liebe zweifellos zum größeren Teil diesen letzteren zuzuschreiben sind. Sie begleiten nämlich 
und leiten hochherzig das Leben der Menschen jeden Alters und jedes Stande«, und wenn 
sie ermüdet und krank zusammenbrechen, übergeben sie die Fortführung ihrer heiligen Auf- 
gabe anderen als Erbteil. So geschieht es nicht selten, daß ein kaum geborenes Kind von 
jungfräulichen Händen entgegengenommen wird und daß ihm nichts fehlt von dem, was 
sonst die Mutter selbst mit inniger Liebe ihm erweisen könnte; größer geworden und zum 
Gebrauch der Vernunft gelangt, wird es jenen zur Erziehung anvertraut, damit sie seinen 
Verstand über die Vorschriften der christlichen Lehre unterrichten, seinen Geist in den ent- 
sprechenden Fächern ausbilden und seine Charakteranlage in die rechte Bahn lenken. Wenn 
jemand sich elend fühlt oder von Krankheit befallen wird, nehmen sich die seiner an, die, 
von Christi Liebe getrieben, seine Gesundheit durch sorgsame Betreuung und entsprechende 
Heilmittel zu kräftigen sich mühen; wenn er seine Eltern verliert, wenn er von äußerer Not 

30 Vgl. Siric. Papa, Ep. ad Himer. 7 (PL 56, 558•559). 
31 De coelibatu sacerdotum 3 (PL 145, 3#4). 
32 Vgl. Thom., S. Th. II•II, q. 152, aa. 3•4. 



210 Aus dem Leben der Kirche 

oder von seelischem Elend betroffen wird, wenn er ins Gefängnis gebracht wird: es fehlt 
ihm nicht an Trost und Hilfe, sondern Diener des Heiligtums, Ordensmänner und gott- 
geweihte Jungfrauen, schauend erbarmend auf ihn wie auf ein krankes Glied des mystischen 
Leibes Jesu Christi und rufen sich die Worte des göttlichen Erlösers in Erinnerung: •Ich 
war hungrig, und ihr gabt mir zu essen; durstig, und ihr gabt mir zu trinken. Ich war fremd, 
und ihr habt mich beherbergt; nackt, und ihr habt mich bekleidet. Ich war krank, und ihr 
habt mich besucht; gefangen, und ihr seid zu mir gekommen . .. Wahrlich, ich sage euch, 
was ihr einem dieser meiner geringsten Brüder getan habt, das habt ihr mir getan" (Mt 25, 
35•36. 40). Was sollen wir aber erst sagen zum Lob der Künder des Wortes Gottes, die, fern 
von ihrer Heimat, dieMassen der Ungläubigen unter schwersten Mühen zum christlichen Glau- 
ben bekehren? Was über die gottgeweihten Bräute Christi, die ihnen kostbarste Hilfe leisten? 
Ihnen allen sollen die Worte gelten, die Wir in dem Apostolischen Mahnwort Menü Nostrae 
geschrieben haben und die Wir hier gerne wiederholen: •...Geschweige denn, daß der 
Priester durch das Zölibatgesetz des Amts und der Aufgabe des Vaters verlustig geht, mehrt 
er sie vielmehr ins Ungemessene, da er nicht für dieses irdische und hinfällige Leben Nach- 
kommen ins Dasein ruft, sondern für das himmlische und ewig bleibende"33. 

Überdies ist die Jungfräulichkeit nicht nur fruchtbar durch die Unternehmungen und 
Werke nach außen, denen sich jene leichter und vollständiger widmen können, die den 
jungfräulichen Lebensstand ergreifen, sondern auch durch die Form der vollkommenen Liebe 
zu den Mitmenschen, nämlich durch die inbrünstigen Fürbitten für sie und durch die frei- 
willige Übernahme schwerer Opfer zum gleichen Zweck. Dem haben ja die Diener Gottes 
und die Bräute Jesu Christi ihr ganzes Leben gewidmet, besonders jene Männer und Frauen, 
die ihre Jahre hinter Klostermauern verbringen. 

Endlich bezeugt die Christus geweihte Jungfräulichkeit schon durch sich selbst einen sol- 
chen Glauben an das, was das Himmelreich betrifft, und beweist sie eine solche Liebe 
zum göttlichen Erlöser, daß es nicht verwunderlich ist, wenn sie reiche Früchte der Heilig- 
keit hervorbringt. Kaum zu zählen sind die Jungfrauen und alle jene, die sidi dem Apostolat 
hingeben, vollkommener Keuschheit befleißen und durch ihren ganz gottgefälligen Wandel 
eine Zier der Kirche bilden. Die Jungfräulichkeit gibt ja eine solche innere geistige Kraft, 
daß sie, wenn nötig, auch zum Martyrium anzuspornen vermag. Dies bezeugt offenkundig 
die Geschichte, die so viele siegreiche Scharen von Jungfrauen allen zur Bewunderung vor 
Augen stellt, angefangen von der Römerin Agnes bis zu Maria Goretti. 

Nicht ohne Grund wird die Jungfräulichkeit eine engelgleiche Tugend genannt, wie der 
hl. Cyprian mit vollem Recht in seiner Schrift über die Jungfrauen behauptet: •Was wir sein 
werden, das habt ihr schon begonnen zu sein. Ihr besitzt die Herrlichkeit der Auferstehung 
schon in dieser Welt und schreitet durch die Welt, ohne von ihr angesteckt zu werden. Indem 
ihr beharrlich keusch und jungfräulich bleibt, seid ihr den Engeln Gottes gleich"34. Der 
Seele, die nach einem ganz reinen Leib dürstet und von brennendem Verlangen nach dem 
Himmelreich erfüllt ist, bietet sich die Jungfräulichkeit dar •als eine kostbare Perle", um 
derentwillen jemand •seine ganze Habe verkaufte und sie erwarb" (Mt 13, 46). Jene aber, 
die in der Ehe leben und sogar diejenigen, die sich im Sumpfe der Laster wälzen, bewundern 
nicht selten, wenn sie Jungfrauen gewahr werden, den Glanz ihrer leuchtenden Reinheit und 
fühlen den Drang nach einem Ziele, das über die Sinnenfreuden hinausliegt. Das versichert 
der Aquinate, wenn er schreibt: •Der Jungfräulichkeit... wird die höchste Schönheit zuge- 
schrieben"35, und das ist sicher der Grund, weshalb die Jungfrauen durch ihr Beispiel alle 
anziehen. Bekunden nicht außerdem all diese Männer und Frauen durch ihre vollkommene 

33 AAS 42 (1950), 663. 
34 De habitu virginum 22 (PL 4, 462); vgl. Ambros., De virginibus I, 8, 52 (PL 16, 202). 
35 S. Th. II•II, q. 152, a. 5. 



Aus dem Leben der Kirche 211 

Keuschheit ganz deutlich, daß diese Herrschaft der Seele über die Triebe des Leibes eine 
Wirkung der göttlichen Hilfe und ein Zeichen kraftvoller Tugend ist? 

Besonders möchten wir das erwägen, was die köstlichste Frucht der Jungfräulichkeit ist: 
daß nämlich die Jungfrauen die vollkommene Jungfräulichkeit der Mutter Kirche selbst, 
sowie die Heiligkeit ihrer eigenen innigen Verbindung mit Christus offenbaren und gleich- 
sam vor Augen führen. Die Worte, die der Bischof beim Ritus der Jungfrauenweihe ge- 
braucht, indem er sich bittend an Gott wendet, wurden sehr weise gerade aus diesem 
Grunde geschrieben: •damit es hochstrebendere Seelen gäbe, die die geschlechtlichen Freuden 
der Ehe verschmähen, weil sie nach dem Geheimnis verlangen, und die nicht nachahmen, was 
sich in der Ehe vollzieht, sonder schätzen, was durch die Ehe vorgebildet wird"36. 

Daß die Jungfrauen lebendige Bilder jener vollkommenen Unversehrtheit sind, in 
der die Kirche mit ihrem göttlichen Bräutigam verbunden ist, gereicht ihnen wahrlich 
zu höchster Ehre; daß sie aber zugleich ein wunderbares Zeichen jener blühenden Heiligkeit 
und geistlichen Fruchtbarkeit sind, wodurch die von Jesus Christus gegründete Gemeinschaft 
sich auszeichnet, das verursacht in Wahrheit dieser Gemeinschaft überquellende Freude. 
Hierüber schreibt sehr gut Cyprian: •Die Jungfräulichkeit ist die Blüte des kirchlichen 
Wachstums, Zierde und Schmuck der Begnadeten, eine beglückende Kraft, ein unversehrtes 
und unverdorbenes Werk des Lobes und der Ehre, Gottes Bild, das der Heiligkeit des Herrn 
entspricht, der erlauchtere Teil der Herde Christi. Durch sie und in ihnen erblüht weithin 
der Mutter Kirche herrliche Fruchtbarkeit: und je mehr die jungfräulichen Seelen an Zahl 
wachsen, desto größer ist die Freude der Mutter"37. 

//. Gefahren und Irrtümer unserer Zeit 

Diese Lehre, wonach die Jungfräulichkeit und der Zölibat klar den Vorrang haben und 
höher stehen als die Ehe, wurde, wie Wir sagten, schon vom göttlichen Erlöser und vom 
Völkerapostel verkündet; ebenso wurde sie auf dem Konzil von Trient feierlich als Glau- 
benssatz definiert (sess. 24 can. 10) und allzeit von den heiligen Vätern und den Kir- 
chenlehrern einmütig erklärt. Wie ferner unsere Vorgänger, so haben auch Wir selbst, so- 
oft sich Gelegenheit bot, sie immer und immer wieder dargelegt und eindringlich empfohlen. 
Da es jedoch in jüngster Zeit nicht an solchen fehlte, die eben diese von den Väteren der Kir- 
che überlieferte Lehre bekämpften, nicht ohne schwere Gefahr und Schaden für die Gläu- 
bigen, so hielten Wir im Bewußtsein Unserer Pflicht es für angezeigt, den Gegenstand neuer- 
dings in diesem Rundschreiben zusammenzufassen, sowie die Irrtümer aufzudecken und 
zu verwerfen, die häufig unter dem falschen Schein des Wahren vorgetragen werden. 

Vor allem weichen vom gesunden Denken erfahrener Männer, das die Kirche immer in 
Ehren hielt, zweifelsohne diejenigen ab, die den natürlichen Geschlechtstrieb als die zen- 
trale und beherrschende Neigung des Menschen betrachten und daraus den Schluß ziehen, 
der Mensch könne nicht sein ganzes Leben lang diesen Trieb beherrschen ohne schwere 
Gefahr, Kräfte seines Körpers und besonders die Nerven in Unordnung zu bringen und 
damit das Gleichgewicht der menschlichen Person zu schädigen. 

Wie der hl. Thomas mit vollem Recht bemerkt, ist die der Seele am tiefsten verwurzelte 
Strebung in Wirklichkeit der Selbsterhaltungstrieb, während der aus der geschlechtlichen 
Anlage stammende Trieb den zweiten Platz einnimmt. Außerdem gehört es zum Befehls- 
bereich der menschlichen Vernunft, die das einzigartige Vorrecht unserer Natur ist, diese 
inneren Regungen und Triebe zu zähmen und sie durch ihre geordnete Beherrschung zu ver- 

edeln38. 

36 Pontificate Romanum: De benedictione et consecratione virginum. 
3' De habitu virginum 3 (PL 4, 443). 
38 S. Th. I•II, q. 94, a. 2. 



212 Aus dem Leben der Kirche 

Freilich, seit der ersten Sünde Adams suchen leider die in Unordnung geratenen kör- 
perlichen Fähigkeiten und Begierden nicht nur über die Sinne, sondern auch über den Geist 
zu. herrschen, indem sie das Denken trüben und den Willen schwächen. Doch die Gnade 
Jesu Christi wird uns durch die Sakramente hauptsächlich dazu gegeben, daß wir, im Geiste 
lebend, den Leib dienstbar machen (vgl. Gal 5, 25; 1 Kor 9, 27). Die Tugend der Keuschheit 
verlangt nicht von uns, daß wir den Stachel der Begierlichkeit nicht fühlen, sondern diese 
der rechten Vernunft und dem Gesetz der Gnade unterordnen und aus allen Kräften nach 
dem streben, was im menschlichen und christlichen Leben das Edlere ist. 

Um die Herrschaft der Seele über die körperlichen Sinne vollkommen zu erlangen, ge- 
nügt es nicht, sich nur der Akte zu enthalten, die unmittelbar gegen die Keuschheit sind; man 
muß auch unbedingt willig und großmütig alles aufgeben, was dieser Tugend mehr oder 
weniger entgegensteht; denn dann herrscht die Seele vollständig im Leibe, und dann kann 
sie ihr geistiges Leben in Frieden und Freiheit entfalten. Wer von denen, die auf dem Boden 
der katholischen Religion stehen, sähe darum nicht, daß die vollkommene Keuschheit und 
Jungfräulichkeit der natürlichen Entfaltung der Männer und Frauen und ihrem natürlichen 
Wachstum nicht nur nicht hinderlich ist, sondern es in hohem Maße steigert und veredelt? 

Vor kurzem haben Wir zu Unserer Betrübnis den Satz jener verwerfen müssen, die sich 
bis zu der Behauptung verstiegen, die Ehe sei das einzige, was die natürliche Entfaltung 
der menschlichen Person und ihre gebührende Vervollkommnung gewährleisten könne3*. 
Einige behaupten nämlich, die im Sakrament der Ehe ex opere operato gegebene göttliche 
Gnade mache den Gebrauch der Ehe in der Weise heilig, daß er ein Werkzeug werde, um 
die einzelnen Seelen wirksamer als selbst die Jungfräulichkeit mit Gott zu verbinden, da ja 
die christliche Ehe, nicht aber die Jungfräulichkeit ein Sakrament sei. Diese Lehre brand- 
marken Wir als falsch und schädlich. Gewiß vermittelt jenes Sakrament den Brautleuten 
göttliche Gnade zur heiligen Erfüllung der ehelichen Pflichten; gewiß bestärkt es die Bande 
gegenseitiger Liebe, von denen dieselben umschlungen werden; aber es ist nicht dazu ein- 
gesetzt, den Gebrauch der Ehe gleichsam zu einem Werkzeug zu machen, das von sich aus 
geeigneter wäre, die Eheleute seelisch durch das Band der Liebe mit Gott selbst zu ver- 
binden40. Gesteht nicht vielmehr der Apostel Paulus den Eheleuten das Recht zu, sich zeitwei- 
lig vom Gebrauch der Ehe zu enthalten, um dem Gebet obzuliegen (vgl. 1 Kor 7, 5), und 
zwar deshalb, weil solche Enthaltsamkeit die Seele freier macht, wenn sie sich den ewigen 
Dingen und dem Bittgebet vor Gott hingeben möchte? 

Man kann endlich auch nicht behaupten, wie es einige tun, die •gegenseitige Hilfe"41, 
welche die Vermählten in der christlichen Ehe suchen, sei ein vollkommeneres Mittel zur 
Selbstheiligung als die Einsamkeit des Herzens, wie sie es nennen, der Jungfrauen und Ehe- 
losen. Denn wenn auch alle im Stand vollkommener Keuschheit Lebenden auf menschliche 
Liebe dieser Art verzichtet haben, so kann doch deshalb von ihnen nicht behauptet werden, 
sie hätten durch diesen Verzicht ihre menschliche Persönlichkeit gleichsam vermindert oder 
beraubt. Empfangen sie doch von dem Spender aller himmlischen Gaben selbst eine geistliche 
Gabe, welche die von den Eheleuten einander geleistete •gegenseitige Hilfe" gewaltig über- 
trifft. Da sie sich ja ganz dem weihen, der ihr Ursprung ist und der sie selbst an seinem 
göttlichen Leben teilnehmen läßt, so entäußern sie sich nicht, sondern bereichern sich in höch- 
stem Grad. Niemand anders als die jungfräulichen Menschen kann so wahr jenes wunder- 
volle Wort des hl. Paulus auf sich anwenden: •Nicht mehr ich lebe, Christus lebt in mir" 
(Gal 2, 20). 

Darum urteilt die Kirche sehr weise, daß die Ehelosigkeit der Priester festzuhalten sei; 

39 Vgl. Allocutio ad Moderatrices supremas Ordinum et Institutorum Religiosarum, d. 
15. septembris 1952 (AAS 44 [1952] 824). 

40 Vgl. Decretum S. Officii, De matrimonii finibus, d. 1. aprilis 1944 (AAS 36 [1944] 103). 
41 Vgl. CIC, can. 1013, 1. 



Aus dem Leben der Kirche 213 

sie weiß nämlich, daß dieselbe eine Quelle geistlicher Gnaden ist und bleiben wird, Gnaden, 
die den Priester immer enger mit Gott verbinden. 

Wir halten es ferner für angebracht, kurz den Irrtum derer zu berühren, die in der Ab- 
sicht, Jugendliche von den Seminarien und Mädchen von Ordensinstituten fernzuhalten, 
ihnen einzureden suchen, die Kirche brauche heute die Hilfe und den Tugendeinsatz der Chri- 
sten, die als Eheleute das Leben mit den andern Menschen in der Welt teilen, notwendiger 
als den der Priester und gottgeweihten Jungfrauen, die durch ihre Keuschheitsgelübde der 
menschlichen Gesellschaft gleichsam entzogen würden. Daß diese Ansicht, Ehrwürdige Brü- 
der, durchaus falsch und äußerst gefährlich ist, muß jeder sehen. 

Wir wollen gewiß nicht in Abrede stellen, daß katholische Eheleute, gleichgültig wo sie 
sind und in welchen Verhältnissen sie stehen, durch das Beispiel ihres christlichen Lebens 
und das Zeugnis ihrer Tugend reiche und heilsame Früchte bringen können. Wer aber 
deshalb den Rat gibt, es sei wünschenswerter, in der Ehe zu leben, als sich ganz Gott zu 
weihen, der verwirrt und verkehrt zweifellos die rechte Ordnung der Dinge. Es ist Unser 
dringender Wunsch, Ehrwürdige Brüder, daß die schon Vermählten und die Brautleute 
über ihre schwere Verpflichtung unterrichtet werden, nicht nur die bereits vorhandene Nach- 
kommenschaft gut und sorgfältig zu erziehen, sondern auch durch das Bekenntnis ihres Glau- 
bens und das Beispiel ihres Lebens die Mitmenschen nach Vermögen zu fördern. Denen 
aber, die darauf ausgehen, junge Menschen vom Eintritt ins Seminar oder in religiöse Orden 
und Genossenschaften und von der Ablegung der heiligen Gelübde dadurch abzuhalten, 
daß sie ihnen zureden, sie könnten in der Ehe als Familienväter und Familienmütter durch 
ein offenes und für alle Welt sichtbares Bekenntnis ihres christlichen Lebens höhere religiöse 
Werte erreichen, ihnen allen können Wir aus der Gewissensverpflichtung, die Uns Unser 
Amt auferlegt, Unsern scharfen Tadel nicht ersparen. Sie würden wahrscheinlich besser und 
richtiger daran tun, die zahllosen Eheleute aufs dringendste zu Werken eines eifrig mit- 
helfenden Laienapostolats zu ermahnen, als daß sie die jungen Menschen • heute leider 
nicht viele •, die sich dem Dienst Gottes weihen wollen, von der Jungfräulichkeit abzu- 
halten sich bemühen. Dazu schreibt treffend der hl. Ambrosius: •Immer war es die gnaden- 
volle Aufgabe der Priester, den Samen der Unschuld auszustreuen und die Sehnsucht nach 
der Jungfräulichkeit zu wecken"42. 

Wir glauben ferner daran erinnern zu sollen, daß es durchaus falsch ist, zu behaupten, daß 
diejenigen, die sich vollkommener Keuschheit geweiht haben, sozusagen außerhalb der 
menschlichen Gemeinschaft ständen. Sind denn die gottgeweihten Jungfrauen, die ihr Le- 
ben im Dienst der Armen und Kranken ohne Unterschied von Herkunft, sozialer Stellung 
oder Glaubensbekenntnis, widmen, nicht mit deren Elend und Schmerzen innig verbunden, 
und fühlen sie nicht eine so zarte Liebe zu ihnen, als ob sie ihre Mütter wären? Und übt nicht 
der Priester nach dem Beispiel seines göttlichen Meisters das Amt des guten Hirten aus, der 
seine Schafe kennt und sie bei Namen nennt (vgl. Joh 10, 14; 10, 3). Nun haben aber diese 
Priester und Ordensleute aus der von ihnen geübten vollkommenen Keuschheit die Kraft, 
allem zu entsagen und alle mit der Liebe Christi zu lieben. Und auch die, die ein beschauli- 
ches Leben führen, tragen durch ihr Gebet und ihre Fürbitte wie auch durch das Opfer ihrer 
selbst, das sie Gott für das Heil der übrigen darbringen, wahrhaftig viel zum Wohle der 
Kirche bei; ja, wenn sie sich bei der heutigen Lage der Dinge dazu noch den Werken des 
Apostolates und der Nächstenliebe widmen, nach den Grundsätzen, die Wir in dem Apo- 
stolischen Schreiben Sponsa Christi43 aufstellten, verdienen sie auch aus diesem Grunde 
höchste Anerkennung; man kann auch nicht sagen, daß sie der menschlichen Gemeinschaft 
fernstehen, wo sie doch in dieser zweifachen Weise für das geistliche Wohl der Mitmenschen 
arbeiten. 

42 De virginitate, 5,26 (PL 16,272). 
43 Vgl. AAS 43 (1951) 20. 



214 Aus dem Leben der Kirche 

III. Berufung und Erziehung zur Jungfräulichkeit 

Nun kommen Wir, Ehrwürdige Brüder, zu den praktischen Folgerungen, die sich aus der 
Lehre der Kirche über die hohe Bedeutung der Jungfräulichkeit ergeben. 

Vor allem ist offen zu erklären: aus der höheren Vollkommenheit, die der Jungfräulichkeit 
gegenüber der Ehe zuzuerkennen ist, folgt nicht, daß jene zur Erreichung der christlichen 
Vollkommenheit notwendig ist. Es kann auch ohne die gottgeweihte Keuschheit eine wirk- 
liche Heiligkeit des Lebens geben; das bezeugt die große Zahl heiliger Männer und Frauen, 
welche die öffentliche Verehrung der Kirche genießen, und die treue Ehegatten gewesen sind 
und als ausgezeichnete Familienväter und Familienmütter ein herrliches Beispiel gegeben ha- 
ben; ja, es kommt nicht selten vor, daß man Eheleute trifft, die mit großem Eifer nach christ- 

licher Vollkommenheit streben. 
Außerdem ist zu bemerken, daß Gott nicht alle Christen durch ein Gebot der Jungfräulich- 

keit verpflichtet, wie es ja auch der hl. Paulus lehrt: •Was die Jungfrauen betrifft, so habe 
ich kein Gebot vom Herrn, ich gebe aber einen Rat" (1 Kor 7, 25). Zur vollkommenen Keusch- 
heit werden wir nur durch einen Rat bewogen, da sie ja die, •denen es gegeben ist" (Mt 
19, 11), sicherer und leichter zu der von ihnen erstrebten evangelischen Vollkommenheit und 
zum himmlischen Reiche zu führen vermag; darum wird sie, wie der hl. Ambrosius richtig 

bemerkt, •nicht auferlegt, sondern vorgelegt"44. 
Aus diesem Grund verlangt einerseits die vollkommene Keuschheit von den Christen die 

freie Entscheidung, bevor sie sich Gott ganz anbieten und weihen; anderseits erbittet sie von 
Gott selbst das übernatürliche Geschenk und die übernatürliche Gnade (vgl. 1 Kor 7, 7). 
Schon der göttliche Erlöser erinnert uns, wenn er sagt: •Nicht alle fassen dieses Wort, 
sondern nur die, denen es gegeben ist... Wer es fassen kann, der fasse es" (Mt 19, 11. 12). 
In aufmerksamer Erwägung dieser Worte Christi ermahnt der hl. Hieronymus alle, daß 
•jeder seine Kräfte berechne, ob er die Vorschriften der Jungfräulichkeit und Keuschheit 
erfüllen könne. Denn an sich ist die Keuschheit voller Liebreiz und anziehend für jeden. 
Es sind aber die Kräfte in Betracht zu ziehen, damit der, der es fassen kann, sie erwähle. 
Die Stimme des Herrn klingt wie eine Mahnung und als ob einer seine Soldaten zum Lohn 
der Keuschheit anfeuerte. Wer es fassen kann, der fasse es: wer kämpfen kann, der kämpfe, 
der überwinde und triumphiere"43. 

Die Jungfräulichkeit ist nämlich eine schwierige Tugend: .um sie zu üben, ist nicht nur der 
feste und ausdrückliche Vorsatz notwendig, ganz und für immer auf die rechtmäßigen Freuden 
der Ehe zu verzichten, sondern auch über die widerstrebenden körperlichen und seelischen 
Regungen ständig zu wachen, sie in mühevollem Ringen zu zähmen und zu beschwichtigen, 
die Lockungen der Welt zu fliehen und die Angriffe des bösen Feindes zurückzuschlagen. 
Wie wahr ist darum das Wort des hl. Chrysostomus: •Wurzel und auch Frucht der Jung- 
fräulichkeit ist ein Leben des Gekreuzigtseins"46. Denn die Jungfräulichkeit ist nach dem 
hl. Ambrosius eine Art Opfer und der jungfräuliche Mensch selbst •ein Opfer der Züchtig- 
keit, ein Opfer der Keuschheit"47. Der heilige Bischof Methodius von Olymp vergleicht die 
Jungfrauen sogar mit Blutzeugen48, und Gregor der Große lehrt, die vollkommene Keusch- 
heit ersetze das Martyrium: •Denn, wenn es auch keine Verfolgung gibt, so hat unsere 
friedliche Zeit dennoch ihr Martyrium, da wir ja in unserem Herzen mit dem geistigen 
Messer unsere fleischlichen Begierden töten, wenn wir auch unseren Hals nicht dem Schwert 
des Henkers aufliefern"48. Darum verlangt die gottgeweihte Keuschheit tapfere und vor- 
nehme Seelen, die •des Himmelreiches wegen" (Mt 19, 12) zu kämpfen und zu siegen bereit 

sind. 
44 De viduis. 12, 72 (PL 16,256); vgl. Cypr., De habitu virginum 23 (PL 4,463). 
45 Comment, in Mt. 19, 12 (PL 26, 136).    46 De virginitate 80 (PG 48, 592). 
47 De virginitate I, 11, 65 (PL 16, 206). 
48 Convivium decem virginum, Orat. 7, 3 (PG 18, 128•129). 
» Horn, in Evang. I, 3, 4 (PL 76, 1089). 



Aus dem Leben der Kirche 215 

Bevor sie darum diesen äußerst steilen Weg einschlagen, sollen alle, die aus Erfahrung 
wissen, daß sie auf diesem Gebiet an allzu großer Schwäche leiden, mit Demut die Mahnung 
des Apostels Paulus hören: •Wenn sie aber nicht enthaltsam sein können, so mögen sie 
heiraten. Es ist doch besser zu heiraten, als (vor Begierde) zu brennen" (1 Kor 7, 9). Für 
viele ist nämlich die Last ständiger Enthaltsamkeit zu schwer, als daß man sie ihnen an- 
raten könnte. Ebenso sollen die Priester, die das wichtige Amt haben, jungen Menschen, die 
versichern, daß sie eine gewisse Neigung zum Priestertum oder zum Ordensstand verspüren, 
zu raten, diese anhalten, die Frage sorgfältig zu prüfen, damit sie keinen Weg einschlagen, 
von dem nicht zu hoffen ist, daß sie ihn sicher und glücklich bis zum Ende zurücklegen kön- 
nen. Sie sollen die Tauglichkeit dazu klug abwägen und gegebenenfalls das Urteil erfahrener 
Männer einholen; wenn dann aber, besonders nach den Erfahrungen des früheren Lebens, 
ein ernster Zweifel ungelöst bleibt, sollen sie ihren ganzen Einfluß einsetzen, daß die Be- 
werber von der Wahl des Standes der vollkommenen Keuschheit abstehen und nicht zu den 
heiligen Weihen oder den Ordehsgelübden zugelassen werden. 

Wenn die gottgeweihte Keuschheit auch eine schwierige Tugend ist, so kann sie trotzdem 
treu und vollkommen von denen beobachtet werden, die der Einladung Jesu Christi nach 
sorgfältiger Überlegung großmütig entsprechen und alles ihnen Mögliche zur Erreichung 
des Zieles tun. Nachdem sie nämlich einmal den Stand der Jungfräulichkeit oder der Ehe- 
losigkeit erwählt haben, werden sie von Gott dieses Gnadengeschenk erhalten, mit dessen 
Hilfe sie ihren Vorsatz durchführen können. Wenn darum einige •glauben, die Gabe der 
Keuschheit ((auch wenn sie sie gelobt haben) nicht zu besitzen"50, so sollen sie deshalb nicht 
behaupten, sie könnten ihren Verpflichtungen hierin nicht entsprechen; •denn ,Gott befiehlt 
nichts Unmögliches, sondern, wenn er befiehlt, mahnt er, zu tun, was du kannst, und zu 
erbitten, was du nicht kannst'51 und er hilft, damit du es kannst"52. An diese trostvolle 
Wahrheit erinnern Wir auch die, deren Wille durch nervöse Störungen geschwächt ist und 
denen manche Ärzte, zuweilen auch katholische • unter der schönklingenden Begründung, 
sie könnten ohne Schaden für ihr seelisches Gleichgewicht die Keuschheit nicht bewahren •, 
allzu leicht den Rat geben, sich von dieser Verpflichtung befreien zu lassen. Wieviel nütz- 
licher und angebrachter wäre es, solchen Kranken zur Festigung ihres Willens zu verhelfen 
und sie daran zu erinnern, daß auch ihnen die Keuschheit nicht unmöglich sei nach dem 
Wort des Apostels: •Gott ist getreu. Er läßt euch nicht über eure Kraft versucht werden, 
sondern schafft mit der Versuchung auch den guten Ausgang, daß ihr sie bestehen könnt" 

(1 Kor 10, 13). 

•Hilfsmittel, die uns vom göttlichen Erlöser selbst empfohlen wurden, unsere Tugend 
wirksam zu schützen, sind die aufmerksame und ständige Wachsamkeit, mit der wir alles 
leisten, was in unserer Macht steht; außerdem das anhaltende Gebet, mit dem wir von Gott 
erbitten, was wir bei unserer Schwäche nicht erreichen können: •Wachet und betet, damit ihr 
nicht in Versuchung fallet; der Geist ist zwar willig, aber das Fleisch ist schwach" (Mt 26, 41). 

Eine solche Wachsamkeit, die sich auf jeden Augenblick unseres Lebens und auch auf jeden 
Umstand erstreckt, ist uns unumgänglich notwendig: •Denn das Fleisch gelüstet wider den 
Geist und der Geist wider das Fleisch" (Gal 5, 17). Wenn jemand aber etwas, wenn auch nur 
wenig, den körperlichen Regungen nachgibt, so wird er merken, daß er leicht in •Werke des 
Fleisches", die der Apostel aufzählt (Gal 5, 19•21), und in beschämendere und häßlichere 

menschliche Laster fällt. 

Darum müssen wir besonders auf die Regungen der Begierden und der Sinne achten und 
diese auch in freiwilliger Lebensstrenge und mit körperlicher Züchtigung so bezähmen, daß 

50 Vgl. Conc. Trid., sess. 24, can. 9. 
51 Vgl. Augustin, De natura et gratia 43,50 (PL 44,271). 
52 Conc. Trid., sess. 6, can. 11. 



216 Aus dem Leben der Kirche 

wir sie der rechten Vernunft und dem Gesetz Gottes unterwerfen: •Die aber Christus ange- 
hören, haben ihr Fleisch mit seinen Lüsten und Begierden ans Kreuz geschlagen" (Gal 5, 24). 
Auch der Völkerapostel gesteht von sich selbst: •Ich züchtige meinen Leib und mache ihn mir 
dienstbar, damit ich nicht etwa, nachdem ich andern gepredigt habe, selbst verworfen werde" 
(1 Kor 9, 27). Alle heiligen Männer und heiligen Frauen wachten sorgsam über die Regungen 
ihrer Sinne und Begierden und nahmen sie zuweilen in harte Zucht, nach der Lehre des 
göttlichen Meisters selbst: •Ich aber sage euch: Jeder, der eine Frau lüstern ansieht, hat 
in seinem Herzen schon Ehebruch mit ihr begangen. Wenn also dein rechtes Auge dir zum 
Ärgernis wird, so reiß es aus und wirf es von dir. Denn es ist besser, eines deiner Glieder 
geht verloren, als daß dein ganzer Leib in die Hölle geworfen wird" (Mt 5, 28•29). In dieser 
Mahnung verlangt unser Erlöser • wie klar ersichtlich ist • vor allem, daß wir der Sünde 
nicht einmal in Gedanken nachgeben und festen Willens alles von uns fernhalten, was diese 
schönste Tugend auch nur im geringsten beflecken könnte. In diesem Punkt kann keine Sorg- 
falt, keine Strenge groß genug sein. Wenn eine schwache Gesundheit oder andere Gründe 
jemandem keine größeren körperlichen Strengheiten gestatten, so entschuldigen sie ihn doch 
niemals von der Wachsamkeit und inneren Selbstüberwindung. 

Hierzu ist noch zu bemerken, was übrigens auch Lehre der heiligen Väter53 und Kirchen- 
lehrer54 ist, daß unser Bemühen, die Lockungen der Sünde und den Anreiz der Begierden 
zu überwinden, am leichtesten gelingt, wenn wir nicht direkt den Kampf gegen sie auf- 
nehmen, sie vielmehr nach Kräften fliehen. Zum Schutz der Keuschheit vermag nach dem 
Wort des hl. Hieronymus die Flucht mehr als der offene Kampf: •Ich fliehe, um nicht zu 
unterliegen"55. Diese Flucht nun ist so zu verstehen, daß wir nicht nur die Gelegenheiten 
zur Sünde sorgfältig meiden, sondern vor allem auch in derartigen Kämpfen Herz und Sinn 
auf das richten, was Gottes ist, ganz auf ihn eingestellt, dem wir unsere Jungfräulichkeit 
gelobt haben. •Schaut auf die Schönheit eures Geliebten!" mahnt Augustin56. 

Diese Flucht und eifrige Wachsamkeit, durch die wir uns sorgfältig von den Gelegenhei- 
ten zur Sünde fernhalten müssen, wurden von den heiligen Männern und Frauen aller 
Zeiten für die beste Art gehalten, auf diesem Gebiet zum Siege zu kommen; heute jedoch 
scheinen nicht alle dieser Ansicht zu sein. Manche meinen nämlich, alle Christen, besonders 
aber die Diener des Heiligtums, seien nicht wie in früheren Zeiten von der Welt abzu- 
sondern, wie sie sich ausdrücken, sondern müßten mitten in der Welt stehen und darum 
notwendigerweise das Wagnis auf sich nehmen und ihre Reinheit auf die Probe stellen, 
damit sich auf diese Weise klar zeige, ob sie eine starke Widerstandskraft haben oder nicht; 
darum sollten die jungen Kleriker alles sehen, um sich daran zu gewöhnen, alles gelassenen 
Sinnes zu betrachten und sich so unempfindlich zu machen gegenüber allen Reizen. Darum 
behaupten sie auch unbedenklich, die jungen Leute könnten ohne Scheu frei alles anschauen, 
was sich ihnen darbiete; sie könnten das Kino besuchen, auch von der kirchlichen Zensur 
verbotene Filme; sie könnten alle Zeitschriften einsehen, auch die unsittlichen; ja auch die 
Liebesromane lesen, die im Verzeichnis der verbotenen Bücher aufgeführt werden oder 
schon vom Naturrecht verboten sind. Dies halten sie für erlaubt, weil sie meinen, diese 
Schauspiele und Schriften seien die geistige Nahrung der großen Masse, deren Denken und 
Fühlen die verstehen müßten, die ihr helfen wollten. Es ist aber leicht einzusehen, daß dies 
ein falscher und äußerst schädlicher Grundsatz für die Heranbildung des Klerus und für die 
Anleitung zur Heiligung des ihm anvertrauten Berufs ist. Denn, •wer die Gefahr liebt, 
kommt darin um" (Ekkl 3,27); hierzu paßt gut die Mahnung Augustins: •Behauptet nicht, 

63 Vgl. Caesar. Arelat., Sermo 41 (ed. G. Morin, Meredsous, 1937, I, 172). 
54 Vgl. Thomas, In Ep. I ad Cor. VI, 3.; Franciscus Sales., Introduction ä la vie devote 

IV, 7; Alph. a Liguori, La vera sposa di Gesü Cristo, 1, 16; 15, 10. 
55 Contra vigilant. 16 (PL 23, 352). 
58 De sancta virginitate 54 '(PL 40, 428). 



Aus dem Leben der Kirche 217 

ihr habet reine Herzen, wenn ihr unreine Augen habt, da das unreine Auge der Bote eines 
unreinen Herzens ist"57. 

Zweifellos hat diese unheilvolle Handlungsweise ihren Grund in einer großen Gedanken- 
verwirrung. Wohl hat Christus der Herr zu den Aposteln gesprochen: •Ich habe euch in die 
Welt gesandt" (Joh 17, 18), aber vorher hatte er von ihnen gesagt: •Sie sind nicht von der 
Welt, wie auch ich nicht von der Welt bin" (ebd. 16), und er bat seinen himmlischen Vater: 
•Ich bitte nicht, daß du sie aus der Welt nimmst, sondern daß du sie vor dem Bösen be- 
wahrst" (ebd. 15). Um die Priester vom Anreiz zum Bösen fernzuhalten, der alle, die mitten 
in der Welt leben, leicht erfaßt, hat die Kirche, die nach den Grundsätzen Christi lebt, 
geeignete und weise Richtlinien58 aufgestellt, durch welche die Heiligkeit ihres Lebens hin- 
reichend genug vor den Sorgen und Vergnügungen der Weltmenschen geschützt wird. 

Weil nun der junge Klerus zum geistlichen Leben und zur Vollkommenheit des Priesters 
oder Ordensmannes erzogen werden soll, ist er mit noch mehr Grund von der Unruhe der 
Welt fernzuhalten, bevor er zum Kampfe auszieht; er soll für längere Zeit im Priester- 
seminar oder im Studienhaus seines Ordens Aufnahme finden; dort soll er gewissenhaft 
unterwiesen und sorgfältig darin geschult werden, allmählich und klug an die Gegenwarts- 
fragen heranzutreten und sie kennenzulernen nach den Richtlinien, die Wir selbst in der 
Apostolischen Unterweisung Menti Nostrae• gegeben haben. Denn welcher Gärtner wird 
seine Setzlinge, die wohl gut ausgelesen, aber noch zart sind, darum dem Unwetter aus- 
setzen, damit sie eine Probe ihrer Stärke liefern, die sie überhaupt noch nicht besitzen? Zög- 
linge eines Priesterseminars und junge Ordensleute sind aber mit einer jungen und zarten 
Baumpflanzung zu vergleichen, die man noch schützen und Schritt für Schritt zum Wider- 
stehen und Kämpfen schulen muß. 

Richtiger und nützlicher handeln die Erzieher der zum Heiligtum berufenen Jugend, 
wenn sie dem Herzen der jungen Menschen die Vorschriften christlicher Schamhaftigkeit ein- 
schärfen, die soviel zur Bewahrung der jungfräulichen Unversehrtheit beiträgt und die man 
wirklich die Klugheit der Keuschheit nennen kann. Die Schamhaftigkeit sieht ja die herein- 
brechende Gefahr voraus, sie verbietet, sich der Gefahr auszusetzen, und gebietet, auch 
jenen Umständen aus dem Weg zu gehen, die ein weniger Kluger nicht flieht. Schlechte und 
weniger ehrbare Reden liebt sie nicht, vor Unziemlichkeiten, auch nur im kleinen, scheut 
sie zurück und hütet sich sorgfältig vor verdächtiger Vertraulichkeit mit Personen des an- 
deren Geschlechts, da sie den Geist bestimmt, dem Körper die gebührende Ehrfurcht zu er- 
weisen, weil er Glied Christi (vgl. 1 Kor 6, 15) und Tempel des Heiligen Geistes ist (ebd. 19). 
Wer das christliche Zartgefühl besitzt, verabscheut jede Sünde der Unreinheit und zieht sich 
sogleich von ihr zurück, so oft er von ihren Lockungen angezogen wird. 

Die Schamhaftigkeit gibt auch den Eltern und Erziehern geeignete Worte ein, um damit 
das Gewissen der Jugend in Dingen der Herzensreinheit zu bilden. •Deshalb ist", wie Wir 
vor nicht langer Zeit in einer Ansprache bemerkten, •dieses Zartgefühl nicht so zu ver- 
stehen, als ob es einem ständigen Schweigen über diesen Gegenstand gleichkomme, und 
bei der sittlichen Erziehung nicht einmal in ruhig-nüchterner und vorsichtiger Weise je von 
ihm die Rede sein dürfe"60. Doch halten es heute manche Lehrer und Erzieher allzu oft für 
ihre Aufgabe, unschuldige Knaben und Mädchen auf eine Weise in die Geheimnisse des 
Werdens des menschlichen Lebens einzuführen, die ihre Schamhaftigkeit verletzt. Es sind 
auf diesem Gebiet der richtige Takt und das richtige Maß anzuwenden, wie sie von der 
christlichen Schamhaftigkeit gefordert werden. 

57 Epist. 211,10 (PL 33, 961). 
58 Vgl. CIC, can. 124•142. Vgl. B. Pius PP. X. Exhort, ad der. cath. Haerent animo, 

AAS 41 (1908') 565•573; Pius PP. XL, Litt. enc. Ad catholici sacerdotii fastigium, AAS 28 
(1936) 23•30; Pius XII, Adhort. apost. Menti Nostrae, AAS 42 (1950) 692•694. 

58 Vgl. AAS 42 (1950) 690•691. 
60 Alloc. Magis quam mentis, d. 23. Sept. 1951 (AAS 43, 1951, 736). 



218 Aus dem Leben der Kirche 

Dieses keusche Zartgefühl aber wird von der Gottesfurcht genährt, das heißt, von jener 
Kindesfurcht, die, begründet auf der Tugend tiefer christlicher Demut, uns vor allem, was 
Sünde ist, sorgsamst zurückschrecken läßt; Unser Vorgänger, der heilige Papst Klemens I., 
drückt diesen Gedanken so aus: •Wer im Fleische keusch ist, rühme sich nicht, da er weiß, 
daß jemand anders ihm diese Gabe schenkt"61. Was aber die christliche Demut für die 
Bewahrung der Jungfräulichkeit bedeutet, hat vielleicht niemand lichtvoller gelehrt als 
Augustin: •Weil die immerwährende Enthaltsamkeit", so sagt er, •und vor allem die Jung- 
fräulichkeit ein großes Gut darstellt bei den Heiligen Gottes, so muß man sich mit größter 
Wachsamkeit davor hüten, es durch Stolz zu verderben... Je höher ich dieses Gut ein- 
schätze, desto mehr bin ich in Sorge, daß es durch Stolz wie durch einen Dieb verloren gehe. 
Kein anderer schützt das Gut der Jungfräulichkeit als Gott selbst, der es gegeben, und ,Gott 
ist die Liebe' (1 Joh 4, 8). Der Wächter der Jungfräulichkeit also ist die Liebe; die Burg 
dieses Wächters aber ist die Demut"62. 

Etwas anderes ist darüber hinaus sehr zu beachten, daß nämlich zur Bewahrung der un- 
versehrten Reinheit weder die Wachsamkeit noch das Zartgefühl genügen. Es sind dazu 
Hilfen nötig, die wesentlich über die Kräfte der Natur herausgehen: das Gebet zu Gott, die 
Sakramente der Buße und der Eucharistie, sowie eine glühende Liebe zur Muttergottes. 

Nie darf man vergessen, daß die vollkommene Keuschheit ein erhabenes Geschenk Gottes 
ist. Hierzu bemerkt treffend der hl. Hieronymus: •Denen ist es gegeben worden (vgl. Mt 
19, 11), die es erbaten, die danach verlangten, die sich bemühten, es zu empfangen. Jedem 
nämlich, der bittet, wird gegeben, und wer sucht, wird finden, wer anklopft, dem wird auf- 
getan werden (Mt 7, 8)"63. Vom frommen Gebet, so fügt der hl. Ambrosius hinzu, hängt die 
beständige Treue der Jungfrauen gegen den göttlichen Bräutigam ab64. Und der hl. Alfons 
von Liguori lehrt in seiner großen Frömmigkeit, es gebe kein notwendigeres und sichereres 
Mittel zur Oberwindung der Versuchungen gegen die schöne Tugend der Reinheit, als sich 
sofort im Gebet zu Gott zu flüchten65. 

Doch muß zum Gebet das Sakrament der Buße hinzukommen, das, häufig und eifrig als 
geistliches Heilmittel angewandt, uns reinigt und heilt; ebenso das eucharistische Brot, das 
ja nach der Versicherung Unseres unvergeßlichen Vorgängers, Papst Leo XIII., das beste 
•Mittel gegen die Begierde" ist66. Je reiner und keuscher das Herz, um so mehr hungert es 
nach diesem Brot, aus dem es die Kraft schöpft zum Widerstand gegen alle Reize zur Sünde 
der Unreinheit, und desto inniger wird es mit dem göttlichen Bräutigam vereint: •Wer mein 
Fleisch ißt und mein Blut trinkt, der bleibt in mir und ich in ihm" (Joh 6, 57). 

Ein wirklich ausgezeichneter und im Laufe der Jahrhunderte immer und immer wieder 
durch Erfahrung erprobter Weg, die unversehrte und vollkommene Reinheit zu bewahren 
und zu pflegen, ist die echte und glühende Liebe zur jungfräulichen Gottesmutter. Sie um- 
faßt sozusagen alle anderen Kraftquellen; denn wer von ihr ehrlich und tief durchdrungen 
ist, der fühlt sich zweifellos heilsam angetrieben, zu wachen, zu beten, zur Beichte zu gehen 
und sich dem Tisch des Herrn zu nahen. Darum ermuntern wir in väterlicher Liebe alle 
Priester, Ordensmänner und Ordensfrauen, sich unter den besonderen Schutz der hehren 
Gottesmutter zu stellen, der Jungfrau der Jungfrauen, •der Lehrerin der Jungfräulichkeit", 
nach einem Wort des hl. Ambrosius67; sie ist die mächtige Mutter besonders für jene, die 
sich ganz dem Dienste Gottes übergeben und geweiht haben. 

61 Ad Corinthios 38, 2 (ed. Funk-Diekamp, Patres Apostolici I, 148). 
62 De sancta virginitate 33, 51; (PL 40, 415, 426); vgl. cc. 31•32, 38 (412•415, 419). 
63 Comm. in Mt. 19, 11 (PL 26, 135). 
64 De virginibus III, 4, 18•20 (PL 16, 225). 
65 Pratica di amar Gesü Cristo, 17, 7•16. 
66 Enc. Mirae caritatis, 28. Maii 1902 >(AL 22, 1902•1903). 
67 De institutione virginis 6, 46 (PL 16, 320). 



Aus dem Leben der Kirche 219 

Daß die Jungfräulichkeit durch sie ihren Anfang nahm, bemerkt schon Athanasius88, und 
Augustin lehrt es klar mit den Worten: •Die Würde der Jungfräulichkeit nahm ihren Ur- 
sprung von der Mutter des Herrn"69. Nach dem Vorbild des gleichen Athanasius70 stellt der 
hl. Ambrosius das Leben der Jungfrau Maria den Jungfrauen als Vorbild hin: •Eifert ihr 
nach, meine Töchter71... Mariens Leben sei euch ausdrucksvolles Bild der Jungfräulichkeit, 
aus dem, wie aus einem Spiegel, die Schönheit der Keuschheit und das Wesen der Tugend 
widerstrahle. Dorther nehmt euer Lebensideal, in dem ausdrücklich und beispielhaft gelehrt 
wird, was ihr verbessern, was ihr entfalten und woran ihr festhalten sollt... Sie ist das Bild 
der Jungfräulichkeit. Mariens Leben war so, daß es Richtschnur ist für alle72... So soll also 
Maria die Ordnung des Lebens gestalten"73. •Ihre Gnade ist so reich, daß sie nicht nur die 
eigene Jungfräulichkeit bewahrte, sondern auch die von ihr Heimgesuchten mit dem Ehren- 
zeichen der Unversehrtheit beschenkte"74. Wie berechtigt ist darum auch der andere Aus- 
spruch des hl. Ambrosius: •Welch ein Reichtum ist doch die Jungfräulichkeit Mariens!"75 

Wegen dieses Reichtums ist auch für die Ordensschwestern, die Ordensmänner und die 
Priester von heute die Betrachtung der Jungfräulichkeit Mariens von großem Nutzen, um 
der Keuschheit des eigenen Standes treuer und vollkommener nachzuleben. 

Ihr sollt euch aber, geliebte Söhne und Töchter, nicht damit begnügen, die Tugenden der 
allerseligsten Jungfrau Maria zu betrachten; eilt mit größtem Vertrauen zu ihr nach dem 
Rat des hl. Bernhard, der uns mahnt: •Suchen wir die Gnade, und suchen wir sie durch 
Maria"76. Stellt ihr ganz besonders die Sorge für euer geistliches Leben und eure Vervoll- 
kommnung jetzt im Laufe des Marianischen Jahres anheim, nach dem Beispiel des hl. Hie- 
ronymus, der sagte: •Meine Jungfräulichkeit ist geweiht in Maria und Christus"7'. 

IV. Mahnung zur Hodischätzung und Pflege der Jungfräulichkeit 

In den großen Schwierigkeiten, die heute die Kirche zu meistern hat, erfüllt es Uns, den 
Obersten Hirten, mit tiefem Trost, Ehrwürdige Brüder, zu sehen, daß die Jungfräulichkeit 
in der Welt in Blüte steht und auch heute, wie in früheren Zeiten, hoch geehrt wird, unge- 
achtet der Irrtümer, von denen Wir gesprochen haben, die aber, so hoffen Wir, bald wieder 
vorübergehen. 

Trotzdem gestehen Wir, daß Unsere Freude in etwa von Trauer überschattet ist: Wir 
wissen nämlich, daß in nicht wenigen Ländern die Zahl derer von Tag zu Tag abnimmt, die 
auf göttlichen Ruf hin den Stand eines jungfräulichen Lebens erwählen. Da Wir die be- 
sonderen Gründe dafür bereits oben ausführten, brauchen Wir darauf nicht wieder zurück- 
zukommen. Wir vertrauen aber darauf, daß die Jugenderzieher, die in dieser Frage geirrt 
haben, ihre Irrtümer möglichst bald erkennen und davon abrücken; darum sollen sie es sich 
auch angelegen sein lassen, sie wieder gutzumachen und alles daran zu setzen, denen, die 
sich durch einen übernatürlichen inneren Zug zum Priestertum oder zum Ordensleben be- 
rufen fühlen und die ihrer Sorge anvertraut sind, mit allen Mitteln zu helfen, ihr hohes 
Ziel zu erreichen. Möge es glücklich sich ereignen, daß neue und größere Scharen von Prie- 
stern, Ordensmännern und Ordensschwestern, an Zahl und Tugend den gewaltigen Be- 
dürfnissen der Kirche gewachsen, möglichst bald ausziehen, den Weinberg des Herrn zu 
bebauen. 

68 De virginitate (ed. Th. Lefort, Museon, 42 [1929] 247). 
69 Serm. 51, 16, 26 (PL 38, 348).    70 Ebd., S. 244. 
71 De institutione virginis 14, 87 (PL 16, 328). 
72 De virginibus, 11,2, 6.15 '(PL 16, 208. 210). 
73 Ebd., 3,19 <PL 16,211). 
74 Ambros., De Institut, virginis 7, 50 (PL 16, 319). 
76 Ebd., 13, 81 (PL 16, 339). 
76 In nativitate B. Mariae Virginis, Sermo de aquaeductu 8 (PL 183, 441•442). 
77 Epist. 22, 18 (PL 22,405). 



220 Aus dem Leben der Kirdie 

Wir ermahnen ferner im Bewußtsein Unseres Apostolischen Amtes die Familienväter und 
-mütter, dem Dienste Gottes gern die Kinder zu opfern, die dazu berufen sind. Wenn ihnen 
das einige Last, Trauer und Widerstreben verursacht, dann sollen sie aufmerksam die 
Worte bedenken, mit denen Ambrosius die Mütter von Mailand ermahnte: •Von so manchen 
Jungfrauen weiß ich, daß sie entschlossen sind, aber daß sie von ihren Müttern daran ge- 
hindert werden, auch nur aus dem Hause zu gehen... Wenn eure Töchter einem Manne 
ihre Liebe schenken wollten, so könnten sie nach dem Gesetz den wählen, den sie wünschten. 
Wenn sie also Menschen wählen dürfen, sollten sie dann Gott nicht wählen dürfen?""8 

Die Eltern mögen bedenken, welche Ehre es für sie ist, zu sehen, wie ihr Sohn zum Priester 
geweiht wird oder ihre Tochter dem göttlichen Bräutigam ihre Jungfräulichkeit gelobt. 
Über die gottgeweihten Jungfrauen sagt derselbe Bischof von Mailand: •Ihr habt es ge- 
hört, ihr Eltern..., eine Jungfrau ist ein Geschenk Gottes, eine Weihegabe des Vaters, ein 
Priesterdienst der Keuschheit. Eine Jungfrau ist eine Opfergabe der Mutter, täglich darge- 
bracht zur Versöhnung der Macht Gottes"'9. 

Bevor Wir nun aber, Ehrwürdige Brüder, Unsere Betrachtungen beschließen, möchten Wir 
Unsere ganze Aufmerksamkeit in besonderer Weise den Männern und Frauen zuwenden, 
die, dem Dienste Gottes geweiht, in nicht wenigen Ländern harte und unheilvolle Ver- 
folgungen erdulden. Sie sollen sich die gottgeweihten Jungfrauen der Urkirdie zum Beispiel 
nehmen, die für ihre Jungfräulichkeit starkmütig und unbesiegt ins Martyrium gingen80. 

Sie sollen in ihrem einmal gefaßten heiligen Entschluß, Christus zu dienen, tapferen 
Herzens •bis zum Tode" (Phil 2, 8) ausharren und sich vor Augen halten, daß ihre Ängste, 
Drangsale und Gebete überaus wertvoll sind vor Gott, um sein Reich in ihrer Heimat und in 
der gesamten Kirche aufzurichten; ebenso sollen sie gewiß sein, daß die, welche •dem Lamme 
folgen, wohin es geht" (Offb 14, 4), in Ewigkeit ein •neues Lied" (ebd. 14, 3) singen werden, 
das kein anderer singen kann. 

Gegen sie, die Priester sowohl wie die Ordensmänner und gottgeweihten Jungfrauen, die 
ihren Glauben standhaft bekennen bis zum Martyrium, hegen Wir in Unserm Herzen Ge- 
fühle väterlicher Liebe und Teilnahme. Und nicht nur für sie, sondern für alle, die sich wo 
immer auf der Welt dem Dienste Gottes hingeben und weihen, bitten Wir flehentlich zu 
Gott, daß er sie ermutige, stärke und tröste; und euch alle, Ehrwürdige Brüder, wie auch 
eure Gläubigen mahnen Wir eindringlich, mit Uns im Gebet ihnen den göttlichen Trost, die 
göttlichen Gaben und Hilfen zu erbitten, deren sie alle so notwendig bedürfen. 

Vermittler dieser göttlichen Gaben und Beweis Unseres besonderen Wohlwollens soll der 
Apostolische Segen sein, den Wir euch, Ehrwürdige Brüder, den übrigen Dienern des Heilig- 
tums und den gottgeweihten Jungfrauen, besonders aber denen, •die Verfolgung leiden um 
der Gerechtigkeit willen" (Mt 5, 10), und allen euren Christgläubigen aus der Fülle des 
Herzens im Herrn erteilen. 

78 De virginibus I, 10, 58' (PL 16, 205). 
» Ebd., 7, 32 (PL 16,198). 
80 Vgl. Ambros., De virginibus 11,4,32 (PL 16,215•216). 




