AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Pius XIL.: Uber die gottgeweihte Jungtriulichkeit

Rundschreiben vom 25. Mirz 1954

Die gottgeweihte Jungfriulichkeit und die vollkommene, dem Dienst Gottes geweihte
Keuschheit gehdren ohne Zweifel zu den kostbarsten Schitzen, die der Stifter der Kirche der
von ibm gegriindeten Gemeinschaft gleichsam als Erbe hinterlassen hat.

Aus diesem Grund haben die heiligen Viter erklirt, die immerwihrende Jungfraulichkeit
sei ein hohes, von der christlichen Religion eingefiihrtes Gut. Sie bemerken mit Recht, daf§
die alten Heiden den Vestalinnen einen solchen Lebenswandel nur fiir eine bestimmte Zeit
auferlegten!; daf}, wenn im Alten Testament Bewahrung und Schutz der Jungfriulichkeit
vorgeschrieben werden, dies nur als Forderung fiir die Zeit vor der Ehe gelte (vgl. Exod
22, 16—17; Deut 22, 23—29; Ekkl 42, 9); und auflerdem — so schreibt Ambrosius? — ,lesen
wir, daf es auch im Tempel von Jerusalem Jungfrauen gab. Doch was sagt der Apostel?
,Alles, was ihnen widerfuhr, war sinnbildlich‘ (1 Kor 10, 11), als Vorzeichen fiir Kiinftiges®.

Schon seit apostolischer Zeit gedeiht und blitht diese Tugend im Garten der Kirche. Wenn
in der Apostelgeschichte (Apg 21, 9) berichtet wird, dafl die vier Téchter des Diakons Phi-
lippus Jungfrauen gewesen seien, so wird damit sicher nicht so sehr auf ihre Jugend als auf
ihren Lebensstand hingewiesen. Nicht viel spéter erwihnt Ignatius von Antiochien® grifiend
die Jungfrauen, die, zusammen mit den Witwen, schon einen nicht unbetrichtlichen Teil der
Christengemeinde von Smyrna ausmachten. Und im zweiten Jahrhundert — so bezeugt der
hl. Justinus?* — ,gibt es viele Sechzig- und Siebzigjdhrige beiderlei Geschlechtes, die, von
Kindheit an im Geiste Christi erzogen, sich unversehrt bewahren“. Nach und nach wuchs die
Zahl der Minner und Frauen, die ihre Keuschheit Gott weihten; in gleicher Weise gewann
ihre Stellung und Aufgabe in der Kirche nicht wenig an Bedeutung, wie Wir ausfihrlich
in Unserer Apostolischen Konstitution Sponsa Christi dargelegt habenS.

Ferner haben die heiligen Viter — wie Cyprian, Athanasius, Ambrosius, Johannes Chry-
sostomus, Augustinus und nicht wenige andere — in ihren Schriften iber die Jungfraulich-
keit diese mit dem hochsten Lob bedacht. Die Lehre der Kirchenviter, im Launfe der Jahr-
hunderte von den Kirchenlehrern und den Lehrern der christlichen Vollkommenheit noch
ausgebaut, trdgt in der Tat unter den Christen beiderlei Geschlechtes viel bei zur Wedkung
des Entschlusses oder, nachdem er schon gefafit ist, zu seiner Festigung, sich in vollkom-
mener Keuschheit Gott zu weihen und in ihr bis zum Tode zu verharren.

Unzahlbar ist die Schar derer, die seit den Anfingen der Kirche bis auf unsere Zeit ihre
Keuschheit Gott dargebracht haben, sei es, dafl sie ihre Jungfriulichkeit unberithrt bewahr-
ten, sei es, dafl sie nach dem Tod ihres Ehegefihrten Gott ihren Witwenstand dauernd
weihten, sei es, daf sie, ihre Siinden bereuend, ein véllig keusches Leben wihlten; alle aber
hervorragend ‘'durch den gleichen, einmiitigen Entschluf}, fiir immer um Gottes willen volle
geschlechtliche Enthaltsamkeit zu beobachten. Was also die Kirchenviter {iber die Hoheit
und das Verdienst der Jungfraulichkeit lehrten, soll fiir sie alle Einladung, Festigung und
Bestirkung sein, dafl sie unentwegt in dem gebrachten Opfer beharren und pichts, auch

1 Vgl. Ambros., De virginibus 1, 4,15; De virginitate 3,13 (PL 16, 193. 269).

2 De virginibus 1, 3, 12 (PL 16, 192).

3 Ep. ad Smyrn. c. 13 ed. Funk-Diekamp, Patres Apostolici, vol. 1, 286.

4 Apol. I pro dhurist. c. 15 (PG 6, 349).

5 Vgl. Const. Apost. Sponsa Christi (AAS 43 [1951] 5—8).



Aus dem Leben der Kirche 205

nicht das geringste von dem auf Gottes Altar gelegten Ganzopfer wegnehmen und fiir sich
beanspruchen.

Wenn aber eines der drei Gelitbde, die den Ordensstand ausmachen®, auf dieser voll-
kommenen Keuschheit beruht, wenn diese von den Klerikern der hoheren Weihen in der
lateinischen Kirche gefordert” und von den Mitgliedern der weltlichen Institute® verlangt
wird, so bliiht sie gleichwohl auch bei nicht wenigen, die ganz dem Laienstand angehéren.
Gibt es doch Ménner und Frauen, die zwar nicht dem 6ffentlichen Stand der Vollkommenheit
zugehdren, die aber dennoch kraft ihres Entschlusses oder eines Privatgeliibdes der Ehe
und der geschlechtlichen Befriedigung vollstandig entsagen, um mit um so gréflerer Freiheit
den Nichsten dienen sowie leichter und inniger ihren Geist mit Gott vereinen zu kdnnen.

All diesen geliebten Séhnen und Tochtern, die auf irgendeine Weise Leib und Seele Gott
geweiht haben, gilt Unser vaterliches Wohlwollen, und Wir ermahnen sie eindringlichst,
ihren heiligen Entschlufl zu festigen und sorgsam auszufithren.

Nun gibt es aber heute manche, die in dieser Frage vom rechten Weg abweichen und die
Ehe so sehr erheben, dafl sie ihr tatsdchlich den Vorzug vor der Jungfraulichkeit gebén und
damit die gottgeweihte Keuschheit und den kirchlichen Zslibat herabsetzen. Darum verlangt
es die Verantwortung des apostolischen Amtes von Uns, dall Wir die Lehre von der hohen
Bedeutung der Jungfraulichkeit gerade heute darlegen und sichern, um die katholische
Wahrheit gegen jene Irrtiimer zn verteidigen.

1. Das Zeugnis der Heiligen Schrift und der Uberlieferung

Vor allem glauben Wir darauf hinweisen zu sollen, dafl die Kirche die Hauptpunkte
ihrer Lehre iiber die Jungfrdulichkeit den Worten ihres géttlichen Brautigams selbst ent-
nommen hat.

Als den Jiingern die in der Rede ihres Meisters ausgesprochenen Bindungen und Biirden
der Ehe sehr schwer erschienen und sie zu ihm gesagt hatten: , Wenn es zwischen Mann und
Frau so steht, ist es ja besser, nicht zu heiraten® (Mt 19, 10), da antwortete Jesus Christus,
nicht alle wiirden dies fassen, sondern nur die, denen es gegeben sei; manche wiirden durch
ein’ Gebrechen der Natur, andere durch Gewalt und Bosheit der Menschen von der Ehe
abgehalten; wieder andere wiirden sich aus freiem Willen und Antrieb ihrer enthalten, und
zwar ,um des Himmelreiches willen“; dann schlof er mit den Worten: ,Wer es fassen
kann, der fasse es“ (ebd.).

In diesem Satz spricht also der gottliche Meister nicht von den korperlxchen Hindernissen
gegen eine EheschlieSung, sondern von dem geistigen Entschlufl des freien Willens, fir
immer der Ehe und der geschlechtlichen Befriedigung zu entsagen. Wenn er namlich die
freiwillig Ehelosen mit denen vergleicht, die von Natur oder durch Menschengewalt zum
gleichen Verzicht gezwungen werden, lehrt uns damit der gottliche Erléser nicht gerade dies,
dafl zur wahren Vollkommenheit der Keuschheit ihre immerwihrende Dauer gehort?

Dazu kommt — wie die heiligen Vater und die Kirchenlehrer vortrefflich dargelegt ha-
ben —, dafl die Jungfraulichkeit nur dann eine dhristliche Tugend ist, wenn wir sie ,um
des Himmelreiches willen® (Mt 19,12) auf uns nchmen; das heifit, nur dann, wenn wir
diesen Lebensstand ergreifen,um uns desto leichter den géttlichen Dingen widmen zu kénnen,
um einmal desto sicherer die ewige Seligkeit zu erlangen und um schlieflich desto unbe-
schwerter auch die anderen mit voller Hingabe zum Himmelreiche fiihren zn kénnen:

Es kénnen also nicht diejenigen beiderlei Geschlechtes die Ehre der christlichen Jung-
fraulichkeit fiir sich beanspruchen, die sich aus iibergrofier Selbstsucht der Ehe enthalten oder

¢ CIC, can. 487.
7 CIC, can. 182, 1.
8 Const. Apost. Provida Mater, art. 3 § 2 (AAS 39 [1947] 121).



206 Aus dem Leben der Kirche

aus Scheu vor deren Lasten, wie der hl. Augustinus bemerkt?, und auch nicht jene, die nach
Pharisderart die Unversehrtheit ihres Leibes hochmiitig zur Schau tragen modhten; schon
das Kouzil von Gangra verwirft ja, daf der Jungfriuliche oder Enthaltsame sich von der
Ehe wie von etwas zu Verabscheuendem fernhalte und nicht vielmehr gerade wegen der
Schénheit und Heiligkeit der Jungfraulichkeit!o.

Uberdies bemerkt der Vilkerapostel unter gottlicher Eingebung: ,Der Unverheiratete ist
um die Sache des Herrn besorgt, wie er dem Herrn gefalle. .. Die unverheiratete Frau und
die Jungfrau ist besorgt um die Sache des Herrn und will heilig sein an Leib und Seele®
(1 Kor 7, 82. 34). Dies ist also der Leitgedanke und der Hauptgrund der christlichen Jung-
fraulichkeit: auf das Gotiliche allein hinzustreben und bedadht zu sein; Gott in allem gefallen
zu wollen; mit Hingebung an ihn zu denken; ihm Leib und Seele ganz zu weihen.

So haben die heiligen Viter jederzeit den Ausspruch Jesu Christi und die Lehre des
Vélkerapostels gedeutet. Von den Anfingen der Kirche haben sie die Jungfraulichkeit als
eine Gott dargebrachte Weihe des Leibes und der Seele betrachtet. Deshalb verlangt der
hl. Cyprian vou den Jungfrauen: ,Jene, die sich Christus geweiht und der fleischlichen Be-
gierde entsagend mit Leib und Seele Gott anheimgegeben haben, ... sollen sich nur fiir
Gott zu schmiicken und ihm allein zu gefallen suchen“!. Noch weiter geht der Bischof von
Hippo, wenn er erklirt: ,Nicht um ihrer selbst willen wird die Jungfraulichkeit geehrt,
sondern weil sie Gott geweiht ist... Und wir preisen an den Jungfrauen nicht, dal sie
Jungfrauen sind, sondern dafl sie durch heilige Enthaltsamkeit Gott geweihte Jungfrauen
sind“!2. Die beiden Fiirsten der theologischen Wissenschaft; Thomas von Aquin'® und Bona-
ventura'®, lehren mit Berufung auf Augustin, dafl die Jungfriulichkeit nur dann die Fe-
stigkeit einer Tugend besitze, wenn sie aus der Ubernahme des Gelitbdes, sie fiir immer
unverletzt zu bewahren, hervorgehe. Tatsdchlich verwirklichen jene am meisten und am
vollkommensten den Ausspruch Christi diber den dauernden Verzicht auf die Ehe, die sich
durch ein ewiges Geliibde dazu verpflichten. Und man kann nicht mit Recht behaupten, dafl
der Vorsatz jener, die sich einen Weg zum Widerruf offen halten wollen, besser und voll-
kommener sei.

Dieses Band vollkommener Keuschheit betrachteten die heiligen Viter als eine Art get-
stiger Ehe, wodurch die Seele mit Christus vereinigt wird; einige gingen daher so weit, dafl
sic in diesem Falle die Verletzung des gegebenen Wortes dem Ehebruch gleichachteten?®.
So schreibt der hl. Athanasius, die katholische Kirche pilege jene Briute Christi zu nennen,
die sich durch die Tugend der Jungfraulichkeit auszeichneten!s. Und der hl. Ambrosius stellt
in seiner Schrift tiber die gottgeweihte Jungfriulichkeit den Satz auf: ,Jungfrau ist, wer sich
Gott vermahlt“'?. Noch mehr: Wie aus den Schriften gerade des Maildnder Kirchenlehrers
hervorgeht'®, war schon vom vierten Jahrhundert an der Ritus der Jungfrauenweihe jenem
sehr dhnlich, den die Kirche in unseren Tagen bei der Einsegnung der Ehe anwendet!?.

Aus dem gleichen Grunde ermahnen die heiligen Viater die Jungfrauen, ihrem géttlichen
Brautigam eine groflere Liecbe entgegenzubringen als sie es dem gegeniiber titen, mit dem

* De sancta virginitate 22 (PL 40, 407).

10 Vel. can. 9 (Mansi, Coll. concil. T1, 1096).

1 De habitu virginum 4 (PL 4, 443).

12 De sancta virginitate 8, 11 (PL 40, 400. 401).

13§ Th. II—11, q. 152, a. 3, ad 4.

4 De perfectione evangelica q. 3, a. 3, sol. 5.

18 Vgl, Cypr. De habitu virginum 20 (PL 4, 459).

16 Apol. ad Constant. 33 (PG 25, 640).

17 De virginibus 1, 8, 52 (PL 16, 202).

18 Vgl. ebd. lib. II1, cc. 1—3, nn. 1—14; De institutione virginis, 17, 104—114 (PL 16,
219—224, 333—336).

19 Vgl. Sacramentarium Leonianum 30 (PL 55, 129); Pontificale Romanum: Debenedictione
et consecratione virginum.



Aus dem Leben der Kirche 207

sie sich ehelich verbunden hitten, und seinem Willen jederzeit im Denken und Handeln zu
willfahren2®. So schreibt ihuen z.B. der hl. Augustinus: ,Liebt aus gavzem Herzen den
Schonsten unter allen Menschenkindern: ihr seid dafiir frei; euer Herz ist nicht behindert
durch eheliche Bindungen ... Wenu ihr also den Ehegefihrten eine grofie Liebe schulden
wiirdet, wie innig miifit ihr dann den lieben, um dessentwillen ihr keine Ehegefahrten
haben wolltet? Ganz soll er eurem Herzen eingeprigt sein, der fiir auch ans Kreuz geheftet
wurde“?!, Dies entspricht iibrigens auch den Gesinnungen und Vorsitzen, weldve die Kirche
selbst von den Juugfrauven am Tage ihrer liturgischen Weihe an Gott erwartet, wenn sie
ihneun die folgenden Worte nahelegt: ,Das Reich der Welt und allen irdischen Schmuck
habe ich verschmiht um der Liebe unseres Herrn Jesu Christi willen, den ich schaute, den
ich liebte, an den ich glaubte, den ich mir erkor“?2. Nichts anderes also als die Liebe zu ihm
dringt die Jungfrau mit sanfter Gewalt dazu, ihrco Leib und ihre Secle ganz dem géttlichen
Erloser zu weihen, wie auch der hl. Methodius, Bischof von Olymp, ihr die herrlichen Worte
in den Mund legt: ,Du selbst, Christus, bist mir alles. Fiar dich bewahre ich mich keusch, und
mit brennender Lampe in den Hinden eile ich dir, meinem Brautigam, entgegen“®. Die
Liebe zu Christus ist es darum, die die Jungfrau veranlafit, sich hinter Klostermauern zu
fliichten und dort fiir immer zu bleiben, um sich freier und leichter dem himmlischen Brau-
tigam zu widmen und ihn zu lieben; dieselbe Liebe dringt und treibt sie auch an, die Werke
der Barmherzigkeit fir den Nichsten bis zum Tode mit allen Kriften auszuiiben.

Vou jenen Miunneru aber, ,die sich mit Frauen nicht eingelassen haben und jungfriulich
sind* (Offb 14, 4), versichert der Apostel Johannes: ,Sie folgen dem Lamme wohin es geht®
(ebd.). Bedenken wir darum die Mahnung, die ihnen allen Augustin erteilt: ,Folgt dem
Lamme, denn auch des Lammes Fleisch ist jungfriulich... Mit Redht folgt ihr ihm durch
Jungfraulichkeit des Herzens und des Fleisches, wohin es geht. Was heifit folgen anders als
nachahmen? Christus hat ja fiir uns gelitten und uns ein Beispiel hinterlassen, wie der
Apostel Petrus sagt, ,dafl wir in seine Fuflstapfen treten‘ (1 Petr 2, 21)“%%. Alle diese Jiinger
und Braute Christi haben den Stand der Jungfraulichkeit umfangen, wie der hl. Bonaventura
erklart, ,wegen der Gleichférmigkeit mit Christus dem Briutigam, dem dieser-Stand die
jungfriulichen Seelen gleichgestaltet“?®, Threr glihenden Liebe zu Christus konute es nim-
lich nicht geniigen, durch seelische Bande mit ihm vereinigt zu werden, sie muften vielmehr
die gleiche Liebe in der Nachahmung seiner Tugenden bewihren und ganz besonders in
der Gleichférmigkeit mit seinem Leben, das ganz zum Guten und zum Heil des Menschen-
geschlechtes gelebt war. Wenn Priester, Ordensméinner und Ordensfrauen, sowie alle jene,
die in irgendeiner Form sich dem géttlichen Dienste geweiht haben, die vollkommene
Keuschheit iben, so geschieht dies wahrhaftig deshalb, weil ihr géttlicher Meister jung-
fraulich war bis zu seinem Lebensende. So ruft der hl. Fulgentius aus: ,Dieser ist aber der
eingeborene Sohn Gottes, der eingeborene Sohn auch der Jungfran, der eine Briutigam
aller gottgeweihten Jungfrauen, der heiligen Jungfriulichkeit Frucht, Zier und Gabe, er,
den die heilige Jungfraulichkeit kérperlich gebar, dem die heilige Jungfriulichkeit sich
geistig vermihlt, von dem die heilige Jungfraulichkeit befruchtet wird, daB sie unberiihrt
beharre, von dem sie geschmiickt wird, dafl sie schén bleibe, von dem sie gekront wird, dafl
sie immerdar glorreich herrsche®26,

An dieser Stelle, Ehrwiirdige Briider, halten Wir es fiir angebracht, ndher zn begriinden

2 Vgl. Cypr., De habitu virginum 4 et 22 (PL 4, 443—444. 462). Ambros., De virginibus
1,7,87 (PL 16, 199).

2t De sancta virginitate 54—55 (PL 40, 428).

22 Pontificale Romanum: De benedictione et consecratione virginum.

B Convivium decem virginum, orat. 11,2 (PG 18, 209).

2 De sancta virginitate 27 (PL 40, 411).

25 De perfectione evangelica q. 3, a. 3.

26 Epist. 3, c. 4, n. 6 (PL 65, 326).



208 - Aus dem Leben der Kirche

und eingehender zu erkliren, wieso die Liebe Christi hochherzige Seelen zum Verzicht auf
die Ehe bewegt und welche geheimnisvollen Bezichungen zwischen der Jungfraulichkeit und
der Vollkommenheit christlicher Liebe bestchen. Schon in dem vorhin angefithrten Ausspruch
Jesu Christi wird angedeutet, dafl ein vollstindiger Verzicht auf die Ehe die Menschen von
deren schweren Aufgaben und Pflichten befreit. Auf Eingebung des Geistes Gottes legt der
Vélkerapostel den Grund dieser Befreiung mit folgenden Worten dar: ,Ich mochte, dafl ihr
ohne Sorgen seid ... Der Verheiratete ist aber um weltliche Dinge besorgt, wie er der Frau
gefalle. So ist er geteilt® (1 Kor 7,32—33). Wozu jedoch zu bemerken ist: Der Apostel
mifibilligt hiérmit nicht die Ménner, die um ihre Frauen besorgt sind; und er tadelt nicht
die Frauen, die ihren Gatten zu gefallen sich bestreben; er sagt vielmehr nur, dafl ihre
Seelen zwischen Gatten- und Gottesliebe geteilt und von zwiespiltigen Sorgen bedringt
sind, durch die sie es, infolge der Pflichten des Zusammenlebens, nicht leicht haben, sich der
Betrachtung gottlicher Dinge zu widmen. Denn die ihnen auferlegte Pflicht der Ehe gebietet
klar: ,Die zwei werden ein Fleisch sein“ {Gen 2, 24; vgl. Mt 19, 5). Die Eheleute sind ja in
traurigen wie in frohen Tagen durch gegenseitige Bande verknipft (vgl 1 Kor 7, 39). So
ist es leicht zu verstehen, warum jene, die sich dem géttlichen Dienste hinzugeben wiinschen,
den jungfriulichen Lebensstand wie eine Art Befreiung erwihlen, ndmlich um vollstandiger
Gott dienen und zum Wohl des Nichsten mit allen Kréften beitragen zu kénnen. Um Bei-
spiele anzufihren: wie hitte denn der wunderbare Kiinder der Wahrheit des Evangeliums,
der hl. Franz Xaver, wie hitte der barmherzige Vater der Armen, der hl. Vinzenz von Paul,
der erfinderische Erzieher der Jugend, der hl. Johannes Bosco, und die unermiidliche ,Mutter
der Auswanderer, die hl. Franziska Xaveria Cabrini, wie hitten sie die ungeheueren
Miihen und Arbeiten bewéltigen kénnen, wenn sie fir die kérperliche und seelische Wohl-
fahrt einer Nachkommenschaft hitten sorgen miissen?

Es gibt noch einen anderen Grund, weswegen alle jene, die sich ganz Gott und dem Heil
des Nichsten hinzugeben verlangen, den jungfraulichen Stand auf sich nehmen, nimlich
jenen, den die heiligen Vater anfithrten, wenn sie von den Vorteilen derer handelten, die
sich ginzlich der sinnlichen Lust enthalten, um dadurch desto mehr fiir die Erhebungen
und Freuden des geistlichen Lebens befahigt zu sein. Ohne Zweifel — so haben auch sie es
klar ausgesprochen — ist die Lust, die naturgemifl aus der Ehe entsteht, in sich nicht zu
verwerfen; die keusche Ehe ist vielmehr durch ein besonderes Sakrament geadelt und ge-
weiht. Gleichwohl mufl man ebenso zugeben, dafl die niederen Krifte der menschlichen Natur
seit dem traurigen Falle Adams der rechten Vernunft widerstreiten und zuweilen den Men-
schen auch zu unehrbarem Tun verleiten. Der Gebrauch der Ehe, so schreibt der engel-
gleiche Lehrer, ,zieht den Geist davon ab, sich ginzlich dem Dienste Gottes hinzugeben“?.

Damit die Diener des Heiligtums diese geistige Freiheit des Leibes und der Seele erlangen
und nicht in irdische Geschdfte verstrickt seien, verlangt die Lateinische Kirche von ihnen,
dafl sie freiwillig und gern der Verpflichtung vollkommener Keuschheit folgen®. ,Wenn
dieses Gesetz“, wie von Unserm hochseligen Vorginger Pius XI1. gesagt wurde, ,die Kleriker
der Orientalischen Kirche nicht schlechthin verpflichtet, so wird doch auch bei ihnen der
kirchliche Zolibat in Ehren gehalten; und zuweilen, zumal wenn es sich um die héchsten
Stufen der Hierarchie handelt, wird er notwendig gefordert und vorgeschrieben“®,

Es ist ferner zu erwigen, daf die Verwalter der heiligen Geheimnisse nicht nur deshalb
sich ganz der Ehe enthalten, weil sie ein apostolisches Amt versehen, sondern ebenso weil
sie dem Altar dienen. Wenn schon die Priester des Alten Testamentes, wihrend sie den
Tempeldienst versahen, vom Gebrauch der Ehe abstanden, damit sie nicht wie die iibrigen

27 8. Th, II-II, q. 186, a. 4.
28 Vgl. CIC, can. 182, 1.
28 Vgl. Litt. Enc.’ Ad catholici sacerdotii fastigium (ASS 28 [1936] 24—25).



Aus dem Leben der Kirche 209

Menschen vom Gesetz fiir unrein erklirt witrden (Lev 15, 16—17. 22, 4; 1 Sam 21, 5—7)%,
um wie viel mehr geziemt es sich, dafl die Diener Jesu Christi, die tiglich das Eucharistische
Opfer darbringen, in stindiger Keuschheit leben? Zur Enthaltsamkeit der Priester nimmt
der hl. Petrus Damiani Stellung mit der mahnenden Frage: ,Wenn also unser Erléser die
Blite unversehrter Reinheit so sehr geschitzt hat, daf er nicht allein aus jungfriulichem
Schofl geboren, sondern auch von einem jungfriulichen Nahrvater in die Arme geschlossen
wurde, und dies, da er noch als Kind in der Wiege weinte, von wem, so frage ich in allem
Ernst, will er jetzt seinen Leib berithren lassen, wo er schon in nnermefilicher Macht im
Himmel herrscht?“¥

Aus diesem Grund vor allem mufl gesagt werden — das ist die klare Lehre der Kirche —,
dafl die heilige Jungfriulichkeit die Ehe iiberrage. Dies hatte schon der géttliche Erloser
seinen Jingern als Rat fiir ein vollkommeneres Leben nahegelegt (Mt 19, 10—11); und
der Apostel Paulus sagte zwar von dem Vater, der seine Tochter in die Ebe gibt: ,Er tut
wohl daran®, fiigt aber sogleich hinzu: ,Und wer sie nicht verheiratet, handelt besser (1 Kor
7, 88). Zum Vergleich der Ehe mit der Jungfriulichkeit gibt derselbe Apostel seine Meinung
mehr als einmal, besonders aber mit diesen Worten kund: ,Ich wollte, ibr alle waret wie
ich ... Den Unverheirateten und den Witwen aber sage ich: Sie tun gut, wenn sie so bleiben
wie ich“ (1 Kor 7, 7—8; vgl. 1 und 26). Wenn also die Jungfriulichkeit, wie Wir schrieben,
héher steht als die Ehe, so hat dies zweifellos in erster Linie seinen Grund darin, daf} sie
auf einen héheren Zweck hingeordnet ist®2; ferner auch darin, dafl sie hochst wirksam bei-
tragt zur ginzlichen Hingabe an den Dienst Gottes, wihrend dagegen die Seele des Men-
schen, der den Bindungen und Aufgaben der Ehe unterliegt, mehr oder weniger ,geteilt” ist
(vgl. 1 Kor 7, 33).

Wenn Wir sodann auf die Menge der Friichte schauen, die aus der Jungfriulichkeit er-
wachsen, so wird ihre Vortrefflichkeit sicher in noch helleres Licht gestellt: ,Denn an der
Frucht erkennt man den Baum“ (Mt 12, 33).

Wenn Wir auf die unzihlbare Schar der Jungfriulichen und auf das Heer der Apostel
schauen, die vom ersten Zeitalter der Kirche an bis heute sich der Ehe enthalten haben, um
leichter und vollstindiger aus Liebe zu Christus dem Heil des Nichsten zu leben, und die
auf solche® Weise die staunenswerten Werke der Gottesverehrung und Nichstenliebe ge-
fordert haben, so werden Wir unwillkiirlich von hoher und begliickender Freude erfillt.
Wenn Wir auch selbstverstindlich nichts von den Verdiensten und apostolischen Friichten
jener wegnehmen wollen, die in den Reihen der Katholischen Aktion kimpfend durch ihr
frommes Bemitheu auch solche erreichen konnen, an die oft Priester und Ordensleute beider-
lei Geschlechtes nicht herankommen, so wissen Wir doch, dafl solche Werke der Nichsten-
liebe zweifellos zum grofleren Teil diesen letzteren zuzuschreiben sind. Sie begleiten namlich
und leiten hochherzig das Leben der Menschen jeden Alters und jedes Standes, und wenn
sie ermitdet und krank zusammenbrechen, iibergeben sie die Fortfithrung ihrer heiligen Auf-
gabe anderen als Erbteil. So geschieht es nicht selten, dafl ein kaum geborenes Kind von
jungfraulichen Hinden entgegengenommen wird und dafl ihm nichts fehlt von dem, was
sonst die Mutter selbst mit inniger Liebe ihm erweisen konnte; grofler geworden und zum
Gebrauch der Vernunft gelangt, wird es jenen zur Erziehung anvertraut, damit sie seinen
Verstand tber die Vorschriften der christlichen Lehre unterrichten, seinen Geist in den ent-
sprechenden Fachern ausbilden und seine Charakteranlage in die rechte Bahn lenken. Wenn
jemand sich elend fihlt oder von Krankheit befallen wird, nehmen sich die seiner an, die,
von Christi Liebe getrieben, seine Gesundheit durch sorgsame Betreuung und entsprechende
Heilmittel zu kraftigen sich mithen; wenn er seine Eltern verliert, wenn er von dufierer Not

% Vgl. Siric. Papa, Ep. ad Himer. 7 (PL. 56, 558—559).

31 De coelibatu sacerdotum 3 (PL 145, 384).
32 Vgl. Thom,, S. Th. 1I—II, q. 152, aa. 3—4.



210 Aus dem Leben der Kirche

oder von seelischem Elend betroffen wird, wenn er ins Gefingnis gebracht wird: es fehlt
ihm nicht an Trost und Hilfe, sondern Diener des Heiligtums, Ordensminner und gott-
geweihte Jungfrauen, schauend erbarmend auf ihn wie auf ein krankes Glied des mystischen
Leibes Jesu Christi und rufen sich die Worte des gottlichen Erlosers in Erinnerung: ,Ich
war hungrig, und ihr gabt mir zu essen; durstig, und ihr gabt mir zu trinken. Ich war fremd,
und ihr habt mich beherbergt; nackt, und ihr habt mich bekleidet. Ich war krank, und ihr
habt mich besucht; gefangen, und ihr seid zu mir gekommen ... Wahrlich, ich sage euch,
was ihr einem dieser meiner geringsten Briider getan habt, das habt ihr mir getan® (Mt 25,
85—36. 40). Was sollen wir aber erst sagen zum Lob der Kiinder des Wortes Gottes, die, fern
von ihrer Heimat, dieMassen der Ungliaubigen unter schwersten Mithen zom christlichen Glau-
ben bekehren? Was iiber die gottgeweihten Braute Christi, die ihnen kostbarste Hilfe leisten?
Thnen allen sollen die Worte gelten, die Wir in dem Apostolischen Mahnwort Menti Nostrae
geschrieben haben und die Wir hier gerne wiederholen: , ... Geschweige denn, dafl der
Priester durch das Zélibatgesetz des Amts und der Aufgabe des Vaters verlustig geht, mehrt
er sie vielmehr ins Ungemessene, da er nicht fir dieses irdische und hinfillige Leben Nach-
kommen ins Dasein ruft, sondern fiir das himmlische und ewig bleibende®ss,

Uberdies ist die Jungfriuvlichkeit nicht nur fruchtbar durch die Unternehmungen und
Werke nach auflen, denen sich jene leichter und vollstindiger widmen kénnen, die den
jungfriulichen Lebensstand ergreifen, sondern auch durch die Form der vollkommenen Liebe
zu den Mitmenschen, nimlich durch die inbriinstigen Fiirbitten fiir sie und durch die frei-
willige Ubernahme schwerer Opfer zum gleichen Zwedk. Dem haben ja die Diener Gottes
und die Briute Jesu Christi ihr ganzes Leben gewidmet, besonders jene Manner und Frauen,
die ihre Jahre hinter Klostermauern. verbringen.

Endlich bezengt die Christus geweihte Jungfriulichkeit schon durch sich selbst einen sol-
chen Glanben an das, was das Himmelreich betrifft, und beweist sie eine solche Liebe
zum géttlichen Erléser, dafl es nicht verwunderlich ist, wenn sie reiche Friichte der Heilig-
keit hervorbringt. Kaum zu zihlen sind die Jungfrauen und alle jene, die sich dem Apostolat
hingeben, vollkommener Keuschheit befleifien und durch ihren ganz gottgefilligen Wandel
eine Zier der Kirche bilden. Die Jungfriulichkeit gibt ja eine soldhe innere geistige Kraft,
daf sie, wenn nétig, anch zum Martyrium anzuspornen vermag. Dies bezeugt offenkundig
die Geschichte, die so viele siegreiche Scharen von Jungfrauen allen zur Bewunderung vor
Augen stellt, angefangen von der Romerin Agnes bis zu Maria Goretti.

. Nicht ohne Grund wird die Jungfriulichkeit eine engelgleiche Tugend genannt, wie der

hl. Cyprian mit vollem Recht in seiner Schrift iiber die Jungfrauen behauptet: ,Was wir sein
werden, das habt ihr schon begonnen zu sein. Thr besitzt die Herrlichkeit der Anferstehung
schon in dieser Welt und schreitet durch die Welt, ohne von ihr angesteckt zu werden. Indem
ihr beharrlich keusch und jungfriulich bleibt, seid ihr den Engeln Gottes gleich“%. Der
Seele, die nach einem ganz reinen Leib diirstet und von brennendem Verlangen nach dem
Himmelreich erfallt ist, bietet sich die Jungfraulichkeit dar ,als eine kostbare Perle“, um
derentwillen jemand ,seine ganze Habe verkaufte und sie erwarb“ (Mt 13, 46). Jene aber,
die in der Ehe leben und sogar diejenigen, die sich im Sumpfe der Laster wilzen, bewundern
nicht selten, wenn sie Jungfrauen gewahr werden, den Glanz ihrer leuchtenden Reinheit und
fiithlen den Drang nach einem Ziele, das itber die Sinnenfreuden hinausliegt. Das versichert
der Aquinate, wenn er schreibt: ,Der Jungfraulichkeit ... wird die héchste Schénheit zuge-
schrieben“35, und das ist sicher der Grund, weshalb die Jungfraven durch ibr Beispiel alle
anziehen. Bekunden nicht auflerdem all diese Minner und Frauen durch ihre vollkommene

3 AAS 42 (1950), 663.
34 De habitu virginum 22 (PL 4, 462); vgl. Ambros., De vzrgzmbus I, 8,52 (PL 16, 202).
35 S, Th. II—1I1, q.152, a. 5.



Aus dem Leben der Kirche 211

Keuschheit ganz deutlich, dafl diese Herrschaft der Secle iiber die Triebe des Leibes eine
Wirkung der géttlichen Hilfe und ein Zeichen kraftvoller Tugend ist?

Besonders méchten wir das erwigen, was die kostlichste Frucht der Jungfriulichkeit ist:
daf nimlich die Jungfrauen die vollkommene Jungfraulichkeit der Mutter Kirche selbst,
sowie die Heiligkeit ihrer eigenen innigen Verbindung mit Christus offenbaren und gleich-
sam vor Augen fihren. Die Worte, die der Bischof beim Ritus der Jungfrauenweihe ge-
braucht, indem er sich bittend an Gott wendet, wurden sehr weise gerade aus diesem
Grunde geschrieben: ,damit es hochstrebendere Seelen gibe, die die geschlechtlichen Freuden
der Ehe verschmihen, weil sic nach dem Geheimnis verlangen, und die nicht nachahmen, was
sich in der Ehe vollzieht, sonder schitzen, was durch die Ehe vorgebildet wird“®.

Dafl die Jungfrauen lebendige Bilder jener vollkommenen Unversebrtheit sind, in
der die Kirche mit ihrem gottlichen Briutigam verbunden ist, gereicht ihnen wahrlich
zu hochster Ehre; dafl sie aber zugleich ein wunderbares Zeichen jener blilhenden Heiligkeit
und geistlichen Fruchtbarkeit sind, wodurch die von Jesus Christus gegriindete Gemeinschaft
sich auszeichnet, das verursacht in Wahrheit dieser Gemeinschaft iiberquellende Freude.
Hieriiber schreibt sehr gut Cyprian: ,Die Jungfrdulichkeit ist die Blite des kirchlichen
Wachstums, Zierde und Schmuck der Begnadeten, eine begliickende Kraft, ein unversehrtes
und unverdorbenes Werk des Lobes und der Ehre, Gottes Bild, das der Heiligkeit des Herrn
entspricht, der erlauchtere Teil der Herde Christi. Durch sie und in ibnen erblitht weithin
der Mutter Kirche herrliche Frudhtbarkeit: und je mehr die jungfraulichen Seelen an Zahl
wachsen, desto grofier ist die Freude der Mutter“%”.

1. Gefahren und Irrtiimer unserer Zeit

Diese Lehre, wonach die Jungfriulichkeit und der Zslibat klar den Vorrang haben und
hoher stehen als die Ehe, wurde, wie Wir sagten, schon vom gottlichen Erléser und vom
Vélkerapostel verkiindet; ebenso wurde sie auf dem Konzil von Trient feierlich als Glau-
benssatz definiert (sess. 24 can. 10) und allzeit von den heiligen Vitern und den Kir-
chenlehrern einmiitig erklirt. Wie ferner unsere Vorgéanger, so haben auch Wir selbst, so-
oft sich Gelegenheit bot, sie immer und immer wieder dargelegt und eindringlich empfohlen.
Da es jedoch in jiingster Zeit nicht an solchen fehlte, die eben diese von den Viteren der Kir-
che iiberlieferte Lehre bekampften, nicht ohne schwere Gefahr und Schaden fiir die Gliu-
bigen, so hielten Wir im BewuSBtsein Unserer Pflicht es fiir angezeigt, den Gegenstand neuer-
dings in diesem Rundschreiben zusammenzufassen, sowie die Irrtimer aufzudecken und
zu verwerfen, die hiufig unter dem falschen Schein des Wahren vorgetragen werden.

Vor allem weichen vom gesunden Denken erfahrener Minner, das die Kirche immer in
Ebren hielt, zweifelsohne diejenigen ab, die den natiirlichen Geschlechtstrieb als die zen-
trale und beherrschende Neigung des Menschen betrachten und daraus den Schlufl ziehen,
der Mensch kénne nicht sein ganzes Leben lang diesen Trieb beherrschen ohne schwere
Gefahr, Krifte seines Korpers und besonders die Nerven in Unordnung zu bringen und
damit das Gleichgewicht der menschlichen Person zu schadigen.

Wie der hl. Thomas mit vollem Recht bemerkt, ist die der Seele am tiefsten verwurzelte
Strebung in Wirklichkeit der Selbsterhaltungstrieb, wihrend der aus der geschlechtlichen
Anlage stammende Trieb den zweiten Platz einnimmt. Auflerdem gehért es zum Befehls-
bereich der menschlichen Vernunft, die das einzigartige Vorrecht unserer Natur ist, diese
inneren Regungen und Triebe zu zihmen und sie durch ihre geordnete Beherrschung zu ver-
edeln?®.

38 Pontificale Romanum: De benedictione et consecratione virginum.
3 De habitu virginum 3 (PL 4, 443).
38 S, Th. I-II, q. 94, a. 2.



212 Aus dem Leben der Kirche

Freilich, seit der ersten Siinde Adams suchen leider die in Unordnung geratenen kor-
perlichen Fahigkeiten und Begierden nicht nur iiber die Sinne, sondern auch dber den Geist
zu herrschen, indem sie das Denken triiben und den Willen schwichen. Doch die Gnade
Jesu Christi wird uns durch die Sakramente hauptsachlich dazu gegeben, dafl wir, im Geiste
lebend, den Leib dienstbar machen (vgl. Gal 5,25;1 Kor 9, 27). Die Tugend der Keuschheit
verlangt nicht von nns, dafl wir den Stachel der Begierlichkeit nicht fihlen, sondern diese
der rechten Vernunft und dem Gesetz der Gnade unterordnen und aus allen Kraften nach
dem streben, was im menschlichen und christlichen Leben das Edlere ist.

Um die Herrschaft der Seele iiber die kSrperlichen Sinne vollkommen zu erlangen, ge-
niigt es nicht, sich nur der Akte zu enthalten, die unmittelbar gegen die Kenschheit sind; man
mufl auch unbedingt willig und groBmiitig alles aufgeben, was dieser Tugend mehr oder
weniger entgegensteht; denn dann herrscht die Seele vollstandig im Leibe, und dann kann
sie ihr geistiges Leben in Frieden und Freiheit entfalten. Wer von denen, die auf dem Boden
der katholischen Religion stehen, sihe darum nicht, dafl die vollkommene Keuschheit und
Jungfraulichkeit der natiirlichen Entfaltung der Manner und Frauen und ihrem natiirlichen
Wachstum nicht nur nicht hinderlich ist, sondern es in hohem Mafle steigert und veredelt?

Vor kurzem haben Wir zu Unserer Betriibnis den Satz jener verwerfen miissen, die sich
bis zu der Behauptung verstiegen, die Ehe sei das cinzige, was die natiirliche Entfaltung
der menschlichen Person und ihre gebiihrende Vervollkommnung gewdhrleisten kénne®.
Einige behaupten ndmlich, die im Sakrament der Ehe ex opere operato gegebene gottliche
Gnade mache den Gebrauch der Ehe in der Weise heilig, dafl er ein Werkzeug werde, um
die einzelnen Seelen wirksamer als selbst die Jungfraulichkeit mit Gott zu verbinden, da ja
die christliche Ehe, nicht aber die Jungfraulichkeit ein Sakrament sei. Diese Lehre brand-
marken Wir als falsch und schiddlich. Gewifl vermittelt jenes Sakrament den Brautleuten
géttliche Gnade zur heiligen Erfiillung der ehelichen Pflichten; gewifl bestdrkt es die Bande
gegenseitiger Liebe, von denen dieselben umschlungen werden; aber es ist nicht dazua ein-
gesetzt, den Gebrauch der Ehe gleichsam zu einem Werkzeug zu machen, das von sich aus
geeigneter ware, die Eheleute seelisch durch das Band der Liebe mit Gott selbst zu ver-
binden*®. Gesteht nicht vielmehr der Apostel Paulus den Eheleuten das Recht zu, sich zeitwei-
lig vom Gebrauch der Ehe zu enthalten, um dem Gebet obzuliegen (vgl. 1 Kor 7, 5), und
zwar deshalb, weil solche Enthaltsamkeit die Seele freier macht, wenn sie sich den ewigen
Dingen und dem Bittgebet vor Gott hingeben méchte?

Man kann endlich auch nicht behaupten, wie es einige tun, die ,gegenseitige Hilfe“4!,
welche die Vermahlten in der christlichen Ehe suchen, sei ein vollkommeneres Mittel zur
Selbstheiligung als die Einsamkeit des Herzens, wie sie es nennen, der Jungfranen und Ehe-
losen. Denn wenn auch alle im Stand vollkommener Keuschheit Lebenden auf menschliche
Liebe dieser Art verzichtet haben, so kann doch deshalb von ihnen nicht behauptet werden,
sie hédtten durch diesen Verzicht ihre menschliche Personlichkeit gleichsam vermindert oder
beraubt. Empfangen sie doch von dem Spender aller himmlischen Gaben selbst eine geistliche
Gabe, welche die von den Eheleuten cinander geleistete ,gegenseitige Hilfe“ gewaltig iiber-
trifft. Da sie sich ja ganz dem weihen, der ihr Ursprung ist und der sie selbst an seinem
gottlichen Leben teilnehmen 14ft, so entduflern sie sich nicht, sondern bereichern sich in héch-
stem Grad. Niemand anders als die jungfraulichen Menschen kann so wahr jenes wunder-
volle Wort des hl. Paulus auf sich anwenden: ,Nicht mehr ich lebe, Christus lebt in mir*
(Gal 2, 20). :

Darum urteilt die Kirche sehr weise, dafl die Ehelosigkeit der Priester festzuhalten sei;

3 Vgl. Allocutio ad Moderatrices supremas Ordinum et Institutorum Religiosarum, d.
15. septembris 1952 (AAS 44 [1952] 824).

40 Vgl. Decretum S. Officii, De matrimonii finibus, d. 1. aprilis 1944 (AAS 36 [1944] 103).

11 Vgl. CIC, can. 1013, 1.



Aus dem Leben der Kirche 213

ste weifl nimlich, dafl dieselbe eine Qnuelle geistlicher Gnaden ist und bleiben wird, Gnaden,
die den Priester immer enger mit Gott verbinden.

Wir halten es ferner fiir angebracht, kurz den Irrtum derer zu berithren, die in der Ab-
sicht, Jugendliche von den Seminarien und Midchen von Ordensinstituten fernzuhalten,
ihnen einzureden suchen, die Kirche branche heunte die Hilfe und den Tugendeinsatz der Chri-
sten, die als Eheleute das Leben mit den andern Menschen in der Welt teilen, notwendiger
als den der Priester und gottgeweihten Jungfrauen, die durch ihre Keuschheitsgelibde der
menschlichen Gesellschaft gleichsam entzogen wiirden. Dafl diese Ansicht, Ehrwiirdige Brii-
. der, durchaus falsch und dnflerst gefdhrlich ist, mnfl jeder sehen.

Wir wollen gewiff nicht in Abrede stellen, dafl katholische Eheleute, gleichgiiltig wo sie
sind und in welchen Verhiltnissen sie stehen, durch das Beispiel ihres christlichen Lebens
und das Zeungnis ihrer Tugend reiche und heilsame Friichte bringen kénnen. Wer aber
deshalb den Rat gibt, es sei wilnschenswerter, in der Ehe zu leben, als sich ganz Gott zu
weihen, der verwirrt und verkehrt zweifellos die rechte Ordnung der Dinge. Es ist Unser
dringender Wunsch, Ehrwiirdige Briider, daf die schon Vermihlten und die Brantlente
iiber ihre schwere Verpflichtung nnterrichtet werden, nicht nur die bereits vorhandene Nach-
kommenschaft gnt und sorgfaltig zu erzichen, sondern anch durch das Bekenntnis ihres Glan-
bens und das Beispiel ihres Lebens die Mitmenschen nach Vermégen zu f6rdern. Denen
aber, die darauf ausgehen, junge Menschen vom Eintritt ins Seminar oder in religiése Orden
und Genossenschaften und von der Ablegung der heiligen Gelibde dadurch abzuhalten,
dafl sie ihnen zureden, sie kénnten in der Ehe als Familienviter und Familienmiitter durch
ein offenes und fiir alle Welt sichtbares Bekenntnis ihres christlichen Lebens héhere religidse
Werte erreichen, ihnen allen kénnen Wir aus der Gewissensverpflichtung, die Uns Unser
Amt auferlegt, Unsern scharfen Tadel nicht ersparen. Sie wiirden wahrscheinlich besser und
richtiger daran tun, die zahllosen Eheleute aunfs dringendste zn Werken eines eifrig mit-
helfenden Laienapostolats zu ermahnen, als dafl sie die jungen Menschen ~~ heute leider
nicht viele ~—, die sich dem Dienst Gottes weihen wollen, von der Jungfranlichkeit abzu-
halten sich bemiithen. Dazn schreibt treffend der hl. Ambrosins: ,Immer war es die gnaden-
volle Anfgabe der Priester, den Samen der Unschuld ausznstrenen und die Sehnsucht nach
der Jungfriulichkeit zn wedken 2.

Wir glauben ferner daran erinnern zu sollen, dafl es durchaus falsch ist, zu behaupten, dafl
diejenigen, die sich vollkommener Keuschheit geweiht haben, sozusagen anflerhalb der
menschlichen Gemeinschaft stinden. Sind denn die gottgeweihten Jungfrauen, die ihr Le-
ben im Dienst der Armen und Kranken ohne Unterschied von Herkunft, sozialer Stellung
oder Glaubensbekenntnis, widmen, nicht mit deren Elend und Schmerzen innig verbunden,
und fihlen sie nicht eine so zarte Liebe zu ihnen, als ob sie ihre Miitter wiren? Und iibt nicht
der Priester nach dem Beispiel seines gottlichen Meisters das Amt des guten Hirten aus, der
seine Schafe kennt und sie bei Namen nennt (vgl. Job 10, 14; 10, 8). Nun haben aber diese
Priester und Ordensleute ans der von ihnen geiibten vollkommenen Keunschheit die Kraft,
allem zu entsagen und alle mit der Liebe Christi zu liebén. Und auch die, die ein beschauli-
ches Leben fithren, tragen durch ihr Gebet und ihre Fiirbitte wie auch durch das Opfer ihrer
selbst, das sie Gott fiir das Heil der iibrigen darbringen, wahrhaftig viel zam Wohle der
Kirche bei; ja, wenn sie sich bei der heutigen Lage der Dinge dazu noch den Werken des
Apostolates und der Nichstenliebe widmen, nach den Grundsitzen, die Wir in dem Apo-
stolischen Schreiben Sponsa Christi®® aufstellten, verdienen sie anch auns diesem Grunde
hochste Anerkennung; man kann auch nicht sagen, dafl sie der menschlichen Gemeinschaft
fernstehen, wo sie doch in dieser zweifachen Weise fiir das geistliche Wohl der Mitmenschen
arbeiten.

42 De virginitate, 5,26 (PL 16, 272).
3 Vgl. AAS 43 (1951) 20.



214 Aus dem Leben der Kirche

1. Berufung und Erziehung zur Jungfraulichkeit

Nun kommen Wir, Ehrwiirdige Briider, za den praktischen Folgerungen, die sich aus der
Lehre der Kirche iiber die hohe Bedeutung der Jungfriulichkeit ergeben.

Vor allem ist offen zu erkliren: aus der héheren Vollkommenheit, die der Jungfraulichkeit
gegeniiber der Ehe zuzuerkennen ist, folgt nicht, dafl jene zur Erreichung der christlichen
Vollkommenheit notwendig ist. Es kann auch ohne die gottgeweihte Keuschheit eine wirk-
liche Heiligkeit des Lebens geben; das bezeugt die grofle Zahl heiliger Manner und Frauen,
welche die 6ffentliche Verehrung der Kirche geniefen, und die trewe Ehegatten gewesen sind
und als ausgezeichnete Familienviter und Familienmiitter ein herrliches Beispiel gegeben ha-
ben; ja, es kommt nicht selten vor, dal man Eheleute trifft, die mit groflem Eifer nach christ-
licher Vollkommenheit streben.

Auferdem ist zu bemerken, dafl Gott nicht alle Christen durch ein Gebot der Jungfriulich-
keit verpflichtet, wie es ja auch der hl. Paulus lehrt: ,Was die Jungfraven betrifft, so habe
ich kein Gebot vom Herrn, ich gebe aber einen Rat“ (1 Kor 7, 25). Zur vollkommenen Keusch-
heit werden wir nur durch einen Rat bewogen, da sie ja die, ,denen es gegeben ist* (Mt
19, 11), sicherer und leichter zu der von ihnen erstrebten evangelischen Vollkommenheit und
zum himmlischen Reiche zu fithren vermag; darum wird sie, wie der hl. Ambrosius richtig
bemerkt, ,nicht auferlegt, sondern vorgelegt®®.

Aus diesem Grund verlangt einerseits die vollkommene Keuschheit von den Christen die
freie Entscheidung, bevor sie sich Gott ganz anbieten und weihen; anderseits erbittet sie von
Gott selbst das iibernatiirliie Geschenk und die ibernatiirliche Gnade (vgl. 1 Kor 7,7).
Schon der gottliche Erléser erinnert uns, wenn er sagt: ,Nicht alle fassen dieses Wort,
sondern nur die, denen es gegeben ist... Wer es fassen kann, der fasse es* (Mt 19, 11.12).
In aufmerksamer Erwigung dieser Worte Christi ermahnt der hl. Hieronymus alle, daf
,jeder seine Krifte berechne, ob er die Vorschriften der Jungfraulichkeit und Keuschheit
erfiillen kénne. Denn an sich ist die Keuschheit voller Liebreiz und anziehend fiir jeden.
Es sind aber die Krifte in Betracht zu ziehen, damit der, der es fassen kann, sie erwihle.
Die Stimme des Herrn klingt wic eine Mahnung und als ob einer seine Soldaten zum Lohn
der Keuschheit anfeuerte. Wer es fassen kann, der fasse es: wer kimpfen kann, der kdmpfe,
der iiberwinde und triumphiere“43.

Die Jungfraulichkeit ist nimlich eine schwierige Tugend: um sie zu dben, ist nicht nur der
feste und ausdriickliche Vorsatz notwendig, ganz und fiir immer auf die rechtméfligen Freuden
der Ehe zu verzichten, sondern auch iiber die widerstrebenden kérperlichen und seelischen
Regungen stindig zu wachen, sie in miihevollem Ringen zu zdhmen nund zu beschwichtigen,
die Lockungen der Welt zu fliechen und die Angriffe des bosen Feindes zuriickzuschlagen.
Wie wahr ist darum das Wort des hl. Chrysostomus: ,, Wurzel und auch Frucht der Jung-
fraulichkeit ist ein Leben des Gekreuzigtseins“%, Denn die Jungfraulichkeit ist nach dem
hl. Ambrosius eine Art Opfer und der jungfriuliche Mensch selbst ,ein Opfer der Ziichtig-
keit, ein Opfer der Keuschheit“?”. Der heilige Bischof Methodius von Olymp vergleicht die
Jungfraven sogar mit Blutzeugen?$, und Gregor der Grofie lehrt, die vollkommene Keusch-
heit ersetze das Martyrium: ,Denn, wenn es auch keine Verfolgung gibt, so hat unsere
friedliche Zeit dennoch ihr Martyrium, da wir ja in unserem Herzen mit dem geistigen
Messer nnsere fleischlichen Begierden toten, wenn wir auch unseren Hals nicht dem Schwert
des Henkers aufliefern“®. Darum verlangt die gottgeweihte Keuschheit tapfere und vor-
nehme Seelen, die ,des Himmelreiches wegen® (Mt 19, 12) zu kimpfen und zu siegen bereit
sind.

1 De viduis. 12,72 (PL 16, 256); vgl. Cypr., De habitu virginum 23 (PL 4, 463).

15 Comment. in Mt. 19,12 (PL 26,136). %8 De virginitate 80 (PG 48, 592).

4 De virginitate 1, 11,65 (PL 16, 206).

8 Convivium decem virginum, Orat. 7,3 (PG 18, 128—129).

19 Hom, in Evang. 1,3, 4 (PL 76, 1089).



Aus dem Leben der Kirche 215

Bevor sie darum diesen duferst steilen Weg einschlagen, sollen alle, die aus Erfahrung
wissen, daB sie auf diesem Gebiet an allzu grofier Schwidhe leiden, mit Demut die Mahnung
des Apostels Paulus horen: ,Wenn sie aber nicht enthaltsam sein kénnen, so mégen sie
heiraten. Es ist doch besser zu heiraten, als (vor Begierde) zu brennen® (1 Kor 7,9). Fir
viele ist nimlich die Last stindiger Enthaltsamkeit zu schwer, als dal man sie ihnen an-
raten kénnte. Ebenso sollen die Priester, die das wichtige Amt haben, jungen Menschen, die
versichern, dafl sie eine gewisse Neigung zom Priestertum oder zum Ordensstand verspiiren,
zu raten, diese anhalten, die Frage sorgfiltig zu priiffen, damit sie keinen Weg einschlagen,
von dem nicht zu hoffen ist, daB sie ihn sicher und gliicklich bis zum Ende zuriicklegen kén-
nen. Sie sollen die Tauglichkeit dazu klug abwigen und gegebenenfalls das Urteil erfahrener
Mainner einholen; wenn dann aber, besonders nach den Erfahrungen des fritheren Lebens,
ein ernster Zweifel ungelSst bleibt, sollen sie ihren ganzen Einflufl einsetzen, dafl die Be-
werber von der Wahl des Standes der vollkommenen Keuschheit abstehen und nicht zu den
heiligen Weihen oder den Ordensgelibden zugelassen werden.

Wenn die gottgeweihté Keuschheit auch eine schwierige Tugend ist, so kann sie trotzdem
trew und vollkommen von denen beobachtet werden, die der Einladung Jesu Christi nach
sorgiiltiger Uberlegung groflimiitig entsprechen und alles ihnen Mégliche zur Erreichung
des Zieles tun. Nachdem sie nimlich einmal den Stand der Jungfraulichkeit oder der Ehe-
losigkeit erwihlt haben, werden sie von Gott dieses Gnadengeschenk erhalten, mit dessen
Hilfe sie ihren Vorsatz durchfilhren kénnen. Wenn darum einige ,glauben, die Gabe der
Keuschheit (auch wenn sie sie gelobt haben) nicht zu besitzen“®, so sollen sie deshalb nicht
behaupten, sie kénnten ihren Verpflichtungen hierin nicht entsprechen; ,denn ,Gott befiehlt
. nichts Unmégliches, sondern, wenn er befiehlt, mahnt er, zu tun, was do kannst, und zu
erbitten, was du nicht kannst®! und er hilft, damit du es kannst“®. An diese trostvolle
‘Wahrheit erinnern Wir auch die, deren Wille durch nervse Storungen geschwicht ist und
denen manche Arzte, zuweilen auch katholische — unter der schénklingenden Begriindung,
sie kénnten ohne Schaden fiir ihr seelisches Gleichgewicht die Keuschheit nicht bewahren —,
allzu leicht den Rat geben, sich von dieser Verpflichtung befreien zu lassen. Wieviel niitz-
licher und angebrachter wire es, solchen Kranken zur Festigung ihres Willens zu verhelfen
und sie daran zu erinnern, dafl auch ihnen die Keuschheit nicht unméglich sei nach dem
Wort des Apostels: ,Gott ist getreu. Er 1ift euch nicht iiber eure Kraft versucht werden,
sondern schafft mit der Versuchung auch den guten Ausgang, daB ihr sie bestehen kénnt®
(1 Kor 10, 13).

Hilfsmittel, die uns vom gottlichen Erléser selbst empfohlen wurden, unsere Tugend
wirksam zu schiitzen, sind die aufmerksame und stindige Wachsamkeit, mit der wir alles
leisfen, was in unserer Macht steht; auflerdem das anhaltende Gebet, mit dem wir von Gott
erbitten, was wir bei unserer Schwiche nicht erreichen kénnen: , Wachet und betet, damit ihr
nicht in Versuchung fallet; der Geist ist zwar willig, aber das Fleisch ist schwach® (Mt 26, 41).

FEine solche Wachsamkeit, die sich auf jeden Augenblick unseres Lebens und auch auf jeden
Umstand erstreckt, ist uns unumginglich notwendig: ,Denn das Fleisch geliistet wider den
Geist und der Geist wider das Fleisch® (Gal 5, 17). Wenn jemand aber etwas, wenn auch nur
wenig, den kérperlichen Regungen nachgibt, so wird er merken, dafl er leicht in ,Werke des
Fleisches®, die der Apostel aufzihlt (Gal 5, 19—21), und in beschimendere und hifilichere
menschliche Laster fallt.

Darum miissen wir besonders auf die Regungen der Begierden und der Sinne achten und
diese auch in freiwilliger Lebensstrenge und mit kérperlicher Ziichtigung so bezahmen, dafl

'

50 Vgl. Conc. Trid., sess. 24, can. 9.
51 Vgl. Augustin, De natura et gratia 43, 50 (PL 44, 271).
52 Conc. Trid., sess. 6, can. 11.



216 Aus dem Leben der Kirche

wir sie der rechten Vernunft und dem Gesetz Gottes unterwerfen: ,Die aber Christus ange-
héren, haben ihr Fleisch mit seinen Liisten und Begierden ans Kreuz geschlagen® (Gal 5, 24).
Auch der Vélkerapostel gesteht von sich selbst: ,Ich ziichtige meinen Leib und mache ihn mir
dienstbar, damit ich nicht etwa, nachdem ich andern gepredigt habe, selbst verworfen werde®
(1 Kor 9, 27). Alle heiligen Manner und heiligen Frauen wachten sorgsam iiber die Regungen
ihrer Sinne und Begierden und nahmen sie zuweilen in harte Zucht, nach der Lehre des
gottlichen Meisters selbst: ,Ich aber sage euch: Jeder, der eine Frau listern ansieht, hat
in seinem Herzen schon Ehebruch mit ihr begangen. Wenn also dein rechtes Auge dir zum
Argernis wird, so reifl es aus und wirf es von dir. Denn es ist besser, eines deiner Glieder
geht verloren, als dafl dein ganzer Leib in die Hélle geworfen wird“ (Mt 5, 28—29). In dieser
Mahnung verlangt unser Erléser — wie klar ersichtlich ist — vor allem, daf wir der Siinde
nicht einmal in Gedanken nachgeben und festen Willens alles von uns fernhalten, was diese
schénste Tugend auch nur im geringsten beflecken kénnte. In diesem Punkt kann keine Sorg-
falt, keine Strenge grofl genng sein. Wenn einé schwache Gesundheit oder andere Griinde
jemandem keine gréferen kérperlichen Strengheiten gestatten, so entschuldigen sie ihn doch
niemals von der Wachsamkeit und inneren Selbstiiberwindung.

Hierzu ist noch zu bemerken, was iibrigens auch Lehre der heiligen Vater® und Kirchen-
lehrer® ist, dafl unser Bemiihen, die Lockungen der Siinde und den Amreiz der Begierden
zu iiberwinden, am leichtesten gelingt, wenn wir nicht direkt den Kampf gegen sie auf-
nehmen, sie vielmehr nach Kriften flichen. Zum Schutz der Keuschheit vermag nach dem
Wort des hl. Hieronymus die Flucht mehr als der offene Kampf: ,Ich fliehe, um nicht zu
unterliegen“®®, Diese Flucht nun ist so zu verstehen, dafl wir nicht nur die Gelegenheiten
zur Siinde sorgféltig meiden, sondern vor allem auch in derartigen Kdmpfen Herz und Sinn
auf das richten, was Gottes ist, ganz auf ihn eingestellt, dem wir unsere Jungfriulichkeit
gelobt haben. ,Schant auf die Schonheit eures Geliebten!“ mahnt Aungustin®.

Diese Flucht und cifrige Wachsamkeit, durch die wir uns sorgfiltig von den Gelegenhei-
ten zur Siinde fernhalten miissen, wurden von den heiligen Minnern und Franen aller
Zeiten fiir die beste Art gehalten, anf diesem Gebiet zum Siege zu kommen; heute jedoch
scheinen micht alle dieser Ansicht zun sein. Manche meinen niamlich, alle Christen, besonders
aber die Diener des Heiligtums, seien nicht wie in frilheren Zeiten von der Welt abzu-
sondern, wie sie sich aunsdriicken, sondern miiffiten mitten in der Welt stehen und darum
notwendigerweise das Wagnis auf sich nehmen und ihre Reinheit auf die Probe stellen,
damit sich auf diese Weise klar zeige, ob sie eine starke Widerstandskraft haben oder nicht;
darum sollten die jungen Kleriker alles sehen, um sich daran zu gewéhnen, alles gelassenen
Sinnes zu betrachten und sich so unempfindlich zu machen gegeniiber allen Reizen. Darnm
behaupten sie auch unbedenklich, die jungen Leute kénnten ohne Scheu frei alles anschauen,
was sich ihnen darbiete; sie kénnten das Kino besuchen, auch von der kirchlichen Zensur
verbotene Filme; sie konnten alle Zeitschriften einschen, auch die unsittlichen; ja auch die
Licbesromane lesen, die im Verzeichnis der verbotenen Biicher anfgefiihrt werden oder
schon vom Naturrecht verboten sind. Dies halten sie fiir erlaubt, weil sie meinen, diese
Schauspicle und Schriften seien die geistige Nahrung der grofien Masse, deren Denken und
Fithlen die verstehen miif8ten, die ihr helfen wollten. Es ist aber leicht einzusehen, dal dies
ein falscher und duferst schidlicher Grundsatz fiir die Heranbildung des Klerus und fiir die
Anleitung zur Heiligung des ihm anvertrauten Berufs ist. Denn, ,wer die Gefahr liebt,
kommt darin um“ (Ekkl 3, 27); hierzu paBt gut die Mahnung Angustins: ,Behauptet nicht,

% Vgl. Caesar. Arelat., Sermo 41 (ed. G. Morin, Meredsous, 1937, I, 172).

54 Vgl. Thomas, In Ep. I ad Cor. VI, 3.; Franciscus Sales., Introduction ¢ la vie dévote
IV, 7; Alph. a Liguori, La vera sposa di Gestt Cristo, 1, 16; 15, 10.

5 Contra vigilant. 16 (PL 23, 352).

% De sancta virginitate 54 (PL 40, 428).



Aus dem Leben der Kirche 217

ihr habet reine Herzen, wenn ihr unreine Augen habt, da das unreine Auge der Bote eines
unreinen Herzens ist“3.

Zweifellos hat diese unheilvolle Handlungsweise ihren Grund in einer grofien Gedanken-
verwirrung. Wohl hat Christus der Herr zu den Aposteln gesprochen: ,Ich habe euch in die
Welt gesandt“ (Joh 17, 18), aber vorher hatte er von ihnen gesagt: ,Sie sind nicht von der
Welt, wie auch ich nicht von der Welt bin“ (ebd. 16), und er bat seinen himmlischen Vater:
,Ich bitte nicht, dafl du sie aus der Welt nimmst, sondern daf} du sie vor dem Bésen be-
wahrst® (ebd. 15). Um die Priester vom Anreiz zum Bésen fernzuhalten, der alle, die mitten
in der Welt leben, leicht erfafit, hat die Kirche, die nach den Grundsidtzen Christi lebt,
geeignete und weise Richtlinien® aufgestellt, durch welche die Heiligkeit ihres Lebens hin-
reichend genug vor den Sorgen und Vergniignngen der Weltmenschen geschiitzt wird.

Weil nun der junge Klerus zum geistlichen Leben und zur Vollkommenheit des Priesters
oder Ordensmannes erzogen werden soll, ist er mit noch mehr Grund von der Unruhe der
Welt fernzuhalten, bevor er zum Kampfe auszieht; er soll fir lingere Zeit im Priester-
seminar oder im Studienhaus seines Ordens Aufnahme finden; dort soll er gewissenhaft
unterwiesen und sorgfiltig darin geschult werden, allmihlich und klug an die Gegenwarts-
fragen heranzutreten und sie kennenzulernen nach den Richtlinien, die Wir selbst in der
Apostolischen Unterweisung Menti Nostrae®® gegeben haben. Denn welcher Girtner wird
seine Setzlinge, die wohl gut ausgelesen, aber noch zart sind, darum dem Unwetter aus-
setzen, damit sie eine Probe ihrer Stirke liefern, die sie iiberhaupt noch nicht besitzen? Zég-
linge eines Priesterseminars und junge Ordensleute sind aber mit einer jungen und zarten
Baumpflanzung zu vergleichen, die man noch schiitzen und Schritt fiir Schritt zum Wider-
stehen und Kédmpfen schulen muf.

Richtiger und niitzlicher handeln die Erzieher der zum Heiligtum bernfenen Jugend,
wenn sie dem Herzen der jungen Menschen die Vorschriften christlicher Schamhaftigkeit ein-
schirfen, die soviel zur Bewahrung der jungfriulichen Unversehrtheit beitrigt und die man
wirklich die Klugheit der Keuschheit nennen kann. Die Schamhaftigkeit sicht ja die herein-
brechende Gefahr voraus, sie verbietet, sich der Gefahr auszusetzen, und gebietet, auch
jenen Umstinden aus dem Weg zu gehen, die ein weniger Kluger nicht fliebt. Schlechte und
weniger ehrbare Reden liebt sie nicht, vor Unziemlichkeiten, auch nur im kleinen, scheut
sie zuriick und hitet sich sorgfiltig vor verdichtiger Vertraulichkeit mit Personen des an-
deren Geschlechts, da sie den Geist bestimmt, dem Kérper die gebithrende Ehrfurcht zu er-
weisen, weil er Glied Christi (vgl. 1 Kor 6, 15) und Tempel des Heiligen Geistes ist (ebd. 19).
Wer das duristliche Zartgefiihl besitzt, verabscheut jede Siinde der Unreinheit und zieht sich
sogleich von ihr zuriick, so oft er von ihren Lodungen angezogen wird.

Die Schamhaftigkeit gibt auch den Eltern und Erziehern geeignete Worte ein, um damit
das Gewissen der Jugend in Dingen der Herzensreinheit zu bilden. ,Deshalb ist®, wie Wir
vor nicht langer Zeit in einer Ansprache bemerkten, ,dieses Zartgefiihl nicht so zu ver-
stehen, als ob es einem stidndigen Schweigen iber diesen Gegenstand gleichkomme, und
bei der sittlichen Erzichung nicht einmal in ruhig-niichterner und vorsichtiger Weise je von
ibm die Rede sein dirfe“8. Doch halten es heute manche Lehrer und Erzieher allzu oft fiir
ihre Aufgabe, unschuldige Knaben und Midchen auf eine Weise in die Geheimnisse des
Werdens des menschlichen Lebens einzufithren, die ihre Schamhaftigkeit verletzt. Es sind
auf diesem Gebiet der richtige Takt und das richtige Mafl anzuwenden, wie sie von der
christlichen Schamhaftigkeit gefordert werden.

5 Epist. 211,10 (PL 33, 961).

8 Vgl. CIC, can. 124—142. Vgl. B. Pius PP, X. Exhort. ad cler. cath. Haerent animo,
AAS 41 (1908) 565~573; Pius PP. X1, Litt. enc. Ad catholici sacerdotii fastiginm, AAS 28
(1986) 28—30; Pius XII, Adhort. apost. Menti Nostrae, AAS 42 (1950) 692—694.

5 Vgl AAS 42 (1950) 690—691.

& Alloc. Magis quam mentis, d. 23. Sept. 1951 (AAS 43, 1951, 736).



. 218 Aus dem Leben der Kirche

Dieses keusche Zartgefiih]l aber wird von der Gottesfurcht gendhrt, das heifit, von jener
Kindesfurcht, die, begriindet auf der Tugend tiefer christlicher Demut, uns vor allem, was
Siinde ist, sorgsamst zuriickschrecken 1af8t; Unser Vorgéinger, der heilige Papst Klemens 1.,
driickt diesen Gedanken so aus: ,Wer im Fleische keusch ist, rithme sich nicht, da er weif},
daff jemand anders ihm diese Gabe schenkt“®. Was aber die christliche Demut fiir die
Bewahrung der Jungfraulichkeit bedeutet, hat vielleicht niemand lichtvoller gelehrt als
Augustin: ,Weil die immerwéihrende Enthaltsamkeit®, so sagt er, ,und vor allem die Jung-
fraulichkeit ein grofles Gut darstellt bei den Heiligen Gottes, so mufl man sich mit grofiter
Wadhsamkeit davor hiiten, es durch Stolz zu verderben... Je héher ich dieses Gut ein-
schitze, desto mehr bin ich in Sorge, dafl es durch Stolz wie durch einen Dieb verloren gehe.
Kein anderer schiitzt das Gut der Jungfriulichkeit als Gott selbst, der es gegeben, und ,Gott
ist die Liebe‘ (1 Joh 4, 8). Der Wachter der Jungfraulichkeit also ist die Liebe; die Burg
dieses Wichters aber ist die Demut“%2.

Etwas anderes ist dariber hinaus sehr zu beachten, daf nidmlich zur Bewahrung der un-
versehrten Reinheit weder die Wachsamkeit noch das Zartgefilhl geniigen. Es sind dazu
Hilfen nétig, die wesentlich iiber die Krifte der Natur herausgehen: das Gebet zu Gott, die
Sakramente der Bufle und der Eucharistie, sowie eine glithende Liebe zur Muttergottes.

Nie darf man vergessen, dafl die vollkommene Keuschheit ein erhabenes Geschenk Gottes
ist. Hierzu bemerkt treffend der hl. Hieronymus: ,Denen ist es gegeben worden (vgl. Mt
19, 11), die es erbaten, die danach verlangten, die sich bemithten, es zu empfangen. Jedem
nimlich, der bittet, wird gegeben, und wer sucht, wird finden, wer anklopft, dem wird auf-
getan werden (Mt 7, 8)“®. Vom frommen Gebet, so fiigt der hl. Ambrosius hinzu, hangt die
bestindige Treue der Jungfrauen gegen den gottlichen Brautigam ab%. Und der hl. Alfons
von Liguori lehrt in seiner grofen Frommigkeit, es gebe kein notwendigeres und sichereres
Mittel zur Uberwindung der Versuchungen gegen die schéne Tugend der Reinheit, als sich
sofort im Gebet zu Gott zu fliichten®.

Doch mufl zum Gebet das Sakrament der Bufle hinzukommen, das, haufig und eifrig als
geistliches Heilmittel angewandt, uns reinigt und heilt; ebenso das eucharistische Brot, das
ja nach der Versicherung Unseres unvergefllichen Vorgingers, Papst Leo XIII., das beste
~Mittel gegen die Begierde® ist%. Je reiner und keuscher das Herz, um so mehr hungert es
nach diesem Brot, aus dem es die Kraft schépft zum Widerstand gegen alle Reize zur Siinde
der Unreinheit, und desto inniger wird es mit dem géttlichen Brautigam vereint: ,Wer mein
Fleisch i}t und mein Blut trinkt, der bleibt in mir und ich in ihm“ (Joh 6, 57).

Ein wirklich ausgezeichneter und im Laufe der Jahrhunderte immer und immer wieder
durch Erfahrung erprobter Weg, die unversehrte und vollkommene Reinheit zu bewahren
und zn pflegen, ist die echte und glihende Liebe zur jungfriulichen Gottesmutter. Sie um-
fafit sozusagen alle anderen Kraftquellen; denn wer von ihr ehrlich und tief durchdrungen
ist, der fiihlt sich zweifellos heilsam angetrieben, zu wachen, zu beten, zur Beichte zu gehen
und sich dem Tisch des Herrn zu nahen. Darum ermuntern wir in viterlicher Liebe alle
Priester, Ordensminner und Ordensfrauen, sich unter den besonderen Schutz der hehren
Gottesmutter zu stellen, der Jungfrau der Jungfrauen, ,der Lehrerin der Jungfriulichkeit®,
nach einem Wort des hl. Ambrosius®; sie ist die machtige Mutter besonders fiir jene, die
sich ganz dem Dienste Gottes iibergeben und geweiht haben.

81 Ad Corinthios 38,2 (ed. Funk-Diekamp, Patres Apostolici 1, 148).

%2 De sancta virginitate 33, 51; (PL 40, 415, 426); vgl. cc. 31—32, 38 (412—415, 419).
8 Comm. in Mt. 19,11 (PL 26, 135).

84 De virginibus 111, 4, 18—20 (PL 16, 225).

85 Pratica di amar Gesu Cristo, 17, 7—16.

8¢ Enc. Mirae caritatis, 28. Maii 1902 (AL 22, 1902—1903).

$7 De institutione virginis 6, 46 (PL 16, 320).



Aus dem Leben der Kirche 219

Dafl die Jungfriulichkeit durch sie ihren Anfang nahm, bemerkt schon Athanasius®, und
Augustin lehrt es klar mit den Worten: ,Die Wiirde der Jungfriulichkeit nahm ihren Ur-
sprung von der Mutter des Herrn“®®. Nach dem Vorbild des gleichen Athanasius™ stellt der
hl. Ambrosius das Leben der Jungfrau Maria den Jungfrauen als Vorbild hin: ,Eifert ihr
nach, meine Téchter™ ... Mariens Leben sei euch ausdrucksvolles Bild der Jungfraulichkeit,
aus dem, wie aus einem Spiegel, die Schonheit der Keuschheit und das Wesen der Tugend
widerstrahle. Dorther nehmt euer Lebensideal, in dem ausdriicklich und beispielhaft gelehrt
wird, was ihr verbessern, was ihr entfalten und woran ihr festhalten sollt... Sie ist das Bild
der Jungfraulichkeit. Marieus Leben war so, dafl es Richtschnur ist fiir alle?. .. So soll also
Maria die Ordnung des Lebens gestalten“?. ,Ihre Gnade ist so reich, dafl sie nicht nur die
cigene Jungfriulichkeit bewahrte, sondern auch die von ihr Heimgesuchten mit dem Ehren-
zeichen der Unversehrtheit beschenkte“™. Wie berechtigt ist darum auch der andere Aus-
spruch des hl. Ambrosius: ,Welch ein Reichtum ist doch die Jungfraulichkeit Mariens!“?
Wegen dieses Reichtums ist auch fiir die Ordensschwestern, die Ordensminner und die
Priester von heute die Betrachtung der Jungfraulichkeit Mariens von groflem Nutzen, um
der Keuschheit des eigenen Standes treuer und vollkommener nachzuleben.

Ihr sollt euch aber, gelicbte S6hne und Téchter, nicht damit begniigen, die Tugenden der
allerseligsten Jungfrau Maria zu betrachten; eilt mit grofitem Vertrauen zu ihr nach dem
Rat des hl. Bernhard, der uns mahnt: ,Suchen wir die Gnade, und suchen wir sie durch
Maria“®. Stellt ihr ganz besonders die Sorge fiir euer geistliches Leben und eure Vervoll-
kommnung jetzt im Laufe des Marianischen Jahres anheim, nach dem Beispiel des hl. Hie-
ronymus, der sagte: ,Meine Jungfraulichkeit ist geweiht in Maria und Christus“".

IV. Mahnung zur Hochschitzung und Pflege der Jungfriulichkeit

In den groflen Schwierigkeiten, die heute die Kirche zu meistern hat, erfiillt es Uns, den
Obersten Hirten, mit tiefem Trost, Ehrwiirdige Briider, zu sehen, daf die Jungfraulichkeit
in der Welt in Bliite steht und auch heute, wie in fritheren Zeiten, hoch geehrt wird, unge-
achtet der Irrtiimer, von denen Wir gesprochen haben, die aber, so hoffen Wir, bald wieder
voritbergehen.

Trotzdem gestehen Wir, daf Unsere Freude in etwa von Trauer iiberschattet ist: Wir
wissen ndmlich, dafl in nicht wenigen Lindern die Zahl derer von Tag zu Tag abnimmt, die
auf gottlichen Ruf hin den Stand eines jungfriulichen Lebens erwihlen. Da Wir die be-
sonderen Griinde dafiir bereits oben ausfithrten, brauchen Wir darauf nicht wieder zuriick-
zukommen. Wir vertrauen aber darauf, dafl die Jugenderzicher, die in dieser Frage geirrt
haben, ihre Irrtimer moglichst bald erkennen und davon abriicken; darum sollen sie es sich
auch angelegen sein lassen, sie wieder gutzumachen und alles daran zu setzen, denen, die
sich durch einen ibernatiirlichen inneren Zug zum Priestertum oder zum Ordensleben be-
rufen fiiblen und die ihrer Sorge anvertraut sind, mit allen Mitteln zu helfen, ihr hohes
Ziel zu erreichen. Mége es gliicklich sich ereignen, dafl neue und gré8ere Scharen von Prie-
stern, Ordensmiunern und Ordensschwestern, an Zahl und Tugend den gewaltigen Be-
diirfnissen der Kirche gewachsen, moglichst bald ausziehen, den Weinberg des Herrn zu
bebauen. :

%8 De virginitate (ed. Th. Lefort, Muséon, 42 [1929] 247).

% Serm. 51, 16, 26 (PL 38, 348). 7 Ebd., S. 244,

" De institutione virginis 14, 87 (PL 16, 328).

2 De virginibus, 11, 2, 6. 15 (PL 16, 208. 210).

2 Ebd., 3,19 (PL 16, 211).

7 Ambros., De institut. virginis 7, 50 (PL 16, 319).

% Ebd., 13,81 (PL 16, 339).

8 In nativitate B. Mariae Virginis, Sermo de aquaeductu 8 {PL 183, 441—442).
7 Epist. 22, 18 (PL 22, 405).



220 Aus dem Leben der Kirche

Wir ermahnen ferner im Bewufltsein Unseres Apostolischen Amtes die Familienviter und
-miitter, dem Dienste Goites gern die Kinder zu opfern, die dazu berufen sind. Wenn ihnen
das einige Last, Trauer und Widerstreben verursacht, dann sollen sie aufmerksam die
‘Worte bedenken, mit denen Ambrosius die Miitter von Mailand ermahnte: ,Von so manchen
Jungfraven weil ich, dafl sie entschlossen sind, aber dafl sie von ihren Miittern daran ge-
hindert werden, auch nur aus dem Hause zu gehen... Wenn eure Téchier einem Manne
ihre Liebe schenken wollten, so konnten sie nach dem Gesetz den wahlen, den sie wiinschten.
‘Wenn sie also Menschen wahlen diirfen, sollten sie dann Gott nicht wahlen diirfen?“?®

Die Eltern mégen bedenken, welche Ehre es fiir sie ist, zu sehen, wie ihr Sohn zum Priester
geweiht wird oder ihre Tochter dem géttlichen Briutigam ihre Jungfriulichkeit gelobt.
Uber die gottgeweihten Jungfrauen sagt derselbe Bischof von Mailand: ,lhr habt es ge-
hort, ibr Eltern. .., eine Jungfrau ist ein Geschenk Gottes, eine Weihegabe des Vaters, ¢in
Priesterdienst der Keuschheit. Eine Jungfrau ist eine Opfergabe der Mutter, tdglich darge-
bracht zur Verschnung der Macht Gottes“?%.

Bevor Wir nun aber, Ehrwiirdige Briider, Unsere Betrachtungen beschlieBen, mochten Wir
Unsere ganze Aufmerksamkeit in besonderer Weise den Ménnern und Frauen zuwenden,
die, dem Dienste Gottes geweiht, in nicht wenigen Lindern harte und wnheilvolle Ver-
folgungen erdulden. Sie sollen sich die gottgeweihten Jungfrauen der Urkirche zum Beispiel
nchmen, die fir ihre Jungfraulichkeit starkmiitig und unbesiegt ins Martyrium gingen®?.

Sie sollen in ihrem einmal gefafiten heiligen Entschluff, Christus zu dienen, tapferen
Herzens ,bis zum Tode® (Phil 2, 8) ausharren und sich vor Augen halten, dafl ihre Angste,
Drangsale und Gebete iiberaus wertvoll sind vor Gott, um sein Reich in ihrer Heimat und in
der gesamten Kirche aufzurichten; ebenso sollen sie gewifl sein, dafl die, welche ,dem Lamme
folgen, wohin es geht“ (Offb 14, 4), in Ewigkeit ein ,neues Lied“ (ebd. 14, 3) singen werden,
das kein anderer singen kann.

Gegen sie, die Priester sowoh! wie die Ordensménner und gottgeweihten Jungfrauen, die
ihren Glauben standhaft bekennen bis zum Martyrium, hegen Wir in Unserm Herzen Ge-
fuhle vaterlicher Liebe und Teilnahme. Und nicht nur fir sie, sondern fiir alle, die sich wo
immer auf der Welt dem Dienste Gottes hingeben und weihen, bitten Wir flehentlich zu
Gott, da er sie ermutige, stirke und troste; und euch alle, Ehrwiirdige Briider, wie auch
eure Gldubigen mahnen Wir eindringlich, mit Uns im Gebet ihnen den géttlichen Trost, die
gottlichen Gaben und Hilfen zu erbitten, deren sie alle so notwendig bediirfen.

Vermittler dieser géttlichen Gaben und Beweis Unseres besonderen Wohlwollens soll der
Apostolische Segen sein, den Wir euch, Ehrwiirdige Briider, den iibrigen Dienern des Heilig-
tums und den gottgeweihten Jungfrauen, besonders aber denen, ,die Verfolgung leiden um
der Gerechtigkeit willen® (Mt 3, 10), und allen euren Christgldubigen aus der Fiille des
Herzens im Herrn erteilen.

8 De virginibus 1, 10, 58 (PL 16, 205).
1 Ebd., 7,82 (PL 16, 198).
8 Vgl. Ambros., De virginibus 11, 4, 32 (PL 16, 215—2186).





