
EINÜBUNG     UND   WEISUNG 

Von Seiner Fülle empfangen wir alle • durch Maria 

Eine Betrachtung 

Und am dritten Tag war eine Hochzeit zu Rana in Galiläa, und die Mutter 
Jesu war dort. Es war aber auch Jesus zur Hochzeit geladen samt seinen Jün- 
gern. Als es an Wein gebrach, sagte die Mutter Jesu zu ihm: •Sie haben keinen 
Wein!" Und Jesus sagte ihr: •Was bittest du mich, Frau? Meine Stunde ist 
noch nicht gekommen". Seine Mutter sagte zu den Dienern: •Was er euch etwa 
sagt, das tuet!" Es waren aber dort sechs steinerne Krüge aufgestellt für die 
bei den Juden übliche Reinigung; jeder faßte zwei bis drei Maß. Jesus sagte 
zu ihnen: •Füllet die Krüge mit Wasser!" Und sie füllten sie bis oben hin. 
Und er sagte zu ihnen: •Schöpfet jetzt und bringet dem T afelmeister!" Sie 
aber brachten. Als aber der Tafelmeister das zu Wein gewordene Wasser ge- 
kostet hatte, ohne von seiner Herkunft zu wissen • die Diener jedoch, die das 
Wasser geschöpft hatten, wußten darum •, rief der Tafelmeister den Bräuti- 
gam und sagte zu ihm: •Jederman setzt zuerst den guten Wein vor, und wenn 
sie trunken sind, den geringeren. Du hast den guten Wein bis jetzt aufbe- 
wahrt!" Hiermit machte Jesus den Anfang seiner Zeichen, zu Kana in Gali- 
läa. Und er offenbarte seine Herrlichkeit, und seine Jünger glaubten an ihn 
(Joh 2,1•11). 

Die Landsleute und Zeitgenossen Jesu gerieten mehr oder weniger alle unter den Bann 
des großen Wundertäters. Aber die meisten von ihnen blieben bei dem sensationellen Er- 
lebnis, bei der irdischen Wohltat der Heilung oder der Sättigung stehen. •Ihr suchet mich, 
nicht weil ihr Zeichen gesehen habt, sondern weil ihr von den Broten gegessen habt und satt 
geworden seid" (Joh 6, 26). Die Wunder Jesu aber sind Wohltaten, die über sich selbst 
hinausweisen und auf etwas Höheres hindeuten, das durch sie und in ihnen erkannt und 
angeschaut werden soll. So ist auch das Kanawunder Zeichen einer bleibenden, allumfassen- 
den, überirdischen Wirklichkeit. •Hiermit machte Jesus den Anfang seiner Zeichen", sagt 
der Evangelist. Mittelpunkt des auszudeutenden Zeichens ist natürlich Jesus selber mit 
seiner wunderbaren Gabe. Aber auch Maria, seine Mutter, die hier so bedeutungsvoll neben 
ihm steht, ist von dem Zeichen nicht ausgeschlossen. Wir werden in der Betrachtung die 
Zeichensprache des Kanageschehens zunächst zu verstehen suchen, um zu wachsen im Glau- 
ben. Die gläubige Erkenntnis hinwiederum wird uns unter den Augen unserer großen 
Mittlerin und Mutter liebend und verlangend in neue Berührung mit Jesus, unserm Herrn, 
und seiner lebendig machenden Gnade bringen. 

/. Ganz der Sohn des Vaters 

•Er offenbarte seine Herrlichkeit". Die Herrlichkeit Jesu ist die Herrlichkeit •des Ein- 
geborenen vom Vater" (1, 14). Wenn diese Herrlichkeit in Kana erschienen ist (Epiphanie!), 
dann muß etwas von der Art des Vaters im Tun Jesu sichtbar geworden sein. Gott ist der 
allmächtige Schöpfer, der aus seiner überfließenden Fülle die Welt ins Dasein entlassen 
hat, diese Welt, so groß, so schön, so voll des vielgestaltigen Lebens; der die Tiere segnete 
und fruchtbar machte, den Menschen als Mann und Frau schuf: •Seid fruchtbar und mehret 
euch! Erfüllet die Erde und machet sie euch Untertan" (Gen 1,28); der unaufhörlich das 
Füllhorn seiner Gaben ausschüttet über alle lebenden Wesen: •Er sendet die Quellen den 



Einübung und Weisung 225 

Bächen zu, die hingehen zwischen den Bergen. Sie tränken alle Tiere des Feldes, die Wild- 
esel stillen daraus ihren Durst. Es wohnen daran die Vögel des Himmels, sie singen hervor 
aus dem Laub. Er tränkt die Berge aus seinen Söllern, von der Frucht seiner Werke wird 
die Erde satt. Er läßt Gras sprießen für das Vieh und Pflanzen zum Nutzen des Menschen, 
daß er Brot aus der Erde ziehe und Wein, der des Menschen Herz erfreut; daß er das Antlitz 
glänzen lasse vom öl, und Brot das Herz des Menschen stärke" (Ps 104, 10•15). Ist Jesus 
der Sohn des Vaters, das ewige Wort, •durch das alles geworden ist" (Joh 1, 3), dann dürfen 
wir das Kundwerden seiner Herrlichkeit darin sehen, daß etwas von seiner Schöpfer- 
herrlichkeit und göttlichen Fülle in Kana greifbar wurde. 

•Am dritten Tag war eine Hochzeit zu Kana in Galiläa". Der dritte Tag ist vom Tag der 
Berufung des Philippus und Nathanael an zu zählen; an ihm war Jesus auch vom Jordan 
nach Galiläa aufgebrochen (vgl. Joh 1, 43). Jesus ist mit seinen Jüngern zur Hochzeit ge- 
laden. Wann immer die Einladung an ihn erging, ob schon vor seinem Aufbruch vom Jordan 
oder erst nach seiner Ankunft in Galiläa, auf jeden Fall hat er in der Voraussicht des Kom- 
menden die Wanderung unternommen. Mit voller Absichtlichkeit hat er für sein erstes 
öffentliches Auftreten im Beisein der Jünger den Rahmen einer Hochzeit gewählt. Er, der 
sich kleidet nach der Sitte des Landes, der das Salböl für sein Haupt nicht verschmäht 
(Lk 7, 46), der Brot ißt und Wein trinkt l(Lk 7, 33 f), er scheut sich auch nicht, mit seinen 
Jüngern zur Hochzeit zu gehen und an den hochzeitlichen Tafelfreuden teilzunehmen. Ob- 
wohl er selbst ehelos lebt, verurteilt er die Ehe doch nicht; durch seine Gegenwart bei der 
Hochzeit anerkennt und ehrt er sie vielmehr als die Grundform menschlicher Gemeinschaft 
und die Keimzelle menschlichen Lebens, die er selber mit dem Vater ins Dasein rief. Aber 

er tut noch mehr! 

Bei einer großen Hochzeit mit ihren vielen Gästen, deren Zahl nicht immer mit Sicherheit 
vorauszusehen war, konnte es vorkommen, daß man sich auch in einem wohlhabenden Hause 
mit dem Wein verrechnete. Das war in Kana geschehen. Der Wein war ausgegangen! Eine 
arge Verlegenheit für die Brautleute! Jesus schafft Abhilfe. Es standen dort sechs steinerne 
Krüge; sie enthielten das Wasser für die verschiedenen Reinigungsgebräuche der Juden. 
Jeder Krug faßte rund 80 bis 120 Liter. Jesus ließ sie von den Dienern bis an den Rand 
füllen. Und nun geschieht das Wunder: Durch einen bloßen Akt seines allmächtigen Willens 
wird das Wasser in Wein verwandelt. Aber was er in aller Stille so unauffällig und un- 
bemerkt gewirkt hat, wird in seiner Wirkung bekannt. Die Diener haben auf Jesu Geheiß 
vom Inhalt der Krüge geschöpft. Der Tafelmeister oder Oberkellner kostet: Es ist der beste 
Wein! Da er seine Herkunft nicht kennt, macht er dem Bräutigam Vorwürfe: Du hast den 
guten Wein bis jetzt aufbewahrt! Die Diener aber wissen um sein Geheimnis; sie sind 
Zeugen der Wundermacht Jesu. Welch ein Geschenk! An die 600 Liter besten Weins, wo 
viel weniger genügt hätte! Die scherzhaft hingeworfene, nicht ganz ernst zu nehmende 
Weinregel des Oberkellners läßt keinen Schluß auf den Zustand der Hochzeitsgäste zu. 
Jesus hat die große Menge guten Weines nicht einer trunkenen Gesellschaft gespendet. Das 
Numinosum, das von ihm und seiner Tat ausstrahlte, mußte den Mißbrauch seiner Gabe 
fernhalten. Sein Tun war ganz von göttlicher Art. Wie Gottes schöpferische Allmacht Sterne 
ohne Zahl an den Himmel setzt, wie sie alljährlich Samenkörner verschwenderisch ausstreut 
und alles, was da lebt, mit Segen erfüllt, so leuchtete auch in Kana die Allmacht und Güte 
seines gottgleichen Sohnes auf: •Der Vater wirkt bis jetzt, und auch ich wirke" (Joh 5, 17). 
Alles göttliche Schöpfungswirken richtet sich aber letztlich auf den Menschen, dem er in der 
Gemeinschaft, vor allem in Ehe und Familie, eine so gesegnete Heimat seines Lebens ge- 
schenkt hat. Daher war es entsprechend, daß auch Jesus, als er seine Göttlichkeit zu offen- 
baren begann, das erste Zeichen auf einer Hochzeit wirkte, durch das er die Fülle seines 
Segens im Schöße einer Familie ausbreitete. Die Jünger verstanden dieses Zeichen; sie sahen 
fortan in Jesus den von Gott Gesandten. Darum faßt der Evangelist das Ereignis noch ein- 



226 Einübung und Weisung 

mal mit den bedeutungsvollen Worten zusammen: •Er offenbarte seine Herrlichkeit, und 
seine Jünger glaubten an ihn". 

Jesus hat aber im Kanawunder sein gottgleiches, menschenfreundliches Wirken nicht ge- 
offenbart, ohne gebeten zu sein von Maria, seiner Mutter. •Und die Mutter Jesu war dort". 
Auch Maria hat sich also nicht gescheut, an der Hochzeitsfeier, mitten unter den Gästen 
sitzend, teilzunehmen. Auf Grund verwandtschaftlicher oder bekanntschaftlicher Beziehungen 
besaß sie offenbar im Hause des Bräutigams eine Vertrauensstellung, die es ihr erlaubte, 
mit einer gewissen Autorität aufzutreten. Sie bemerkt mit sorglichem Blick sogleich die durch 
den Weinmangel entstandene Verlegenheit. Sie wendet sich um Abhilfe an ihren Sohn mit 
dem einfachen, kurzen Wort: •Sie haben keinen Wein!" Damit drückt sie die Bitte um ein 
wunderbares Eingreifen aus. Bisher hatte Jesus zwar keine Wunder gewirkt. Aber war 
denn jetzt, da er schon Jünger um sich hatte, nicht seine messianische Stunde gekommen? 
Und mußte diese Stunde nicht den heiligen Büchern ihres Volkes gemäß Erweise von Wun- 
dermacht bringen? Lag es also für Maria, die von einem tiefen Glauben an Jesus beseelt 
war, so fern, an ein Wunder zu denken, zumal sie doch unter besonderer Leitung des Heiligen 
Geistes stand, durch dessen Eingebungen sie sich führen ließ und in dieser wichtigen Stunde 
ihres Lebens gewiß tatsächlich geführt wurde? Die Antwort Jesu ist auch nur verständlich, 
wenn Maria um ein Wunder gebeten hat. Diese Antwort ist nämlich eine Ablehnung. 

Die Formel •was (ist) mir und dir, Frau?" besagt • nach dem eindeutigen Befund des 
semitischen und griechisch-lateinischen Sprachgebrauchs • in der Form einer rhetorischen 
Frage, daß zwischen Jesus und Maria keine solche Verbundenheit oder Beziehung bestehe, 
die zur Erhörung der Bitte berechtige. Könnte Jesus das seiner Mutter gegenüber sagen, 
wenn sie ihn um einen einfachen Liebesdienst bat, den er, wie dann vorausgesetzt werden 
muß, leicht erfüllen konnte? Ganz anders aber, wenn sie ein Wunder nahelegte und Jesus 
damit zum erstenmal vor die Frage einer in aller Öffentlichkeit zu vollziehenden Selbst- 
offenbarung stellte. Hier durften Fleisch und Blut, selbst der Wunsch oder die Bitte der 
eigenen Mutter, nicht maßgebend sein, sondern einzig der Wille des Vaters, mit dem Jesu 
göttlicher Wille zwar eins war, dem er aber seinem menschlichen Willen nach unterstand. 
Darum die betonte Distanz Jesu seiner Mutter gegenüber. Das ist auch der nächstliegende Sinn 
seiner wohl ehrfüchtigen, aber im Munde eines Sohnes unerhörten Anrede •Frau" (statt 
•Mutter"). Nach dem Willen des Vaters war die Zeit für die Selbstoffenbarung Jesu durch 
Wunder noch nicht angebrochen: •Meine Stunde ist noch nicht gekommen!" (Aus dem wei- 
teren Kontext des Evangeliums kann man entnehmen, daß diese Stunde beim Auftreten 
Jesu am ersten Osterfest in Jerusalem da war.) Maria nahm die Ablehnung ihres Sohnes 
und seine Begründung demütig und gehorsam zur Kenntnis. Sie versuchte nicht, eigenwillig 
ihren Wunsch durchzusetzen, und machte keinerlei Anstrengung, Jesu menschlichen Willen 
gegen den Willen des Vaters einzunehmen. Das hatte ihr ja auch von Anfang an ferngelegen; 
sie hatte ja nur im guten Glauben, daß die Stunde da sei, gebeten. Deshalb verdiente ihr 

Verhalten auch keinen Tadel. 

War es Maria nun nach der ablehnenden Antwort des Sohnes versagt, noch irgendwie auf 
die Erfüllung ihrer Bitte zu vertrauen? Keineswegs! Sie wußte sehr gut, daß, wenn Jesus 
als Mensch nicht gegen den Willen des Vaters handeln konnte, so doch der Vater an keine 
Stunde gebunden war. Sie wußte, daß sie, gerade weil sie sich in den göttlichen Willen er- 
geben hatte, ihre Bitte in demütigem Gebet'zu Gott noch aufrecht erhalten konnte. Ja, sie 
fühlte sich dazu innerlich angetrieben; und so fand sie den Glauben und das Vertrauen, von 
Gott trotz der entgegenstehenden Schwierigkeit erhört zu werden. Aus diesem Vertrauen 
heraus sprach sie dann zu den Dienern: •Was er euch etwa sagt, das tut!" Jesus aber wußte, 
daß solch demütiger Gehorsam gepaart mit solch gläubigem Vertrauen beim Vater durch- 
drang. War es nicht ähnlich wie bei der Kanaanäerin? An sich mußte er ihre Bitte um Heilung 
der Tochter ablehnen, weil der Vater seine Tätigkeit •auf die verlorenen Schafe des Hauses 



Einübung und Weisung 227 

Israel" (Mt 15, 24) begrenzt hatte. Aber auch hier haben die Demut und der Glaube der 
Frau über Gottes Herz gesiegt. 

So ist in Kana das erste Wunder des Herrn geschehen, obgleich die Stunde zum Wunder- 
wirken noch nicht da war; es ist geschehen, nicht weil Maria es befahl oder wollte oder 
wünschte, sondern weil sie, die Mutter des Herrn, mit so opferwilligem Herzen aus so star- 
kem Glauben Gott darum bat. Dies Gebet ihres Glaubens, das von den lautersten Beweg- 
gründen getragen war, hat Gott erhören wollen. Jesus ist nach Kana gegangen mit dem 
Wissen, daß er dort seine erste Selbstoffenbarung wirken würde, aber nur durch die Ver- 
mittlung Marias. So hat er, ganz im Einklang mit dem Willen des Vaters, Maria sich bei 
seinem wunderbaren Wirken in Kana zur Seite gestellt, gleichsam als Helferin. Als Helferin 
natürlich nicht auf gleicher Ebene; nur er selber hat göttlich gewirkt; aber als die opfer- 
willige, glaubensstarke Frau, die in mütterlicher Fürsorge den Vater und den wesensgleichen 
Sohn um die göttliche Wohltat bat. Kana ist damit auch eine Offenbarung Marias geworden, 
eine Offenbarung ihres liebenden Herzens, dem jede menschliche Not nahegeht, und ihrer 
fürbittenden Macht, die über Gottes Herz siegt durch Demut und Ergebung, durch Glaube 
und Vertrauen. 

//. Der göttliche Bräutigam 

•Er offenbarte seine Herrlichkeit" in noch tieferer Weise als durch das unmittelbare Auf- 
leuchtenlassen seiner Schöpfermacht und Schöpfergüte. Der Satz Christi: •Der Vater wirkt 
bis jetzt, und auch ich wirke" (Joh 5, 17), der auf das fortgesetzte göttliche Wirken in der 
Schöpfung und auch auf die Wunder des Menschgewordenen hinweist, findet seine Ergän- 
zung durch den weiteren Satz: •(Der Vater) wird ihm (d. h. dem Sohne) noch größere Werke 
zeigen als diese, so daß ihr staunen werdet. Denn wie der Vater die Toten auferweckt und 
lebendig macht, so macht auch der Sohn lebendig, die er will" (Joh 5, 20•21). Damit ist das 
heilsgeschichtlich-eschatologische Wirken Jesu gemeint, das übernatürliche Lebendigmachen 
der Welt auf Grund seines Heilstodes und seiner Auferstehung, das Hineinführen der Welt 
in das ewige Leben Gottes. 

Diese Heilskraft Jesu, die alle Glaubenden erfaßt, diese Doxa seines göttlichsten Wirkens 
soll auch, ja vor allem in seinen Wundern durchscheinend werden. Das wird ganz deutlich 
bei den Wundern, die im vierten Evangelium berichtet sind. In der Auferweckung des La- 
zarus wird die Wahrheit des Satzes vorgebildet: •Ich bin die Auferstehung und das Leben" 
(11, 25). Die Blindenheilung versinnbildlicht, daß Jesus das Licht der Welt ist (vgl. 9, 3•7. 
39). Den großen Reden im fünften und sechsten Kapitel gehen je zwei Wunder voraus, die' 
auf das Offenbarungswort in den Reden vorbereiten. Das Brotwunder (6, 1•13) veran- 
schaulicht den Satz: •Ich bin das Brot des Lebens" (Joh 6, 35. 48) und ist Bild der eudiaristi- 
schen Speisung. Der Wandel auf dem Meer (Joh 6, 14•21) zeigt die von irdischer Gebunden- 
heit freie Körperlichkeit Jesu • ein Hinweis auf die geistige Art der sakramentalen Speise. 
Die beiden Heilungswunder (Joh 4, 46•54 und 5, 1•18) beleuchten die feierliche Selbst- 
aussage, daß er mit dem Vater die Toten lebendig macht (5, 19 ff.). So stehen die Wunder 
mehr oder weniger alle im Dienste der veranschaulichenden Darstellung der übernatürlichen 
Retterherrlichkeit Christi, welche die Glaubenden in der Kirche ergreift, • was nicht ver- 
wechselt werden darf mit der Behauptung, sie seien reine Symbole, reine Gleichnisse ohne 
geschichtliche Selbständigkeit. In Wahrheit sind die Tatgleichnisse, die durch ihre ge- 
schichtliche Wirklichkeit hindurch auf das Höhere hinweisen. 

Auch Kana ist solch ein Tatgleichnis der Heilsordnung in Jesus Christus. Wegweisend für 
die Ausdeutung ist die parallele Perikope von der Tempelreinigung. Dort offenbart sich 
Jesus als den wahren Tempel (Joh 2, 19•21), in dem die neue Anbetung •im Geist und in 
der Wahrheit" i(Joh 4,23) geübt wird. Die Reinigung des von den Juden geschändeten Tempels 
wird dabei zum Symbol dieser überhöhenden Neuschaffung des Heiligtums. In Kana, auf 



228 Einübung und Weisung 

der Hochzeit, erscheint Jesus als der eigentliche, wahre Bräutigam, der gekommen ist, sich 
seine Braut, die Kirche, anzutrauen. Diese Vorstellung • vorbereitet durch die Kennzeich- 
nung des Alten Bundes als einer ehelichen Gemeinschaft mit Jahweh • ist nicht in den 
Text hineingetragen. 

Schon Johannes der Täufer hat Jesus den Bräutigam genannt, dem die Braut gehört 
(Joh 3, 29), und Jesus selber sieht sein Verhältnis zur gläubigen Jüngergemeinschaft durch 
dieses Bild sinnvoll dargestellt (vgl. Mk 2, 19•20). Die Messiasbraut ist in Kana vertreten 
durch die Jünger und in besonderer Weise durch Maria. Ihre Vereinigung mit dem gott- 
menschlichen Bräutigam ist schon eingeleitet durch den Glauben. Auf deren Vollendung 
wird symbolisch hingewiesen durch die wunderbare Weinspende Jesu. Diese Gabe steht im 
Gegensatz zum Wasser der alttestamentlichen Gesetzlichkeit. Das Gesetz konnte keine echte 
Bindung und keine lebensvolle Gemeinschaft schaffen. Jesus wird durch den Trank seines, 
im Opfertod vergossenen Blutes den Wein seines Heiligen Geistes spenden. In diesem Geiste 
wird die Braut mit ihm wirklich ein Leib sein (vgl. 1 Kor 12, 13; 6, 17; 10, 17)! Und in die- 
sem Geiste wird sie teilhaben an seiner Fülle des Lebens. •Der, den Gott gesandt hat, redet 
die Worte Gottes; denn nicht abgemessen ( = kärglich) teilt er den Geist mit" (Joh 3,34). 
Christus teilt den Geist in eschatologischer Fülle mit und bringt so die göttliche Wahrheit, 
die er vom Vater hat und durch all sein Reden und Tun offenbart, in der Kirche zu wirk- 
lichem inneren Besitz. Die unverhältnismäßig große Menge des guten Weines ist gewiß, 
wie wir sahen, auch ein Beweis seiner Schöpfergüte; aber ganz ausgedeutet ist sie erst als 
Symbol der messianischen Fülle des Schenkens Christi, als Darstellung des Satzes: •Das 
Gesetz wurde durch Moses gegeben, die Gnade und Wahrheit ist geworden durch Jesus 
Christus" (Johl, 17). Die Stunde, von der Jesus im Wort an Maria spricht, ist zwar im nächst- 
liegenden Sinn die vom Vater für das Wirken der Zeichen festgesetzte Zeit. Aber im Hinter- 
grund steht dabei der Gedanke an die Stunde Jesu schlechthin, in der das, worauf alle Zei- 
chen hinweisen, das Bezeichnete, Wirklichkeit werden wird: Die Stunde seines Todes, in 
der aus seinem geöffneten Herzen die Heilsgnade sich in die Kirche ergießen wird. 

In dieser Stunde sehen wir Maria wieder bei Jesus stehen. Unter dem Kreuz vollendet sie 
das Opfer der Hingabe ihres Sohnes an den Heilswillen des Vaters. Unter dem Kreuz er- 
reichen ihr Glaube und ihr Heilsverlangen den höchsten Grad. Auf diese Weise steht sie 
als die neue Eva und Stellvertreterin des Menschengeschlechtes dem Messias bei in der Be- 
siegung Satans und in der Wirkung des Heiles. Dafür durfte sie die aus Jesu Seitenwunde 
fließende Heilsgnade für die Kirche in Empfang nehmen. So ist sie die wahre Mutter der 
Lebendigen geworden, durch die uns das Heil von Jesus Christus zukommt. Wenn wir nun 
von Maria unter dem Kreuz zurückblicken auf Maria in Kana, dann sehen wir, daß wir ihre 
Gestalt nicht von der heilsgeschichtlichen Deutung des Kana-Zeichens ausschließen dürfen. 
Indem sie das Zeichen der Heilsgnade von ihrem göttlichen Sohne erwirkte, sollte sichtbar 
werden, daß sie als Vermittlerin des Heiles zwischen Christus und der Kirche steht. Was im 
Zeichen erschien, wurde Wirklichkeit durch ihr Opfern und Beten unter dem Kreuz und wirkt 
sich aus in der Zuwendung der Heilsgnade: Von seiner Fülle empfangen wir alle • durch 
Maria! 




