EINUBUNG UNDWEISUNG

Von Seiner Fiille empfangen wir alle — durch Maria

Eine Betrachtung

Und am dritten Tag war eine Hochzeit zu Kana in Galilia, und die Mutter
Jesu war dort. Es war aber auch Jesus zur Hochzeit geladen samt seinen Jiin-
gern. Als es an Wein gebrach, sagte die Mutter Jesu zu ihm: ,Sie haben keinen
Wein!“ Und Jesus sagte thr: ,lWas bittest du mich, Frau? Meine Stunde ist
noch nicht gekommen®. Seine Mutier sagte zu den Dienern: ,lWas er euch etwa
sagt, das tuet!“ Es waren aber dort sechs steinerne Kriige aufgestellt fiir die
bei den Juden iibliche Reinigung; jeder fafite zwei bis drei Mafi. Jesus sagte
zu thnen: ,Fiillet die Kriige mit Wasser!“ Und sie fiillten sie bis oben hin.
Und er sagte zu ihnen: ,Schipfet jetzt und bringet dem Tafelmeister!“ Sie
aber brachten. Als aber der Tafelmeister das zu Wein gewordene Wasser ge-
kostet hatte, ohne von seiner Herkunft zu wissen — die Diener jedoch, die das
Wasser geschopft hatten, wufSten darum —, rief der Tafelmeister den Briuti-
gam und sagte zu ihm: , Jederman setzt zuerst den guten Wein vor, und wenn
sie trunken sind, den geringeren. Du hast den guten Wein bis jeizt aufbe-
wahrt!“ Hiermit machte Jesus den Anfang seiner Zeichen, zu Kana in Gali-
lia. Und er offenbarte seine Herrlichkeit, und seine Jinger glaubten an ihn
(Joh 2,1—11).

Die Landsleute und Zeitgenossen Jesu gerieten mehr oder weniger alle unter den Bann
des groflen Wundertiters. Aber die meisten von ihnen blieben bei dem sensationellen Er-
lebnis, bei der irdischen Wohltat der Heilung oder der Sittigung stehen. ,Thr suchet mich,
nicht weil ihr Zeichen gesehen habt, sondern weil ihr von den Broten gegessen habt und satt
geworden seid“ (Joh 6, 26). Die Wunder Jesu aber sind Wohltaten, die iber sich selbst
hinausweisen und auf etwas Hoheres hindeuten, das durch sie und in ihnen erkannt und
angeschaut werden soll. So ist auch das Kanawunder Zeichen einer bleibenden, allumfassen-
den, iiberirdischen Wirklichkeit. ,Hiermit machte Jesus den Anfang seiner Zeichen®, sagt
der Evangelist. Mittelpunkt des auszudeutenden Zeichens ist natiirlich Jesus selber mit
seiner wunderbaren Gabe, Aber auch Maria, seine Mutter, die hier so bedeutungsvoll neben
ihm steht, ist von dem Zeichen nicht ausgeschlossen. Wir werden in der Betrachtung die
Zeichensprache des Kanageschehens zunichst zu verstehen suchen, um zu wachsen im Glau-
ben. Die glinbige Erkenntnis hinwiederum wird uns unter den Augen unserer grofien
Mittlerin und Mutter liebend und verlangend in neue Berithrung mit Jesus, unserm Herrn,
und seiner lebendig machenden Gnade bringen.

I. Ganz der Sohn des Vaters

LEr offenbarte seine Herrlichkeit“. Die Herrlichkeit Jesu ist die Herrlichkeit ,des Ein-
geborenen vom Vater® (1, 14). Wenn diese Herrlichkeit in Kana erschienen ist {Epiphanie!),
dann muf} etwas von der Art des Vaters im Tun Jesu sichtbar geworden sein. Gott ist der
allmichtige Schopfer, der aus seiner iiberflieBenden Fiille die Welt ins Dasein entlassen
hat, diese Welt, so groff, so schén, so voll des vielgestaltigen Lebens; der die Tiere segnete
und fruchtbar machte, den Menschen als Mann und Frau schuf: ,Seid fruchtbar und mehret
euch! Erfilllet die Erde und machet sie euch untertan® (Gen 1, 28); der unaufhérlich das
Fiilllhorn seiner Gaben ausschiittet iiber alle lebenden Wesen: ,Er sendet die Quellen den



Einiibung und Weisung 225

Bichen zu, die hingehen zwischen den Bergen. Sie trinken alle Tiere des Feldes, die Wild-
esel stillen daraus ihren Durst. Es wohnen daran die Vigel des Himmels, sie singen hervor
aus dem Laub. Er trinkt die Berge aus seinen Séllern, von der Frucht seiner Werke wird
die Erde satt. Er 1i88t Gras sprieflen fiir das Vieh und Pflanzen zum Nutzen des Menschen,
dafBl er Brot aus der Erde ziehe und Wein, der des Menschen Herz erfreut; dafl er das Antlitz
glinzen lasse vom U], und Brot das Herz des Menschen stirke* (Ps 104, 10—15). Ist Jesus
der Sohn des Vaters, das ewige Wort, ,durch das alles geworden ist“ (Joh 1, 3), dann diirfen
wir das Kundwerden seiner Herrlichkeit darin sehen, dafl etwas von seiner Schépfer-
herrlichkeit und géttlichen Fiille in Kana greifbar wurde.

»Am dritten Tag war eine Hochzeit zu Kana in Galilda®. Der dritte Tag ist vom Tag der
Berufung des Philippus und Nathanael an zu zidhlen; an ihm war Jesus auch vom Jordan
nach Galilda aufgebrochen (vgl. Joh 1, 43). Jesus ist mit seinen Jingern zur Hochzeit ge-
laden. Wann immer die Einladung an ihn erging, ob schon vor seinem Aufbruch vom Jordan
oder erst nach seiner Ankunft in Galilda, auf jeden Fall hat er in der Voraussicht des Kom-
menden die Wanderung unternommen. Mit voller Absichtlichkeit hat er fir sein erstes
offentliches Auftreten im Beisein der Jinger den Rahmen einer Hochzeit gewiblt. Er, der
sich kleidet nach der Sitte des Landes, der das Salbél fiir sein Haupt nicht verschmiht
(Lk 7, 46), der Brot it und Wein trinkt (Lk 7, 33 f), er scheut sich auch nicht, mit seinen
Jiingern zur Hodhzeit zu gehen und an den hochzeitlichen Tafelfreuden teilzunehmen. Ob-
wohl er selbst ehelos lebt, verurteilt er die Ehe doch nicht; durch seine Gegenwart bei der
Hochzeit anerkennt und ehrt er sie vielmehr als die Grundform menschlicher Gemeinschaft
und die Keimzelle menschlichen Lebens, die er selber mit dem Vater ins Dasein rief. Aber
er tut noch mehr!

Bei einer grofien Hochzeit mit ihren vielen Gésten, deren Zahl nicht immer mit Sicherheit
vorauszusehen war, konnte es vorkommen, dafl man sich auch in einem wohlhabenden Hause
mit dem Wein verrechnete. Das war in Kana geschehen. Der Wein war ausgegangen! Eine
arge Verlegenheit fiir die Brautleute! Jesus schafft Abhilfe. Es standen dort sechs steinerne
Kriige; sie enthielten das Wasser fiir die verschiedenen Reinigungsgebrauche der Juden.
Jeder Xrug fafite rund 80 bis 120 Liter. Jesus lief sie von den Dienern bis an den Rand
filllen. Und nun geschieht das Wunder: Durch einen blofien Akt seines allmiachtigen Willens
wird das Wasser in Wein verwandelt. Aber was er in aller Stille so unauffillig und un-
bemerkt gewirkt hat, wird in seiner Wirkung bekannt. Die Diener haben auf Jesu Geheill
vom Inhalt der Kriige geschépft. Der Tafelmeister oder Oberkellner kostet: Es ist der beste
Wein! Da er seine Herkunft nicht kennt, macht er dem Brautigam Vorwiirfe: Du hast den
guten Wein bis jetzt aufbewahrt! Die Diener aber wissen um sein Geheimnis; sie sind
Zeugen der Wundermacht Jesu. Welch ein Geschenk! An die 600 Liter besten Weins, wo
viel weniger geniigt hétte! Die scherzhaft hingeworfene, nicht ganz ernst zu nehmende
Weinregel des Oberkellners 148t keinen Schluff auf den Zustand der Hochzeitsgiste zu.
Jesus hat die groBe Menge guten Weines nicht einer trunkenen Gesellschaft gespendet. Das
Numinosum, das von ihm und seiner Tat ausstrahlte, mufite den Mifibrauch seiner Gabe
fernhalten. Sein Tun war ganz von gottlicher Art. Wie Gottes schdpferische Allmacht Sterne
ohne Zahl an den Himmel setzt, wie sie alljahrlich Samenkdrner verschwenderisch ausstreut
und alles, was da lebt, mit Segen erfiillt, so leuchtete auch in Kana die Allmacht und Giite
seines gottgleichen Sohnes auf: ,Der Vater wirkt bis jetzt, und auch ich wirke® (Joh 5, 17).
Alles gottliche Schopfungswirken richtet sich aber letztlich auf den Menschen, dem er in der
Gemeinschaft, vor allem in Ehe und Familie, cine so gesegnete Heimat seines Lebens ge-
schenkt hat. Daher war es entsprechend, dafl auch Jesus, als er seine Géttlichkeit zu offen-
baren begann, das erste Zeichen auf einer Hodhzeit wirkte, durch das er die Fille seines
Segens im SchoBe ciner Familie ausbreitete. Die Jiinger verstanden dieses Zeichen; sie sahen
fortan in Jesus den von Gott Gesandten. Darum fafit der Evangelist das Ereignis nodh ein-



226 Einiibung und Weisung

mal mit den bedeutungsvollen Worten zusammen: ,Er offenbarte seine Herrlichkeit, und
seine Jiinger glaubten an ihn“.

Jesus hat aber im Kanawunder sein gottgleiches, menschenfreundliches Wirken nicht ge-
offenbart, ohne gebeten zu sein von Maria, seiner Mutter. ,Und die Mutter Jesu war dort*.
Anch Maria hat sich also nicht geschent, an der Hodhzeitsfeier, mitten unter den Gisten
sitzend, teilzunebmen. Auf Grund verwandtschaftlicher oder bekanntschaftlicher Beziehungen
besafl sie offenbar im Hause des Briutigams eine Vertrauensstellung, die es ihr erlaubte,
mit einer gewissen Autoritat aufzutreten. Sie bemerkt mit sorglichem Blick sogleich die durch
den Weinmangel entstandene Verlegenheit. Sie wendet sich um Abhilfe an ihren Sobn mit
dem einfachen, kurzen Wort: ,Sie haben keinen Wein!“ Damit driickt sie die Bitte um ein
wunderbares Eingreifen aus. Bisher hatte Jesus zwar keine Wunder gewirkt. Aber war
denn jetzt, da er schon Jiinger um sich hatte, nicht seine messianische Stunde gekommen?
Und muflte diese Stunde nicht den heiligen Bichern ihres Volkes gemifl Erweise von Wun-
dermacht bringen? Lag es also fiir Maria, die von einem tiefen Glauben an Jesus beseelt
war, so fern, an ein Wunder zu denken, zumal sie doch unter besonderer Leitung des Heiligen
Geistes stand, durch dessen Eingebungen sie sich filhren lief und in dieser wichtigen Stunde
ihres Lebens gewil tatsdchlich gefithrt wurde? Die Antwort Jesu ist auch nur verstiandlich,
wenn Maria um ein Wunder gebeten hat. Diese Antwort ist nimlich eine Ablehnung.

Die Formel ,was (ist) mir und dir, Frau?“ besagt — nach dem eindeutigen Befund des
semitischen und griechisch-lateinischen Sprachgebrauchs — in der Form einer rhetorischen
Frage, dafl zwischen Jesus und Maria keine solche Verbundenheit oder Beziehung bestehe,
die zur Erhérung der Bitte berechtige. Konnte Jesus das seiner Mutter gegeniiber sagen,
wenn sie thn um einen einfachen Liebesdienst bat, den er, wie dann vorausgesetzt werden
mufl, leicht erfiillen konnte? Ganz anders aber, wenn sie ein Wunder nahelegte und Jesus
damit zum erstenmal vor die Frage einer in aller Uffentlichkeit zu vollziehenden Selbst-
offenbarung stellte. Hier durften Fleisch und Blut, selbst der Wunsch oder die Bitte der
eigenen Mutter, nicht mafigebend sein, sondern einzig der Wille des Vaters, mit dem Jesu
gottlicher Wille zwar eins war, dem er aber seinem menschlichen Willen nach unterstand.
Darum die betonte Distanz Jesu seiner Mutter gegeniiber. Das ist auch der nachstliegende Sinn
seiner wohl ehrfiichtigen, aber im Munde eines Sohnes unerhdrten Anrede ,Frau® (statt
»Mutter*). Nach dem Willen des Vaters war die Zeit fiir die Selbstoffenbarung Jesu durch
‘Wunder noch nicht angebrochen: ,Meine Stunde ist noch nicht gekommen!“ (Aus dem wei-
teren Kontext des Evangeliums kann man entnehmen, dafl diese Stunde beim Auftreten
Jesu am ersten Osterfest in Jerusalem da war.) Maria nahm die Ablehnung ihres Sohnes
und seine Begriindung demiitig und gehorsam zur Kenntnis. Sie versuchte nicht, eigenwillig
ihren Wunsch durchzusetzen, und machte keinerlei Anstrengung, Jesu menschlichen Willen
gegen den Willen des Vaters einzunehmen. Das hatte ihr ja auch von Anfang an ferngelegen;
sie hatte ja nur im guten Glauben, dafl die Stunde da sei, gebeten. Deshalb verdiente ihr
Verhalten auch keinen Tadel.

War es Maria nun nach der ablehnenden Antwort des Sohnes versagt, noch irgendwie auf
die Erfillung ihrer Bitte zu vertrauen? Keineswegs! Sie wuflite sehr gut, dafl, wenn Jesus
als Mensch nicht gegen den Willen des Vaters handeln konnte, so doch der Vater an keine
Stunde gebunden war. Sie wufite, dafl sie, gerade weil sie sich in den géttlichen Willen er-
geben hatte, ihre Bitte in demiitigem Gebet-zu Gott noch aufrecht erhalten konnte. Ja, sie
fiihlte sich dazu innerlich angetrieben; und so fand sie den Glauben und das Vertrauen, von
Gott trotz der entgegenstehenden Schwierigkeit erhort zu werden. Aus diesem Vertrauen
heraus sprach sie dann zu den Dienern: ,Was er euch etwa sagt, das tut!“ Jesus aber wuflte,
daf solch demiitiger Geborsam gepaart mit solch glaubigem Vertrauen beim Vater durch-
drang. War es nicht dbnlich wie bei der Kanaanierin? An sich mufite er ihre Bitte um Heilung
der Tochter ablehnen, weil der Vater seine Taitigkeit ,auf die verlorenen Schafe des Hauses



Einiibung und Weisung 227

Israel® (Mt 15, 24) begrenzt hatte. Aber auch hier haben die Demut und der Glaube der
Frau iber Gottes Herz gesiegt.

So ist in Kana das erste Wunder des Herrn geschehen, obgleich die Stunde zum Wunder-
wirken noch nicht da war; es ist geschehen, nicht weil Maria es befahl oder wollte oder
wiinschte, sondern weil sie, die Mutter des Herrn, mit so opferwilligem Herzen aus so star-
kem Glauben Gott darum bat. Dies Gebet thres Glaubens, das von den lautersten Beweg-
grinden getragen war, hat Gott erhdren wollen. Jesus ist nach Kana gegangen mit dem
Wissen, dafl er dort seine erste Selbstoffenbarung wirken wiirde, aber nur durch die Ver-
mittlung Marias. So hat er, ganz im Einklang mit dem Willen des Vaters, Maria sich bei
seinem wunderbaren Wirken in Kana zur Seite gestellt, gleichsam als Helferin. Als Helferin
natiirlich nicht auf gleicher Ebene; nur er selber hat gdttlich gewirkt; aber als die opfer-
willige, glaubensstarke Frau, die in miitterlicher Fiirsorge den Vater und den wesensgleichen
Sohn um die gottliche Wohltat bat. Kana ist damit auch eine Offenbarung Marias geworden,
eine Offenbarung ihres liebenden Herzens, dem jede menschliche Not nahegeht, und ihrer
flirbittenden Macht, die Gber Gottes Herz siegt durch Demut und Ergebung, durch Glaube
und Vertrauen.

i1. Der géttliche Briutigam

»Er offenbarte seine Herrlichkeit in noch tieferer Weise als durch das unmittelbare Auf-
leuchtenlassen seiner Schopfermacht und Schipfergiite. Der Satz Christi: ,Der Vater wirkt
bis jetzt, und auch ich wirke® (Joh 5, 17), der auf das fortgesetzie gottliche Wirken in der
Schépfung und auch auf die Wunder des Menschgewordenen hinweist, findet seine Ergin-
zung durch den weiteren Satz: ,(Der Vater) wird ihm (d. h. dem Sohne) noch gréfiere Werke
zeigen als diese, so daf ibr staunen werdet. Denn wie der Vater die Toten auferweckt und
lebendig macht, so macht auch der Sohn lebendig, die er will“ (Joh 5, 20—21). Damit ist das
heilsgeschichtlich-eschatologische Wirken Jesu gemeint, das iibernatiirliche Lebendigmachen
der Welt auf Grund seines Heilstodes und seiner Auferstehung, das Hineinfihren der Welt
in das ewige Leben Gottes.

Diese Heilskraft Jesu, die alle Glaubenden erfafit, diese Doxa seines géttlichsten Wirkens
soll auch, ja vor allem in seinen Wundern durchscheinend werden. Das wird ganz deutlich
bei den Wundern, die im vierten Evangelium berichtet sind. In der Auferweckung des La-
zarus wird die Wahrheit des Satzes vorgebildet: ,Ich bin die Auferstehung und das Leben®
(11, 25). Die Blindenheilung versinnbildlicht, dafl Jesus das Licht der Welt ist {vgl. 9, 7.
39). Den groflen Reden im fiinften und sechsten Kapitel gehen je zwei Wunder voraus, die’
auf das Offenbarungswort in den Reden vorbereiten. Das Brotwunder (6, 1--13) veran-
schaulicht den Satz: ,Ich bin das Brot des Lebens® (Joh 6, 35. 48) und ist Bild der eucharisti-
schen Speisung. Der Wandel auf dem Meer (Joh 6, 14—21) zeigt die von irdischer Gebunden-
heit freie Korperlichkeit Jesw -— ein Hinweis auf die geistige Art der sakramentalen Speise.
Die beiden Heilungswunder (Joh 4, 46—54 und 5, 1—18) beleuchten die feierliche Selbst-
aussage, dafl er mit dem Vater die Toten lebendig macht (5,19 ff.). So stehen die Wunder
mehr oder weniger alle im Dienste der veranschaulichenden Darstellung der {ibernatiirlichen
Retterherrlichkeit Christi, welche die Glaubenden in der Kirche ergreift, — was nicht ver-
wechselt werden darf mit der Behauptung, sie seien reine Symbole, reine Gleichnisse ohne
geschichtliche Selbstandigkeit. In Wahrbeit sind die Tatgleichnisse, die durch ihre ge-
schichtliche Wirklichkeit hindurch auf das Hohere hinweisen.

Audh Kana ist solch ein Tatgleichnis der Heilsordnung in Jesus Christus. Wegweisend fir
die Ausdeutung ist die parallele Perikope von der Tempelreinigung. Dort offenbart sich
Jesus als den wahren Tempel (Jobh 2, 19—21), in dem die neue Anbetung ,im Geist und in
der Wahrheit“i(Joh 4, 28) geiibt wird. Die Reinigung des von den Juden geschidndeten Tempels
wird dabei zum Symbol dieser iiberhéhenden Neuschaffung des Heiligtums. In Kana, auf



228 Einitbung und Weisung

der Hochzeit, erscheint Jesus als der eigentliche, wahre Briutigam, der gekommen ist, sich
seine Braut, die Kirche, anzutraven, Diese Vorstellung — vorbereitet durch die Kennzeich-
nung des Alten Bundes als einer ehelichen Gemeinschaft mit Jahweh — ist nicht in den
Text hineingetragen.

Schon Johannes der Taufer hat Jesus den Briutigam genannt, dem die Braut gehért
(Joh 3,29), und Jesus selber sieht sein Verhiltnis zur gliubigen Jiingergemeinschaft durch
dieses Bild sinnvoll dargestellt (vgl. Mk 2, 19—20). Die Messiasbraut ist in Kana vertreten
durch die Jinger und in besonderer Weise durch Maria. Thre Vereinigung mit dem gott-
menschlichen Brautigam ist schon eingeleitet durch den Glauben. Auf deren Vollendung
wird symbolisch hingewiesen durch die wunderbare Weinspende Jesu. Diese Gabe steht im
Gegensatz zum Wasser der alttestamentlichen Gesetzlichkeit. Das Gesetz konnte keine echte
Bindung und keine lebensvolle Gemeinschaft schaffen. Jesus wird durch den Trank seines.
im Opfertod vergossenen Blutes den Wein seines Heiligen Geistes spenden. In diesem Geiste
wird die Braut mit ithm wirklich ein Leib sein (vgl. 1 Kor 12, 13; 6, 17; 10, 17)! Und in die-
sem Geiste wird sie teilhaben an seiner Fiille des Lebens. ,Der, den Gott gesandt hat, redet
die Worte Gottes; denn nicht abgemessen (=karglich) teilt er den Geist mit“ (Joh 3, 34).
Christus teilt den Geist in eschatologischer Fille mit und bringt so die géttliche Wahrheit,
die er vom Vater hat und durch all sein Reden und Tun offenbart, in der Kirche zn wirk-
lichem inneren Besitz. Die unverhiltnismaflig grofle Menge des guten Weines ist gewif,
wie wir sahen, auch ein Beweis seiner Schopfergiite; aber ganz ausgedeutet ist sie erst als
Symbol der messianischen Fiille des Schenkens Christi, als Darstellung des Satzes: ,Das
Gesetz wurde durch Moses gegeben, die Gnade und Wabhrheit ist geworden durch Jesus
Christus® (Joh 1, 17). Die Stunde, von der Jesus im Wort an Maria spricht, ist zwar im nachst-
liegenden Sinn die vom Vater fiir das Wirken der Zeichen festgesetzte Zeit. Aber im Hinter-
grund steht dabei der Gedanke an die Stunde Jesu schlechthin, in der das, worauf alle Zei-
chen hinweisen, das Bezeichnete, Wirklichkeit werden wird: Die Stunde seines Todes, in
der aus seinem gedffneten Herzen die Heilsgnade sich in die Kirche ergiefen wird.

In dieser Stunde sehen wir Maria wieder bei Jesus stehen. Unter dem Kreuz vollendet sie
das Opfer der Hingabe thres Sohnes an den Heilswillen des Vaters. Unter dem Kreuz er-
reichen ihr Glaube und ihr Heilsverlangen den héchsten Grad. Auf diese Weise steht sie
als die neue Eva und Stellvertreterin des Menschengeschlechtes dem Messias bei in der Be-
siegung Satans und in der Wirkung des Heiles. Dafiir durfte sie die aus Jesu Seitenwunde
flieRende Heilsgnade fiir die Kirche in Empfang nehmen. So ist sie die wahre Mntter der
Lebendigen geworden, durch die uns das Heil von Jesus Christus zukommt. Wenn wir nun
von Maria unter dem Kreuz zuriickblicken auf Maria in Kana, dann sehen wir, dal wir ihre
Gestalt nicht von der heilsgeschichtlichen Deutung des Kana-Zeichens ausschlieflen diirfen.
Indem sie das Zeichen der Heilsgnade von ihrem gottlichen Sohne erwirkte, sollte sichtbar
werden, daf sie als Vermittlerin des Heiles zwischen Christus und der Kirche steht. Was im
Zeichen erschien, wurde Wirklichkeit durch ihr Opfern und Beten unter dem Kreuz und wirkt
sich aus in der Zuwendung der Heilsgnade: Von seiner Fiille empfangen wir alle — durch
Maria!






