B UCHIBES SPREC CHUNGEN

Theologie und Frommigkeit

Mouroux, Jean, Ich glaube an
Dic h. Uon der personalen Struktur des
Glaubens. Einsiedeln, Johannes Uerlag
1951, 87 S., 6,50 DM.

Der Untertitel des Bichleins gibt an, wel-
ches Anliegen dem Verf. am Herzen liegt: er
will die personale Struktur des Glaubens-
aktes aufweisen. Gewéhnlich entfaltet sich
die Theologie des Glaubens analytisch und
abstraki: man untersucht die subjektiven
(Verstand, Wille, Gnade) und objektiven
(Glaubwiirdigkeit, Materialobjekt, Formalob-
jekt) Elemente des Glaubens im einzelnen.
M. betrachtet den Glauben synthetisch und
konkret, als ein organisches Ganzes von per-
sonlichen Beziehungen, wie es auch die ge-
wéhnliche Art der Heiligen Schrift und der
Viter ist. Im Glauben ist Gott als Person
Gegenstand, Ziel und Zeuge: als erste
Wahrheit ist er Gegenstand der Erkenntnis-
tatigkeit, als hochstes Gut Ziel des Willens,
und zugleich ist er auch Ursache des Glau-
bens, indem er die innere Berufung schenkt
und auch durch das gesprochene Wort Zeug-
nis gibt. Alle diese Aspekte lassen sich letzt-
lich nicht voneinander trennen: Gott ist
Wahrheit und Seligkeit in einem und des-
halb ist der Glaube ein Akt des Verstandes
und der Liebe zugleich, wodurch unser Geist
nach dem Vollbesitz der Wahrheit hinstrebt.
Das Konkreteste und Persénlichste im Glau-
ben ist jedoch unsere Beziehung zu Christus;
wir nehmen teil am Leben seiner Person,
am Geheimnis ihres Todes und ihrer Auf-
erstehung, und dank dieser Vermittlung zu-
gleich am Leben der Dreicinigkeit.

Es handelt sich beim Glauben also wesent-
lich um die Antwort der menschlichen Person
an den persdnlichen Gott und somit um die
Begegnung von zwei Personen. Daraus er-
klart sich der Glaube als Ganzhingabe, die
nicht blof Verstand oder Wille, sondern die
gesamte Personlichkeit umfaflt. Auch die
Eigenschaften des Glaubens erscheinen jetzt
in einem neuen Licht. Die ,Dunkelheit* des
Glaubens liegt darin begriindet, dafl die Ge-
setze der personlichen Begegnung fir den

diskursiven Verstand nicht restlos zoging-
lich sind. Trotzdem eignet dem Glauben
»Gewiflheit“: ich bin sicher, die Wahrheit zu
besitzen, nicht, weil sie mir selber evident
ist, sondern weil ich mit Christus geeint
bin, der sie sieht und dem sie evident ist.
Gerade in diesem Punkt berihren sich
die Gedanken des Verf. aufs engste mit
denen, die Auogust Brunner S.J. in seinem
Werk ,Glavben und Erkenntnis® (vgl. die
Rezension in dieser Zeitschrift 24 (1951),
S. 399) ausgesprochen hat. Fir beide Autoren
gilt die Glaubenserkenntnis nicht fir eine
minderwertige Erkenntnisart, sondern im
Gegenteil, als die urspriinglichste, héchste
und reichste Erkenntnis, weil sie die Wirk-
lichkeit der Person in sich fafit.

Es ist dem Biichlein gelungen, in relativ
knappen Ausfihrungen die entscheidende
Bedeutung der personalen Struktur des
Glaubens darzutun. Freilich wendet sich
manches an den géschulten Theologen, der
mit den einzelnen subtilen Problemen der
Fachtheologie vertravt ist. Doch wird auch
der Nicht-Theologe mit geringer Mihe den
Einstieg in die Gedankenwelt des Biichleins
finden. Die Einfithrung und eine Reihe
kenntnisreicher Anmerkungen aus der Feder
von H. U. v. Balthasar, (der auch firr Aus-
wahl und Ubertragung der Texte sorgte),
werden ihm dabei eine gute Hilfe bieten.

P. Knauer S. ].

Beumer, JohannesS. J.,Theologie
als Glaubensverstindnis. Wiirz-
burg, Echter-Uerlag 1953, 251 S.

Dieses Buch ist ein Beitrag zu dem Ringen
der Gegenwart um ein neues Verstindnis
des Wesens der Theologie. Bekannt sind die
Bemitihungen einer sog. , Verkiindigungstheo-
logie“ oder einer ,betenden“ Theologie, in
-der das Systematisch-Rationale mit einem
gewissen Mifitrauven betrachtet wird. Das
vorliegende Werk sucht nun eine ausglei-
chende Formel zu finden, in der alle diese be-
rechtigten Anliegen gewahrt sind, ohne aber
einem ungesunden Extrem zu verfallen.



230 Buchbesprechungen

Der Verfasser unterscheidet in der Theolo-
gie Glanbensverstindnis und Glaubenswis-
senschaft. Zwischen beiden waltet kein Ge-
gensatz, sondern es bandelt sich um verschie-
dene Aspekte ein nnd derselben Theologie.
Die Glanbenswissenschaft stellt mit Vorrang
das Rational-Methodische heraus, indem sie
sich einer vorgegebenen philosophischen Be-
grifflichkeit bedient, um den Glaubensinbalt
zu durdhlenditen und weitere Schlisse zu zie-
hen. Dadurch bringt sie eine gewisse Gleich-
ordnung zu den anderen Wissenschaften zum
Ausdruck. Das Glaubensverstiéndnis hinge-
gen betont stark die religids-iibernatiirliche
Seite der Theologie. Sie ist daher eine Auf-
fassung von Theologie, die in ihr nicht nur
dieMoglichkeit hervorhebt, sich mit den Glau-
benswahrheiten zu beschaftigen, sondern die-
se auch in einer Erkenntnis zu kldren, die
ganz innerhalb der Glaunbenssphire bleibt.
So ist Glaubensverstindnis echte christliche
Gnosis im Sinne der paulinischen Briefe und
der Kirchenviter, — im Sinne der heutigen
Bemithungen ein ibernatirlicher und exi-
stentieller Akt.

Im Mittelpunkt der Darlegungen steht die
Lehre des Vatikanums von der ,intelligen-
tia mysteriorum® (Denz. 1796) — vom Ver-
fasser nicht wie iiblich als Glanbenswissen-
schaft, sondern als Glaubensverstindnis
tbersetzt ~— die aus ihren Voraussetzungen
erklirt und au$ ihren Zusammenhéngen in-
terpretiert wird. In einer dogmengeschichtli-
chen Darlegung werden aus der Zeit vor dem
Konzil die bedeutendsten, gleichsam typi-
schen Vertreter eines Glaubensverstindnisses
in Patristik, Scholastik und Mystik gezeigt.
Unter den Theologen nach dem Vatikani-
schen Konzil sieht der Verf. als besten Ver-
treter dieser Auffassung J. M. Scheeben und
sein Werk, dem er einen mifigliickten, weil
zu subjektivischen Versuch aus neuerer Zeit,
namlich die ,Gnosis des Christentums® von
Koepgen gegeniberstellt.

Der grofle Vorzug des Buches liegt darin,
dafl es die Fragen nicht rein polemisch und
rhetorisch behandelt, sondern in sauberer,
dogmengeschichtlicher Analyse, die in lang-
jahrigen Vorarbeiten entstanden ist, sich um
eine Losung bemiiht. Freilich wire es zu einer
endgiltigen Klirung des Fragenkomplexes
notwendig, starker auf Inhalt und Struktor
der Offenbarung selber, also auf eine bibli-
sche Theologie zuriickzugreifen.

G. Soballa §.].

Miiller, P. Marianus, O.F.M., Die
Uerheiflung des Herzens. Zur
Theologie des Ewigen im Menschen.
Herder, Freiburg 1953, 4008S., 12,80 DM.

Mit diesem Buch prisentiert der Verf. den
Anfang eines theologischen Gesamtwerkes
»Begegnung und Wandlung®, das auf 21
Binde geplant ist. Er will den Versuch ma-
dhen, ,aus dem Geist franziskanischer Philo-
sophie und Theologie unserer heutigen Theo-
logie jene Fiille des Reichtums und der
Weisheit wiederznschenken, die sie vor vie-
len Jahrhunderten besessen hat“ (1). Immer-
hin ein nicht alltaglicher Anspruch, der zu-
mindest ob seines Mutes Bewunderung ver-
dient.

Bestimmend fiir den Aufbau und die
Durdhfithrung des Gesamtwerkes erscheint
die patristische Idee der Bildwerdung: Die
Heilsgeschichte wird als das Verwandlungs-
gesprich unseres Lebens aufgefaflt, wobei
die Gesprichspartner Gott und Mensch sind.
Als Drittes wirken die verwandelnden Mich-
te: Christus, Maria, Kirche, Engel und Damo-
nen. In der Auseinandersetzung mit allen
ihn anrihrenden Maichten soll sich die Er-
neuerung des Menschen zu Gottes Bild und
Gleidchnis vollziehen.

Der vorliegende erste Band zeigt den Men-
schen in seiner ruhelosen Sehnsucht nach
Gott. Die in vielfdltigen Formen sich
auflernde tiefe Unruhe des Menschen ist nur
dadurch zu erkldren, dafl er dem Schopfer
schon irgendwie auf der Spur ist, mehr noch:
dafl eine entscheidende Begegnung bereits
stattgefunden bat. Gott hat sein Bild in un-
ser Sein unausldschlich eingeprigt, ja, die-
ses Sein griindet einzig darin, dafl es Ab-
bild Gottes ist. Im letzten heift das, dafl der
Mensch Ebenbild des dreifaltigen Gottes
sein soll, ein Wesen, das Ich uvnd Du sagt,
das einsam ist von dem einen géttlichen
Wesen her und gemeinsam von der dreifal-
tigen Gemeinschaft her. Das dreieinige Ge-
spriach klingt durch Erschaffung und Gnade
im Menschen fort. Gott selbst ist der In-
halt dieses Gespraches, welches darznleben
Sinn und Aufgabe echten Menschentums
bildet.

Das Ansprechende dieses Werkes liegt
darin, daf es konsequent einen Grundgedan-
ken, den der Bildwerdung, entfaltet. Und man
spiirt, dafl dem Verfasser seine Aussagen ein
echtes Anliegen sind. Sein Bemilhen um
moglichste Lebensndhe, um eine Theologie



Buchbesprechungen 231

des Herzens und nicht blo des Intellektes
ist begriifenswert. Aber man fragt sich dodh,
ob nicht dieser Versuch einer Wiederbele-
bung der ,seraphischen Theologie“ im Gei-
ste der franziskanischen Tradition zu stark
in eine ,poetische” Theologie abgeglitten ist.
Die literarischen Quellen, aus denmen der
Verf. schopft, sind ein bezeichnendes Sym-
ptom dafiir: In bunter Folge mischen sich
Zitate klassischer Theologen (mit Vorzug
Duns Scotus und Bonaventura) mit solchen
modernen (nicht immer erstrangigen) Auto-
ren (z. B. Nietzsche, Sartre, Bataille, Marcel,
Claudel, Thompson, Eliot, Rilke, Wiechert,
Jiinger). Auch der Stil des Werkes ist mit-
unter zu lyrisch, um nicht zu sagen, ver-
schwommen. Desgleichen stdren mancherlei
Ungenauigkeiten. Duns Scotus wird schlank-
weg zum Seligen ernannt {11), als Funda-
mente der Theologie werden die Heilige
Schrift und der eingegossene Glaube aufge-
zahlt, ohne dafl eine ausdriickliche Erwih-
nung der Tradition geschieht (15). Vom
Lehramt der Kirche ist nur so nebenbei die
Rede. Dafiir sind andere Gedanken wieder
mit grofler Breite ausgefithrt. Man wird dem
Werk wohl am gerechtesten, wenn man es
als Buch zur Meditation auffafit, das zum
liebenden Verstehen der Heilswahrheiten
fiihren will. In diesem Sinne verdient es auch
eine Empfehlung.
G. Soballa S.].

Inzwischen ist der 8. Bd. derselben Samm-
lung erschienen unter dem Titel: Die Be-
gegnung im Ewigen. Zur Theologie der
christlichen Gemeinschaft (Freiburg, Herder
1954, XX u. 455 S., Ln. DM 14.80).

Uolk, Hermann, Gott lebt und
gibt Leben. Minster i. 0., Regens-
berg 1953. 119 S., DM 2.80.

,Gott lebt* war das Thema des Berliner
Katholikentages 1952, das Prof. Volk nach
der dogmatischen Seite zu entfalten hatte.
Das vorliegende Biichlein gibt seine dama-
ligen Vortrdge in etwas erweiterter Form
wieder. Er gliedert den Stoff in vier Ab-
schnitte: Gott lebt sein eigenes Leben; Gott
gibt uns in der Erschaffung unser Leben, in
der Begnadung Anteil an seinem Leben; die
Siinde zerstért das Gottesleben in uns; Chri-
stus erldst uns von der Siinde und verleiht
uns das Gottesleben wieder. Daraus erhellt,
wie der V{. sein Thema, das zunachst eine

in sich ruhende Wahrheit beinhaltet, in neu-
testamentlicher Weise, d. h. als ,Frohbot-
schaft fiir uns durdhfiibrt. Das bedingt zu-
gleich eine innige Verbindung zwischen
Theologie und Frémmigkeit, wie wir sie im
deutschen Raum so selten haben. Dazu
kommt, dafl die klaren und prizisen theo-
logischen Gedanken nicht in einer gelehrten
Fachsprache, sondern in einer allgemein ver-
stindlichen Form vorgetragen werden, die
zwar zu ernster Mitarbeit zwingt, aber auch
iiber die blof geistige Erfassung hinaus
religiéses Leben zu wedken vermag. Nur ein
Kenner der Materie sieht, wie sehr der Vf.
in der heutigen Theologie zu Hause ist und
wie sich oft unter einfachen Worten neuere
theologische Fragestellungen und Antworten
verbergen. Das zeigt sich z.B. in der Be-
tonung des personalen, ebense des Gemein-
schafts-Charakters des uns von Gott ge-
schenkten natiirlichen und {ibernatiirlichen
Lebens, oder auch in der Unterscheidung
zwischen dem Uberethischen, Ereignishaften
in der christlicken Heilsordnung und der
cthischen Entscheidung des einzelnen. — So
kann man das Biichlein nur begriiflen und
ihm eine weite Verbreitung wiinschen. Es ist
nicht zuletzt auch fiir Menschen geeignet, die
auf dem Wege zum Christentum und zur
Kirche sind. Fr. Wulf S.].

Abtei vom Heiligen Kreuz, Uom
heiligen Pascha. Ein Osterbuch.

‘Paderborn, Uerlag Bonifacius-Druckerei

1950. 260 S. 7,50 DM.

Das Buch vereinigt eine Anzahl von Auf-
sdtzen, die von den Benediktinerinnen der
Abtei vom Heiligen Kreuz, Herstelle, her-
ausgegeben wurden, und bringt Beitrige
namhafter Autpren wie Odo Casel, Theodor
Bogler, Aemiliana Lohr, Bonifatia Briig
u. a. m., aber auch Texte aus Kirchenvitern
und der altkirchlichen Liturgie.

Alle Beitrige kreisen um den Paschage-
danken, d.h. um das Geheimnis unseres
Uberganges mit Christns aus dieser siind-
und todverfallenen Welt in die Herrlichkeit
des Vaters. Dieser theologische Grundge-
danke wird in kultivierter Sprache und fein-
sinniger Gedankenfilhrung in vielfacher
Weise entfaltet. Man muff den Herausge-
bern dankbar sein fiir ihre vertiefende Ein-
fihrung und Deutung der Geheimnisse des
Leidens und der Auferstehung des Herrn.
Es wird hier wirklich der Blick auf das We-



232 Buchbesprechungen

sentliche des christlichen Lebensvollzuges ge-
lenkt. So konnen von diesem Buch Impulse
ausgehen von einer Frommigkeit, die theolo-
gisch orientiert ist und nicht nur in unklaren
Gefihlen sich ergeht.

Wenn man sich eine kleine Ausstellung
erlanben darf, so betrife diese die Sprach-
form des Buches, die mitunter zu gekiinstelt
anmutet. Storend wirkt die haufige Verwen-
dung von Fremdworten, wenn deutsche Wor-
te zur Verfiigung stehen, die den gemeinten
Sachverhalt treffend genug zum Ausdruck
bringen. Gewifl haben wir fiir den Ausdruck
Pascha keine vollgiiltige deutsche Wiederga-
be. Aber warum mufl stindig von Kyrios,
Ekklesia, Mysterium u. 4. die Rede sein?

Doch betreffen solche Ausstellungen nur
die Auflenseite des Werkes, dessen wahrhaft
anregender und befruchtender Wert mit

Dankbarkeit anerkannt sei.
G. Soballa S.].

Gardeil, Ambroise O. P., Der Hei -
lige Geist formt Christen.
Luzern, Riber 1953. 168 S. Lw. DM 8.80.

Es miissen hochstrebende, theologisch gut
gebildete Dominikanerinnen gewesen sein,
denen P. Gardeil diese 15 Exerzitienvortrage
gehalten hat. Leider stammt der vorliegende
Text nicht unmittelbar aus der Feder dieses
hervorragenden franzdsischen Theologen. Er
wurde von einer Hérerin sorgfaltig aufge-
zeichnet und vom Autor iiberpritft. Trotzdem
scheinen uns in der Nachschrift einige Un-
klarheiten zuriickgeblieben zu sein, die in
den miindlichen Vortrigen sicher nicht vor-
handen waren.

Das Thema, um das es darin geht, ist ein
erhabenes, die Tatigkeit des Heiligen Gei-
stes im christlichen Leben. Des naheren han-
delt es sich um die sicben Gaben und ihre
Friichte, die sieben Seligkeiten. Nach Augu-
stinus und Thomas besteht namlich die
eigentliche Wirkung der Gaben des Heili-
gen Geistes in den Seligkeiten der Bergpre-
digt. Jede Seligkeit steht mit einer Gabe in
innigster Beziehung: die ‘Gabe der Furdht
fithrt zur Seligkeit der Armut, die Gabe der
Stiarke zum Hunger und Durst nach Gerech-
tigkeit, die Gabe der Frommigkeit zur Selig-
keit der Sanftmut, die Gabe des Rates zur
Seligkeit der Barmherzigkeit, die Gabe der
Wissenschaft zur Seligkeit der christlichen
Trauer und Trinen, die Gabe des Verstan-
des zur Seligkeit der reinen Herzen und die

Gabe der Weisheit zur Seligkeit der Fried-
fertigen.

Um diese Zusammenhinge, die sich nicht
auf den ersten Blick erkennen lassen, auf-
zuhellen, werden die einzelnen ‘Gaben in
thomistischer Weise genau bestimmt und
aus threm Wesen und Wirken die Beziehun-
gen hergeleitet, die sie mit der entsprechen-
den Seligkeit verbindet. Treffend veran-
schaulicht werden die an sich abstrakten und
subtilen Darlegungen, so oft gezeigt wird,
in weldher Fille Christus und nach ihm die
Heiligen die Gaben und Seligkeiten des
Heiligen Geistes besaflen. Die praktischen
Folgerungen, die daraus gezogen werden,
sind fir unser iibernatiirliches Leben und
Streben von grofler Bedeutung.

H. Bleienstein S. ].

Lewis, C. S., Wunder. Eine vor-
bereitende Untersuchung. Koln und Ol-
ten, Jakob Hegner (1952). Deutsche
Ubers. von Sigismund von Radecki. 212
S., Ln. DM 14.—.

Es geht dem Vi., einem Anglokatholiken,
Professor in Oxford, der schon durch man-
che treffliche Publikation hervorgetreten ist
(vgl. diese Ztschr. 21 [1948] 259 f£.), in sei-
ner Untersuchung darum, dem ,aufgeklar-
ten“ modernen Menschen einen Zugang zum
Verstiandnis des christlichen Wunders zu ver-
mitteln. Er bewahrt sich dabei wie immer als
ein vorbildlicher Didakt, der mit seiner un-
verbliimten, echt englischen Niichternheit
ebenso wie durch die Anschaulichkeit seiner
Bilder und Vergleiche den Leser zu fesseln
und zu iiberzeugen vermag. Er fingt sozu-
sagen voraussetzungslos an und verlangt von
ihm nur einen gesunden Menschenverstand
und die ehrliche Bereitschaft, zuzuhéren. —
Im ersten Teil seiner Studie riickt L. dem
,Naturalismus“ zu Leibe, nach dem alles
Geschehen das notwendige Ergebnis einer
in sich geschlossenen Kausalreihe des rauvm-
zeitlichen Universums ist, und weist nach,
dafl dem Wunder keineswegs wissenschaft-
liche Tatsachen entgegenstehen, sondern ein
philosophisches a priori, nimlich die Leug-
nung eines personlichen Schépfergottes. Im
zweiten Teil des Buches wird dann dem
Waunder sein eigentlicher Ort angewiesen,
indem es in den Zusammenhang der Schop-
fung und Erlsung hineingestellt wird. Erst
so erhellt der grundlegende Unterschied des
christlichen Wunders von jenen Mirakelge-



Buchbesprechungen 233

schichten, wie sie uns z.B. aus der Antike
iiberkommen sind. Sie erweisen sich als ein
sinnvolles Eingreifen des Schépfer- und Er-
léser-gottes, das in der Menschwerdung
Christi seine Mitte und seinen Hohepunkt
erfihrt. Weil somit das Wunder auf den-
selben Ursprung wic das Naturgeschehen
zuriickgeht, bedeutet es keine Storung der

Naturordnung, sondern dient dem gleichen
Plane, den Gott mit der Schopfung verfolgt.
— Das Buch stellt eine ausgezeichnete mo-
derne Apologetik dar, deren Wert durch den
einen .oder anderen miflverstindlichen Aus-
druck oder Gedankengang nicht beeintrich-
tigt wird. Fr. Wulf S.].

Monchtum und Ordensleben

Das Konzil von Chalkedon.
Gesdhichte und Gegenwart. Im Auftrage
der theologischen Fakultit S. J. Sankt
Georgen, Frankfurt/M., herausgegeben
von A. Grillmeier S. J. und H. Bacht
S.]. Band II. Entscheidung um
Chalkedon. Wirzburg, Echter-Uer-
lag (1953) X1V und 967 S. Einzelpreis
Ln DM 50,00, kart. DM 46,00.

Der erste Band dieses Werkes (vgl. diese
Ztschr. 25 [1952] 391) hat in der wissen-
schaftlichen Welt eine auficrordentlich gute
Aufnahme gefunden. Der vorliegende zweite
Band wird nicht weniger Anklang finden.
Er stellt die Glanbensentscheidung von Ch.
hinein ,in das Kraftespiel der geschicht-
lichen Midchte, von denen ihre Geltung be-
droht, oder wverteidigt wird“. Seine drei
Hauptteile sind betitelt: Chalkedon als ge-
schichtliche Wende; Chalkedon und das in-
nerkirchliche Leben; Chalkedon und die
abendlindische Theologie von 451 bis zur
Hochscholastik.

Wir greifen hier nur die fir diese Ztschr.
bedeutsamen Beitrige heraus. Sie beziehen
sich auf das Méndhtum und die Liturgie. —
H. Badit §.]. untersucht in einer umfang-
reichen Studie, die fast ein eigenes Buch
darstellt (S. 198—314), .die Rolle des orien-
talischen Mondhtums in den kirchenpoliti-
schen Auseinandersetzungen um Chalkedon®.
An jedem Wendepunkt der kaiserlichen Po-
litik stehen bedeutende, hinfig in bischof-
lichen Ornat gekleidete Ménchsgestalten; zn
jedem Umschlagen der Erfolgsaussichten der
verschiedenen Parteien tragen Mdnche Ent-
scheidendes, wenn nicht das Entscheidende
bei, wobei fehlende grofie Personlichkeiten
nicht selten durch riesige Massen — einmal
ist von 10000 und sogar von 30000 zu-
sammengestrémten Monchen die Rede — er-
setzt werden. Ihr Eingreifen in das Gesche-
hen bewegt sich auf der breiten Skala zwi-

schen der rein geistlichen Einflufnahme des
Styliten Simeon und einer wiisten Schligerei
zwischen Volk und Ménchen in Alexandrien.
Der Vi. sucht in ruhig abwigender Weise
die Vielgestaltigkeit dieser monchischen Le-
bens- und Willensduflernngen zu verstehen
und vermittelt dem Leser damit ein zusam-
menhingendes Bild des orientalischen
Monchtums zwischen 431 und 519.

Das Konzil von Chalkedon mufite sich
notgedrungen mit dem Monchtum befassen.
L. Ueding §.]. handelt davon in seinem fast
ebenso langen Beitrag (S. 569—676): ,Die
Canones von Chalkedon in ihrer Bedeutung
fiir Monchtum und Klerus.“ Bis Ch. hatten
die Bischéfe keine direkte Jurisdiktion {iber
die Kl6ster als solche. 451 bekommen sie eine
solche in geistlichen Dingen, in weltlichen
ein gewisses Aufsichtsrecht. Die Monche wer-
den zur stabilitas loci verpflichtet. Damit
erhalt das Ménchtum gewissermaflen erst
seine offizielle Eingliederung in den Ge-
samtorganismus der Kirche. Die kirchen-
rechtliche Grundlage fiir eine weitere Klo-
stergesetzgebung ist geschaffen. Es bleibt
Aufgabe der folgenden Jahrhunderte, vor
allem das Auwfsichtsrecht der Bischéfe und
die Selbstandigkeit der Kléster gegeneinan-
der genauer abzugrenzen. Das zeigt der
letzte Teil der Untersuchung Uedings, der
sich auf die synodalen Entscheidungen der
Kirche, die Weisungen der Pipste, die Ge-
setzgebung Justinians und selbst noch Karls
des Groflen erstreckt.

Zwei Aufsitze befassen sich mit dem Ein-
flufl des Monophysitismus auf die Liturgie.
H. Engberding O.S.B. schrinkt in seinem
Beitrag ,Das chalkedonische Christusbild
und die Liturgien der monophysitischen
Kirchengemeinschaften“ die bisher vertre-
tene Auffassung, die sogenannte Mittler-
formel sei von den Monophysiten dergestalt
umgebogen worden, dafl der Gott-Mensch
nicht mehr als Mittler unseres Gebetes zum



234 Buchbesprechungen

Vater, sondern mit dem Vater als Zielpunkt
eben dieses Betens erscheine, wesentlich ein:
auch in den monophysitischen Liturgien wird
die vollige Ganzheit der menschlichen Natur
Christi, sowie der Mittler- und Opferge-
danke deutlich gesehen. Hinsichtlich der For-
maulierungen der Anschauung dber die Eini-
gung der Naturen in Christus weisen die
monophysitischen Liturgien iiberraschend
wenig hiretische Wendungen auf; von Ein-
zelfillen abgesehen, handelt es sich hdchstens
um einen Verbalmonophysitismus.

Fir die westliche Liturgie stellt Tk.
Schnitzler (Das Konzil von Chalkedon und
die westliche [romische] Liturgie) fest, dafl
der Einfluf von Chalkedon zunichst einmal
so gut wie vollstiandig ausblieb und sich erst
in spateren Jahrhunderten bemerkbar
machte, und auch da nur in bescheidenem
Maf. Interessieren wird hier vor allem die
Ausfithrung zur Geschichte des Mischungs-
ritus von Wasser und Wein in der rémischen
Liturgie.

Die von A. Schénmeizer S.]. besorgte
Zcittafel zur Geschichte des Konzils von
Chalkedon wird dem Leser helfen, die Fiille
der in den Einzeluntersuchungen gebotenen
Fakten historisch richtig einzuordnen.

Jos. Grotz S.].

Smolitsch, Igor, Russisches
M 6 nchtum. Entsichung, Entwicklung
und Wesen (988—1817) (Sammlung: Das
ostliche Christentum, N. F. 10/11).
Wiirzburg, Augustinus-Uerlag 1953. 556
S., Ln. DM 38.—.

Es ist nicht verwunderlich, dafl sich das
grofle Interesse unserer Tage an allem, was
mit russischem Wesen und russischer Ge-
schichte zusammenhingt, nicht zuletzt auch
auf das religise Gebiet erstreckt. Neben
kirchengeschichtlichen Arbeiten (z.B. Die
Ostkirche und die russische Christenheit,
Herausgegeben von E. Benz, Tiibingen 1949;
E. Benz, Die abendlindische Sendung der
ostlich-orthodoxen Xirche. Die russische
Kirche und das abendlindische Christentum
im Zeitalter der Hl. Allianz, Wiesbaden
1950; W. de Vries S. J., Der christliche Osten
in Geschichte und Gegenwart (Sammlung:
Das 6stl. Christentum, N.F.12), S. 197—223,
Wiirzburg 1951; A. Amman §. J., Abrifl der
slawischen Kirchengeschichte, Wien 1950),
findet besonders das russische Ménditum in
jingster Zeit eine hiufige Darstellung. Einen

guten historischen Uberblick vermittelt das
Buch von M. J. Rouét de Journel S. J., Mo-
nachisme et monastéres russes, Paris 1952;
speziell der russischen (Monchs-)Frémmig-
keit ist die Studie von I. Kologrivof §.J.,
Essai sur la sainteté en Russie (Briigge 1953)
gewidmet, von der einige Kapitel schon frii-
her in dieser Ztschr. erschienen sind (23.
Jahrg. 1950). Die weitaus umfangreichste
Geschichte des russischen Ménchtums liegt
aber in dem hier zu besprechenden Werk von
1. Smolitsch vor, der schon durch sein vor-
ziigliches Buch ,Leben und Lehre der Star-
zen® (2 Aufl, Olten/Kéln 1952) weiteren
Kreisen bekannt geworden ist.

Das Budch ist zwar nicht ans einem Guf
(die ersten 4 Kapitel erschienen schon 1939
unter dem Titel ,Das altrussische Ménch-
tum*®, die mittleren Kapitel waren urspriing-
lich fiir eine zusammenhingende Studie dber
die Geschichte der Klostergiiter gedacht),
mufite auch auf eine letzte Vollstindigkeit
verzichten (so ist z. B. das russische Ménch-
tum auf dem Berge Athos, das Ménchtum
des Kiever Jurisdiktionsbezirkes und je-
ner westlichen Gebiete, die politisch lange
zu Ruflland gehérten, nicht behandelt), aber
schon das vorgelegte Material ist so gewaltig
und beruht auf einer so griindlichen Quellen-
und (meist russischen) Literaturkenntnis,

.dafl man von einem erstrangigen und fir die

Geschichte des russischen Monchtums unent-
bebrlichen Handbuch sprechen kann.

Vor allem drei Gesichtspunkten. ist der
Vi. nachgegangen: 1. der Spiritualitit des
russischen Monchtums, ihrer Eigenart, ihren
Schulen und den um sie ausgelésten Ausein-
andersetzungen, 2. der Klosterkolonisation
und Klosterwirtschaft des 16. und 17. Jahr-
hunderts, 3. endlich der mannigfachen Ver-
flechtung des russischen Ménchtums mit dem
politischen und kulturellen Leben, Der Stoff
ist in drei grofle Perioden gegliedert, die
jeweils in der Sache selbst begriindet sind:
I. Anfinge und Blite (12.—15. Jabrh.),
1I. Krise und Verweltlichung (16.—17.
Jahrh.), III. Am Scheideweg (18.—20. Jahr-
hundert). Auf diese Weise kann von einer
wirklichen ,Geschichte des russischen
Moénchtums die Rede sein. Dabei hat man
auf jeder Seite das Gefithl, einer wissen-
schaftlich sauberen, véllig unpolemischen (in
bezug auf die westliche Welt und das Ré-
mische Christentum) und sachkundigen Be-
urteilung der Phinomene und Tatsachen



Buchbesprechungen 235

gegeniiberzustchen. Smolitsch hitet sich vor
Verallgemeinerungen und Vorurteilen, wie
man sie von orthodox-russischer Seite (z. B.
bei Nikolai von Bubnoff: ,Russische From-
migkeit* [Wiesbaden 1947}, S. 9f.) ofter
findet. Man wird ihm darum gern bestitigen,
dafl es ibm gelungen ist, ,das Wichtigste
und Typische in der allgemeinen Geschichte
(des russischen Ménchtums) zu berichten und
seine charakteristischen Gestalten herauszu-

heben® (5). Fr. Wulf §.].

Nigg, Walter, Uom Geheimnis
der Ménche. Zirich und Stutigart,
Artemis-Uerlag (1953), 421 S., Ln. DM
19.80.

War der Vf. mit seinem ersten Werk Gber
die Heiligen dem Phinomen der Heiligkeit
als solchem nachgegangen, so beschiftigt ihn
hier das spezielle Phinomen des Mdénch-
tums. Mit diesem Thema durchbricht er noch
mehr als bisher die Schranken iiberlieferter
protestantischer Anschauungen. Das ist wohl
auch so beabsichtigt, wie aus der lingeren
Einleitung iiber Geschichte und Sinn des
christlichen Ménchtums hervorgeht. Die be-
handelten Ménchsviter und Ordensgrinder
sind: Antonius, Pachomius, Basilius, Augu-
stin, Benedikt, Bruno, Bernhard, Franziskus,
Dominikus, Ignatius; dazu kommt noch Te-
resa von Avila, der sich hente mebr denn je
das Interesse und die Bewunderung vieler
zuwendet. Jede dieser Studien sucht in
einem ersten Teil den Heiligen selbst in sei-
nen Grundziigen zu erhellen und ihm sein
gottliches Geheimnis abzulauschen, um in
einem zweiten Abschnitt seiner Ausstrahlung
in der Geschichte seines Ordens nachzu-
gehen.

Nigg hat eine auflerordentliche Gabe, den
Leser durch <¢ine eigentiimliche Mischung
von fast unbeteiligt scheinender Sachlichkeit
und hochst personlicher Anteilnahme zu fes-
seln und zu iberzeugen. Dabei gelingt es ihm
wirklich, das Wesentliche in der religiosen
Gestalt der Heiligen herauszuheben.
Selbstverstandlich fufit seine Darstellung
nicht auf einer detaillierten Forschung — so
mag ihm das eine oder andere entgehen oder
auch zu subjektiv geraten -, aber er hat
durchweg doch die Quellen benutzt und ein
umfangreiches Schrifttum herangezogen, so
daf} seine Interpretation immer gut fundiert
ist. Uber den historischen Spiirsinn hinaus

ist ihm wohl auch ein religitses Ingenium
cigen, das es ihm erméglicht, den inneren
Wegen der grofien Ordensgriinder nachzu-
gehen. Bei Ignatius von Loyola, einem in
seinen letzten Intentionen schwer zuging-
lichen Heiligen, ist ihm dies jedenfalls in
cinem ungewohnlichen Mafle gelungen. Ge-
rade das, was man bei Heinrich Béhmer
(,Loyola“) so sehr vermifite — eine tiefere
Sicht der ignatianischen Mystik —, ist Nigg
zum Schliissel fiir das Gesamtverstindnis des
Heiligen geworden. — Von nicht geringem
Wert sind auch die historischen Partien des
Buches, in denen das Weiterwirken der Or-
densstifter in ihren Griindungen dargestellt
wird. Mit groflem Freimut werden hier Licht

“und Schatten verteilt. Auch wer hier hin

und wieder Einwinde zu machen batte,
kénnte doch nie den Gerechtigkeitssinn und
sogar das Wohlwollen des Vi’s in Frage
stellen. :

Etwas enttiuscht ist man iiber das, was
Nigg zur theologischen Deutung des Ménch-
tums als solchem sagt. Gegeniiber der Fiille
und Tiefe in der Darstellung des individu-
ellen Seclenlebens fallt die Diirftigkeit der
grundsitzlichen Aussagen geradezu auf, je-
denfalls dem, der von der katholischen Tra-
dition her kommt (man denke etwa an die
tiefe Deutung des Ordenslebens, wie man
sie in dem schmalen, aber inbaltreichen
Biichlein von D. Thalhammer ,Jenseitige
Menschen® antrifft). Es zeigt sich hier wie-
der einmal, wie sehr das Ménchtum fiir den
evangelischen Theologen immer nur Sache
des einzelnen seinkann, gnadenhaftes ,Ereig-
nis“ zwischen der Seele und Gott; allem In-
stitutionellen begegnet man mit groflem
Mifitrauen, Man spiirt es aus der oft wieder-

" holten Warnung, der Weg des Monches sei

ein gefahrlicher und darum nicht Sache des
Durchschnittsmenschen; durch nichts werde
das Ménchtum so sehr verfilscht wie durch
die vielen Unberufenen. Hier wird im iibri-
gen manches Wort gesagt, das auch fiir die
katholischen Orden beherzigenswert ist, ohne
dafl sie etwas von ihrem Verstindnis des
Ordenslebens aufzugeben hitten. — Daf} der
Vi. einige dogmengeschichtliche oder auch
dogmatische Ansichten vertritt, die fiir den
Katholiken nicht annehmbar sind, ist ihm
weiter nicht dbel zu nchmen. Man wird ihm
fiir sein mutiges und tief religitses Buch
auf jeden Fall sehr dankbar sein. Denn es
ist ein Ereignis! Fr. Wulf §.].



236

Filop-Miller, René, Die die WWelt
bewegten. Antonius — Augustinus
— Franziskus — Ignatius — ‘Therese.

Salzburg, Otto Miiller-Uerlag (1952),
580 S., Ln. 19,80 DM.

Es ist merkwiirdig: im Katholizismus ist
die Heiligenverehrung — wenigstens in un-
seren Regionen — im Vergleich mit fritheren
Zeiten sehr zuriickgegangen; im Protestan-
tismus beginnt man sie in steigendem Maf
zu entdecken. Walter Niggs ,Grofle Heilige“
(vgl. diese Ztschr. 20 [1947] 156 ff.) haben
schon die 4. Anfl. erlebt; ein dhnlicher Er-
folg scheint dem Buch von Filép-Miller be-
schieden zu sein, das zverst in USA unter
dem Titel ,The Saints who moved the
world“ heranskam und inzwischen in meh-
rere Sprachen iibersetzt wurde. War es dort
ein Theologe, so ist es hier ein Laie, der das
Thema aufgreift. Beide sind Historiker,
beide verbinden mit dem Streben nach der
ungeschmilerten Wahrheit die Gabe der
fesselnden Darstellung. Auch sonst ergeben
sich manche Ahnlichkeiten zwischen Nigg
und Fillép-Miller. Sie sind in gleicher Weise
ganz persénlich getroffen und hingerissen
von dem menschlich-g6ttlichen Drama, das
sie im geistigen Nachvollzug des Ringens der
Heiligen miterlebten. Was sie innerlich er-
regt und tberzeugt, ist die seelische Grofie
dieser Menschen und zngleich das géttliche
Geheimnis, das sie in sich bergen und in das
sie wie durch einen schmalen Spalt Einblick
gewihren. In den theclogischen Grundlagen
ist Filop-Miller noch ,weitherziger® als
Nigg; das dogmatische Christentom tritt
vollig hinter der religiésen Intuition zuriid,
die dogmatischen Wahrheiten sind nur Sym-
bole des unanssprechlichen géttlichen Ge-
heimnisses. Entscheidend ist, daf der Mensch
Gott wirklich nahe kommt und in seiner
Nihe umgewandelt und zu christlicher Tat
angetrieben wird. Aber solch liberal-theo-
logische Voravssetzungen treten nirgends
polemisch hervor. Sie beeintrichtigen darnm
das religiése Bild der Heiligen nur wenig.
Im dibrigen ist das Buch von Fiilp-Miller
eine Klasse tiefer als das von Nigg. Wohl
gelingt auch thm manch iberraschend tiefer
Einblik in das Wesen christlicher Heilig-
keit; aber sowohl das historische wie auch
das religiose Moment haben bei ihm doch
anfs Ganze gesehen eine nicht unbedentende
Vereinfachung und Verkirzung erfahren.
Das macht sich vor allem bei Ignatius von

Buchbesprechungen

Loyola bemerkbar, der mit einer geradezu
erschreckenden Einseitigkeit als der Heilige
der Willenskraft dargestellt wird. Solche
Ausstellungen sollen aber nicht die beglitk-
kende Tatsache verdecken, dal das Buch aus
einem echten religisen Impuls entstanden ist
und Ehrfurcht vor der GréBe gottgewirkter
Heiligkeit weckt. Fr. Wulf S.].

Menne, Agape, O.S.B., I'm Bann-
kreis Bernhards von Clair-
vaux. Uom Leben in einer Zisterziense-
rinnenabtei. Otio Miiller-Uerlag, Salz-
burg (1958). 2508.,7 Abb. Ln. 12,00 DM.

Dieses Buch ist ein Zeichen des Dankes
fiir das gastliche Asyl, das Eibinger Bene-
diktinerinnen gegen Ende des Krieges in
der Zisterzienserinnenabtei St. Marienthal
(Lausitz) fanden. Es ist zu Ehren des hl.
Bernhard geschrieben, dessen 800jdhrigen
Todestag wir im vergangenen Jahr feierten,
und will etwas von dem Geist und dem Le-
bensrhythmus mitteilen, den die Tdchter St.
Benedikts in der kldsterlichen Gemeinschaft
eines seiner grofiten Jinger kennenlernten
und mitvollzogen. Daher berichtet der erste
Teil (,Im Orden der Zisterzienser®) zu-
nichst von den Grundlagen zisterziensischen
Lebens: von der Charta Charitatis, der Ver-
fassungsurkunde aller Kléster des Ordens,
und von Bernhard von Clairvanx, dessen
Geist bis in die Gegenwart ihr Leben be-
stimmt. Anschlieend wird vom Leben der
Nonnen erzdhlt, wie es sich vom Noviziat
iiber Einkleidung und Profefifeier bis zum
Heimgang abspielt. Besondere Abschnitte
sind den Festen des Klosters und des Kir-
chenjahres gewidmet, wobei auch der Eigen-
art zisterziensischer Liturgie gedacht wird.
— Der zweite Teil (,Durch Gottes Erbarmen
Abtissin“) stellt zundchst allgemein das ge-
weihte Amt der Abtissin von Marienthal
und seine Anfgaben dar und erliutert das
Gesagte durch die Schilderung der Herrschaft
von 24 (positiv oder negativ) bemerkenswer-
ten Abtissinnen, mit Adelheit von Donyn,
der 1. Abtissin des 1234 gegriindeten Klo-
sters, beginnend und mit Celsa Gutte, der
gegenwartigen, schlieBend. Diese Abschnitte
sind schon so etwas wie eine ganz locker
gefiigte Geschichte des Klosters, freilich,
ganz von den Persénlicheiten seiner Abtis-
sinnen her gesehen. — Ym dritten Teil des
Buches wird die Geschichte Marienthals
straffer erzdhlt, jedoch in einer Weise, die



Budchbesprechungen

sich trotz Anmerkungen und Register nicht
an den Fachhistoriker wendet, sondern durch
die vielen ,Geschichten® eher an den hei-
matkundlich interessierten Laien, der wissen
mochte, wie es in einem Zisterzienserinnen-
kloster hergeht und wie die heutigen festen
Formen des klosterlichen Lebens im Laufe
der Jahrhunderte geworden sind. Vor allem
junge Menschen, die nach Sinn und Art des
klausurierten Lebens fragen, werden das an-
schaulich und lebendig geschriebene Buch
mit Interesse und Gewinn lesen.

W. Wendehorst

Chautard, J. B., St. Bernhards
Séhne. Deutsche Ubersetzung von Jo-
hannes Scherer. Hrsg. von der Abtei
Mariawald. Limburg, Steffen-Uerlag
1953. 87 S., Ln. DM 3.80.

Das schmale Bandchen enthalt eine Rede
zur Verteidigung der Trappisten, die Abt
Chautard (t 1935) im Kampf um die Frei-
heit der religiosen Orden in Frankreich in
der Zeit nach dem ersten Weltkrieg gehalten
hat. Seine Ausfithrungen sind theologisch so
klar und psychologisch-rhetorisch so ein-
drucksvoll, dafl sie auch auf Ungliubige
ihren Eindruck nicht verfehlen und Freund
und Feind einen unmittelbaren Einblick in
Leben und Wirken der schweigenden Mdén-
che gewihren. Als Beweis dafiir diene der
Ausspruch des bekannten Staatsmannes Cle-
menceau, nachdem er die Hauptgedanken
des Vortrags gehort hatte: ,Ich habe jetzt
einen Begriff vom Ideal eines Monchs be-
kommen. Ich bin kein Christ, aber ich ver-
stehe es, dafl ein echter Christ auf sein
Moéuchtum stolz sein kann. Unsere Volks-
vertretung hat kein Recht dazu, wirklichen
Mondhen den Stuhl vor die Tiire zu set-
zen ... Betrachten Sie mich von nun an als
Thren Freund.”

Da das Biichlein zum 800. Todestag des
hl. Bernhard von Clairvaux erschienen ist,
hat ihm Joseph Gummersbach S. J. eine Ein-
fihrung vorausgeschickt, in der nach einer
kurzgefafiten Theologie des Ordensstandes
die Mystik des ,Stifters® der Zisterzienser
charakterisiert wird. Worin sich diese von
der Geistesart des Reformabtes Rancé von
La Trappe unterscheidet, hat Abt Chautard
.in seiner Rede so lichtvoll auseinanderge-
setzt, dafl sie schon aus diesem Grunde be-
sondere Beachtung verdient.

H. Bleienstein S. J.

237

Dirks, Walter, Die Antwortder
Ménche. Frankfurt/M., Uerlag der
Frankfurter Hefte 1952, 238 S., DM
10.80.

Von den nicht wenigen Biichern, die in
den vergangenen Jahren tiber das Monchtum
geschrieben wurden, ist dieses wohl das
eigentiimlichste, weil es ungewdhnliche Ge-
sichtspunkte in die Diskussion hineintragt.
Dem Mitherausgeber der Frankfurter Hefte
geht es hier um die profangeschichtliche Be- -
deutung und die Weltaufgabe, die dem
christlichen Ménchtum als solchem sowie den
grofien abendldndischen Orden in ihrer Ent-
stchungszeit zugekommen sind und mnoch
heute zukommen. Geschichte ist dabei fir
ihn immer Heilsgeschichte. Im Grunde gibt
es darum keine legitime Unterscheidung
zwischen Profangeschichte und Kirchenge-
schichte. Denn seitdem Gottes Sohn in die
Welt gekommen ist und Fleisch angenom-
men hat, ist alles Geschaffene in sein Erlo-
serwirken einbezogen. Es gibt darum nur
noch eine Ordnung, die des Heils. Von die-
sen Voraussetzungen her versucht Dirks nun
die beiden Fragen zu beantworten, was hat
Gott mit dem Ménchtum iiberhaupt fir die
Geschichte gemeint und welche konkrete
Sendung hat er den Orden der Benediktiner,
Franziskaner, Dominikaner und Jesuiten ur-
spriinglich fiir ihre Zeit gegeben. Die heils-
geschichtliche Bedeutsamkeit des katholi-
schen Monchtums als solchen erblickt er in
ihrem Gemeinschaftsleben in Armut, Keusch-
heit und Gehorsam. Die gottgegebene zeit-
geschichtliche Sendung der vier genannten
Orden besteht nach ihm fiir die Benedikti-
ner darin, daf sie die Volker der ausgehen-
den Antike und des beginnenden Mittelalters
lehrten, ,die Schwerter in Pflugscharen um-
zuwandeln® und seflhaft zu werden (,Bene-
dikt und das Schwert®), fir die Franziska-
ner, dafl sie in der Zeit der aufkommenden
Finanzwirtschaft durch ihre evangelische Arx-
mut der reichen Gesellschaft eine stindige
Mahnung zum rechten Gebrauch des Geldes
waren {,Franziskus und das Geld“), fiir die
Dominikaner, dafl sie der Freiheit des Den-
kens, wie sie sich im arabischen Aristotelis-
mus und spater im Humanismus ankiindig-
te, im christlichen Denken Raum gewihrten
(,Dominikus und der Geist*), fiir die Jesu-
iten endlich, dafl sic dem Individualismus
der Neuzeit durch die Betonung des Gehor-
sams und des Dienstes in der Kirche seine



238 Buchbesprechungen

christliche Méglichkeit gaben (,Ignatius und
die Freiheit). Von dieser ihrer einmaligen
geschichtlichen Sendung her, an deren Durch-
fihrung sie freilich alle irgendwie scheiter-
ten, indem sie ihr Ziel nicht erreichten, lei-
tet dann Dirks auch die Gegenwartsaufga-
ben der Orden ab. Sie werden durch die
Stichworte gekennzeichnet: ,Die Benedikti-
ner und der Friede®, , die Franziskaner und
der Mut“, ,die Dominikaner und die Wahr-
heit®, ,die Jesuiten und die Miindigkeit®.

" Die geschichtliche Stunde der Orden ist zwar
vorbei, aber ihre einmal ibernommene Auf-
gabe bleibt in einem geistigeren Sinne wei-
ter bestehen.

Es ist kein Zweifel, daf Dirks in seinem
Buch sehr viel richtige und kluge Dinge
sagt, die man anderswo nicht so leicht findet,
und es ist erfrischend, in welche Weltweite
er die Orden hineinstellt. Aber abgesehen
von geschichtlichen Vereinfachungen und
theologischen Unklarheiten und Schiefheiten
ist doch grundsitzlich die Frage, wieweit
eine so detaillierte Geschichtstheologie
iiberbaupt angingig ist. Der eigentliche
und goéttliche Sinn der konkreten Geschichte
bleibt uns hier auf Erden weitgehend ver-

hiillt. Alle Versuche, die zur theologi-
schen Aufhellung des Sinnes der Geschichte
gemacht wurden, bei den Kirchenvitern wie
auch im Mittelalter oder in der Neuzeit,
kamen iber allgemeine Aussagen nicht
hinaus oder aber wurden zu gewagten
Spekulationen und sogar zu Hiresien. Und
selbst in der Profanhistorie verzichtet man
heute nicht nur auf den Versuch, den Sinn
der Universalgeschichte zu erhellen, sondern
steht auch den kithnen Konstruktionen der
geistesgeschichtlichen Methode, Sinnzusam-
menhinge aufzudecken, schr mifitrauisch ge-
geniiber. Dennoch bleibt das eine als wahrer
Kern des Anliegens von W. Dirks erhalten:
Die Orden haben nicht nur innerkirchliche
und ,rein religiése® Aufgaben, sondern
miissen eben dadurch, daf sie diese vorbild-
lich und im Geiste ihrer urspriinglichen Sen-
dung erfillen, in die Welt hineinwirken.
Dessen sollten sie sich immer bewuflt sein.
Sie werden das um so wirksamer tun, je tie-
fer sie den Geist ihrer Stifter, die Gott in
ihrer Zeit mit einer Sendung betraute, bei
sich erneuern. Um dieser Wahrheit willen
war es gut, dafl ,die Antwort der Monche*
geschrieben wurde. Fr. Wulf S.].

Liturgie

Liturgisches Jahrbuch. Her-
ausgegeben wvom Liturgischen Institut.
3. Band, 1. und 11. Halbband. Miinster
1. W., Aschendorffsche Uerlagsbuchhand-
lung. 335 S., kart. DM 8.— und 13.—.

Nachdem die beiden ersten Binde des
Liturgischen Jahrbuches von Joseph Pascher,
Miinchen, redigiert worden waren, ist seine
Herausgabe mit dem vorliegenden 3. Band
vom Liturgischen Institut, Trier, selbst iiber-
nommen worden; als Schriftleiter zeichnen
Balthasar Fischer und Johannes Wagner.

Der 1. Halbband wurde noch von dem ver-
storbenen Prasidenten des Liturgischen In-
stitutes, Prilat von Meurers, zusammenge-
stellt; einer seiner engeren Mitarbeiter hat
diesem einen ausfithrlichen Nachruf gewid-
met, in welchem seine Verdienste um die
Liturgische Bewegung in Dentschland her-
vorgehoben werden. Die Hauptaufsitze die-
ses Halbbandes lauten: Altar und Taberna-
kel (H. v. Meurers), Pastoralliturgische Er-
fahrungen einer Leipziger Pfarrgemeinde
zwischen 1932 und 1952 (Th. Gunke!), Das
»Deutsche Hochamt“ (B. Fischer), Ordo Lec-

tionum Missae (H. Kahlefeld), Zur Liturgie
des Griindonnerstag (J. Kettel). Es folgen
noch kleinere Beitrige, Beridhite aus dem li-
turgischen Leben der einzelnen Linder und
kirchliche (romische wie Diézesan-) Doku-
mente zu Fragen der Liturgie und ihrer
praktischen Gestaltung. Wenn fiber die fri-
heren Binde gesagt wurde, sie vereinigten
in vorziiglicher Weise Theorie und Praxis,
Wissenschaft und Frommigkeit (vgl. in die-
ser Ztschr. 16 [1958] 811 {.), so gilt das auch
von diesem Band; aber es zeigt sich deut-
licher als bisher, dafl das Anliegen des LJb
im Gegensatz zum ALw nicht in erster Linie
ein wissenschaftliches, sondern ein prakti-
sches ist: die Belebung und Gestaltung und
(so weit nétig) Reform des liturgischen Got-
tesdienstes. Das macht auch der 2. Halbband
deutlich, der die Referate (die fremdspra-
chigen wurden lobenswerterweise ins Deut-
sche dbertragen!) und Berichte des 3. Inter-
nationalen Liturgischen Studientreffens ent-
hilt, das vom 14. bis 18. September 1953 in
Lugano statfand. ;

Das Hauptthema der Tagung hieR: Td-



Budhbespreciungen 239

tige Teilnahme der Gliuligen am Gottes-
dienst der Kirche; zu ihm nahmen neben
Liturgikern verschiedener Linder auch zwei
Kirchenfiirsten, Kardinalerzbischof J. Ler-
caro von Bologna und Bischof W. Weskamm
von Berlin, Stellung. Ein besonderes Echo
fanden die Referate von Bischof Weskamm
und P. Hofinger S.J. (Philippinen). Der
zweite Teil der hier wiedergegebenen Vor-
trage behandelt hauptsachlich akute Fragen
der praktischen liturgischen Gestaltung und
Erneuerungsvorschlige, z. B.: Die Erneue-
rung der Osternadit und die Grofie Wodhe
(Bischof Landersdorfer, Passau), Geist und
Gesdhichte des Griindonnerstags (H. Schmidt
S.]., Rom), Pastorale Probleme des Griin-
donnerstags (H. A. Reinhold, USA), Der
Karfreitag (Abt B. Capelle OSB, Loewen),
Der Palmsonntag (T. Zanetti, Chur), Der
vorbereitende Buflakt und die stillen Gebete
bei der Feier der Heiligen Messe (J. A.
Jungmann S. J., Innshruck), Ordo Lectionum
Missae 11 (H. Kahlefeld, Miinchen), Erwi-
gungen zum Ritus der Erwachsenentaufe
(A. Stenzel S. J., Frankfurt/M.).

So wie die Tagung von Lugano durch die
Anwesenheit vieler Bischéfe und vor allem
des Prosekretirs des Heiligen Offiziums,
Kardinals Alfredo Ottaviani cine offiziclle
Note erhielt, so ist auch die ganze liturgische
Bewegung lingst zo einer Sache der ganzen
Kirche geworden. Darum sollte auch das vor-
liegende Jahrbuch eine Sache aller am litur-
gischen Leben interessierten Kreise, beson-
ders des Seelsorgsklerus, sein und nicht nur
einige Bibliotheken zieren. Fr. Wulf S. J..

Bopp, Linus, Sanctificaeos. Ein
liturgisch-homiletischer = Sakramenten-
und Meflopferkursus. Limburg a.d. Lahn,
Steffen-Uerlag 1952. X0 u. 440 §.

Der bekannte Freiburger Pastoraltheologe
legt uns hier den 3. Band eines auf 4 Bin-
de berechneten Werkes ,Liturgie und Keryg-
ma“ vor. Der 1. Band behandelt Idee und
Méglichkeit der liturgischen Predigt, der
2. wertet das Kirchenjahr, der inzwischen
erschienene 4. Band die Sakramentalien! ho-
miletisch aus. Die vorliegenden sieben Zyk-
len {iber die Sakramente und das MeBopfer
sind eng an das Kirchenjahr angelehnt. Bu-
fe im Advent, Ehe in der Zeit nach Epi-
phanie, Taufe in der Fastenzeit, Firmung vor
und nach Pfingsten; an den Sonntagen nach

Pfingsten werden die Eucharistie und die
ibrigen Sakramente bebandelt. ,Behandelt®,
das klingt seltsam, trifft aber in etwa zu.
Das ist wohl eine der wenigen méglichen
Ausstellungen an diesem schénen Buch: die
Predigten sind zu reich und stoffgeladen,
um von Hérern, die nicht die Mufie des Ver-
weilens haben, verdaut zo werden. Dafl sich
der Verf. nicht mit Skizzen begniigt hat,
sondern sich der unbarmherzigen Prifung
der vollen Ausfithrung gestellt hat (16 Pre-
digten allein iber die Eudharistie!), wiegt
das natiirlich auf. Immerhin: da €in so vor-
ziigliches Werk leicht zur Nachahmung reizt,
ist der Hinweis nicht dberflissig, dafl der
Verf. selbst (im Vorwort) zugibt, daf seine
Predigten schon in Richtung Stoffsammlung
gehen, Auswah! also nicht nur méglich, son-
dern geraten erscheint. Sonst miifite man
u. U. einen etwas teueren Preis bezahlen,
dafl nimlich — ein gingiger Vorwurf gegen
die dogmatische und liturgische Predigt —
die Imperative zu kurz kommen. — Wer als
Leser sich der Gemeinde einreiht, freut sich
ungetriibt der reichen Instrumentierung,
mit der die Herrlichkeiten der Gnade, von den
Riten ausgehend, zum Klingen gebracht wer-
den: in sorgfiltiger Schriftverwertung und
grofler Vertrautheit mit den Vitern, an
Hand ausgebreiteten liturgie-geschichtlichen
Wissens und pastoraler Erfahrung. Ein be-
deutsamer Beitrag zur Predigtliteratur.
A. Stenzel S. ].

Fischer, Balthasar, Was nicht im
Katechismus stand. 50 Christen-
lehren idiber die Liturgie der Kirdhe.
Trier, Paulinus-Uerlag, 3. Aufl. 1953.
163 S., kt. 5,40 DM, geb. 7,40 DM.

Wenn ein Buch, das in 50 Christenlehren
von so schlichten Dingen erzihlt, wie vom
Hahn auf dem Kirchendach, vom Knien im
Gottesdienst, yom Stehen beim Evangelium,
vom Salz auf der Zunge des Tauflings und
vielen anderem, in kurzer Zeit seine dritte
Auflage erlebt, dann haben nicht nur die
Katecheten diese kostbare Handreichung
schdtzen gelernt; das Volk hat nach dieser
herzhaften Nahrung gegriffen, eben das
Volk, fiir das diese Kapitel zuerst im Trierer
Bistumsblatt erschienen. Eine erfreuliche Re-
sonanz: Liturgie ist Volkssache und wird es

1 Benedicite. Ein liturgisch-homiletischer
Sakramentalienkursus, Limburg, Steffen-
Verlag 1958, XII u. 831 S.



240

noch mehr werden, wenn man sie so auf das
Zentrale durchsichtig zu machen versteht,
wie es dem Trierer Liturgiker hier vorziig-
lich gelungen ist. Wir danken ihm fiir diese
Gabe. Nidht, als ob er sich etwas vergeben
hitte: auf Schritt und Tritt merkt man, wel-
che Uberlegenheit iiber den Stoff es braucht,
um so einfach und wesentlich zu reden. Aber
immerhin — wieviele Professoren schreiben
schon fiir das Volk (und kénnen es wie
Balth. Fischer)?! -~ Es ist zum Einzelnen
nichts zu sagen als eben: daff man lesen soll-
te, was er zu sagen hat diber den heiligen
Raum, die heiligen Zeichen und Zeiten,
itber die heilige Messe und die Sakramente.
Gewinn und Nutzen sind fir jedermann zu-
gesichert. Es ist des Verf. gutes Recht, von
einem bescheidenen Beitrag zu reden, und
das unsere, dafiir zu halten, dafl es einer
von erheblichem Gewicht ist fiir ¢ine Seel-
sorge vom Altar her und zum Altar hin.
A. Stenzel S. ].

Czernin, Wolfgang OSB., Ein Leib
— Ein Brot. Der Kommuniongesang
der Liturgie. Freiburg, Herder 1954.
XVII u. 338 8., Ln. DM 9.80.

Da sich ,der Kommuniongesang, wie er
im romischen Missale steht“, nach J. A.
Jungmann (Missarum Sollemnia! 1I, 484)
ynur noch als ein verkiimmerter Rest dessen
erweist, was urspriinglich (damit) gemeint
war®, wundern wir uns nicht, dafl in der
hier vorliegenden Sammlung nur wenig
Kommunion-Antiphonen zu finden sind, die
eine intendierte Beziehung zur heiligen
Eucharistie aufweisen. Auflerdem bestatigt
sich, wie Jungmann gleichfalls bemerkt
(ebd.), dafl man an dieser Stelle der romi-
schen Messe ,nicht einen Kommuniongesang
im engeren Sinne einrichten wollte, sondern
einen kirchlichen Gesang allgemeinen Cha-
rakters, der gegebenenfalls dem Festgedan-
ken Raum bot. Man sieht daran noch ein-
mal, wieweit die romische Messe davon ent-
fernt war, eine eigentliche Kommunionan-
dacht zu entwickeln... Wohl aber ist in
Festzeiten und an Feiertagen eine Bezie-
hung zum Tagesgedanken gesucht. Das fihrt
dann doch wieder in die Nihe von Kom-
muniongedanken®. Dafl es bei dieser Dirf-
tigkeit des Eucharistiegedankens der Kom-
munionverse des romischen Missale ein
Wagnis war, aus dem ,Kommuniongesang
der Liturgie“ ein Gebet- und Betrachtungs-

Buchbesprechungen

buch fiir Kommunikanten zu gestalten, leuch-
tet ein. Trotzdem wird man dem Buch seine
Berechtigung nicht absprechen diirfen, zu-
mal der V{. darauf verzichtet hat, gewalt-
sam eine Verbindung der ,Kommunion-
verse“ mit der Eucharistie herzustellen. Die
von ihm vorgetragenen Gedanken sind ent-
weder dogmatischer Art oder aber kniipfen
an das Fest des jeweiligen Tages an (Her-
ren-, Marien- und Heiligenfeste). Den Gldu-
bigen wird darum diese Anregung zum per-
sonlichen Beten nach dem Empfang der hei-
ligen Kommunion eine willkommene Gabe
sein. H. Bleienstein S. ].

Kunkel, Heinrich, Familienbre-
vier. Tagliche Gebete und Betrachtun-
gen im Geiste des Kirchenjahres fiir die
christliche Familie. Whirzburg 1953, im
Selbstverlag. XXI1U und 1165 §.

Familien,brevier* — nun, hoffentlich gibt
es recht viele, die sich nach der Anleitung des
Verf. aus dem Gebetsteil (in einen Wochen-
und einen Jahreszyklus verarbeitet), aus dem
Heiligenteil die (2. Nokturn), aus dem Ehe-
teil und dem Schriftteil (der dem Kirchen-
jahr folgt) ein regelrechtes Offizium fiir je-
den Tag zusammenstellen und es als wahres
Familiengebet beten. Aber selbst, wenn man
den Titel nur so verstinde, wie man von
einem Kant- oder Rilkebrevier redet und
man infolgedessen vielleicht auch in weniger
geformter Weise sich von diesem reichhal-
tigen Tisch bedient — so es nur regelmaflig
jgeschieht, kann der Segen dieses Buches nicht
ausbleiben, das dem Verf. nach den Jahren
von Krieg und Gefangenschaft ein Herzens-
anliegen war. Eben dies und die in dufler-
sten Situationen gewonnene und gereifte
scelsorgliche Erfahrung sprechen besonders
aus dem Eheteil. Der bringt fir jeden Tag
anf einer Seite Gedanken zu — ja: zu allem
und jedem, was das Leben christlicher Gat-
ten und Eltern grof und schén, schwer und
gefihrdet macht. Uber die Unaufléslichkeit
der Ehe wird da ebenso geredet wie iiber die
Kiiche, iiber Krisen in der Ehe ebenso wie
dber die Lektiire der Kinder. Ein runder,
voller Lebensspiegel. Offen wird geredet,
zupackend, praktisch, gesund; und immer
taktvoll.

Wir wiinschen dieses Buch, das fiir seinen
niedrigen Preis erstaunlich gut ausgestattet
ist, in moglichst viele Hinde. Es bietet so
viel, daf} es jedem etwas geben kann.

A. Stenzel S. ].





