
BUCHBESPRECHUNGEN 

Theologie und Frömmigkeit 

Mouroux, Jean, Ich glaube an 
Dich. Von der personalen Struktur des 
Glaubens. Einsiedeln, Johannes Verlag 
1951, 87 S., 6,50 DM. 

Der Untertitel des Büchleins gibt an, wel- 
ches Anliegen dem Verf. am Herzen liegt: er 
will die personale Struktur des Glaubens- 
aktes aufweisen. Gewöhnlich entfaltet sich 
die Theologie des Glaubens analytisch, und 
abstrakt: man untersucht die subjektiven 
(Verstand, Wille, Gnade) und objektiven 
(Glaubwürdigkeit, Materialobjekt, Formalob- 
jekt) Elemente des Glaubens im einzelnen. 
M. betrachtet den Glauben synthetisch und 
konkret, als ein organisches Ganzes von per- 
sönlichen Beziehungen, wie es auch die ge- 
wöhnliche Art der Heiligen Schrift und der 
Väter ist. Im Glauben ist Gott als Person 
Gegenstand, Ziel und Zeuge: als erste 
Wahrheit ist er Gegenstand der Erkenntnis- 
tätigkeit, als höchstes Gut Ziel des Willens, 
und zugleich ist er auch Ursache des Glau- 
bens, indem er die innere Berufung schenkt 
und auch durch das gesprochene Wort Zeug- 
nis gibt. Alle diese Aspekte lassen sich letzt- 
lich nicht voneinander trennen: Gott ist 
Wahrheit und Seligkeit in einem und des- 
halb ist der Glaube ein Akt des Verstandes 
und der Liebe zugleich, wodurch unser Geist 
nach dem Vollbesitz der Wahrheit hinstrebt. 
Das Konkreteste und Persönlichste im Glau- 
ben ist jedoch unsere Beziehung zu Christus; 
wir nehmen teil am Leben seiner Person, 
am Geheimnis ihres Todes und ihrer Auf- 
erstehung, und dank dieser Vermittlung zu- 
gleich am Leben der Dreieinigkeit. 

Es handelt sich beim Glauben also wesent- 
lich um die Antwort der menschlichen Person 
an den persönlichen Gott und somit um die 
Begegnung von zwei Personen. Daraus er- 
klärt sich der Glaube als Ganzhingabe, die 
nicht bloß Verstand oder Wille, sondern die 
gesamte Persönlichkeit umfaßt. Auch die 
Eigenschaften des Glaubens erscheinen jetzt 
in einem neuen Licht. Die •Dunkelheit" des 
Glaubens liegt darin begründet, daß die Ge- 
setze  der persönlichen Begegnung für den 

diskursiven Verstand nicht restlos zugäng- 
lich sind. Trotzdem eignet dem Glauben 
•Gewißheit": ich bin sicher, die Wahrheit zu 
besitzen, nicht, weil sie mir selber evident 
ist, sondern weil ich mit Christus geeint 
bin, der sie sieht und dem sie evident ist. 
Gerade in diesem Punkt berühren sich 
die Gedanken des Verf. aufs engste mit 
denen, die August Brunner S. J. in seinem 
Werk •Glauben und Erkenntnis" (vgl. die 
Rezension in dieser Zeitschrift 24 (1951), 
S. 399) ausgesprochen hat. Für beide Autoren 
gilt die Glaubenserkenntnis nicht für eine 
minderwertige Erkenntnisart, sondern im 
Gegenteil, als die ursprünglichste, höchste 
und reichste Erkenntnis, weil sie die Wirk- 
lichkeit der Person in sich faßt. 

Es ist dem Büchlein gelungen, in relativ 
knappen Ausführungen die entscheidende 
Bedeutung der personalen Struktur des 
Glaubens darzutun. Freilich wendet sidi 
manches an den geschulten Theologen, der 
mit den einzelnen subtilen Problemen der 
Fachtheologi« vertraut ist. Doch wird auch 
der Nicht-Theologe mit geringer Mühe den 
Einstieg in die Gedankenwelt des Büchleins 
finden. Die Einführung und eine Reihe 
kenntnisreicher Anmerkungen aus der Feder 
von H. U. v. Balthasar, (der auch für Aus- 
wahl und Übertragung der Texte sorgte), 
werden ihm dabei eine gute Hilfe bieten. 

P. Knauer S. J. 

Beumer, Johannes S. J.,T keolo gie 
als Glaubensverständnis. Würz- 
burg, Echter-Verlag 1953. 251 S. 

Dieses Buch ist ein Beitrag zu dem Ringen 
der Gegenwart um ein neues Verständnis 
des Wesens der Theologie. Bekannt sind die 
Bemühungen einer sog. •Verkündigungstheo- 
logie" oder einer •betenden" Theologie, in 
der das Systematisch-Rationale mit einem 
gewissen Mißtrauen betrachtet wird. Das 
vorliegende Werk sucht nun eine ausglei- 
chende Formel zu finden, in der alle diese be- 
rechtigten Anliegen gewahrt sind, ohne aber 
einem ungesunden Extrem zu verfallen. 



230 Buchbesprechungen 

Der Verfasser unterscheidet in der Theolo- 
gie Glaubensverständnis und GlaubensouV 
senschaft. Zwischen beiden waltet kein Ge- 
gensatz, sondern es handelt sich um verschie- 
dene Aspekte ein und derselben Theologie. 
Die Glaubenswissenschaft stellt mit Vorrang 
das Rational-Methodische heraus, indem sie 
sich einer vorgegebenen philosophischen Be- 
grifflichkeit bedient, um den Glaubensinhalt 
zu durchleuchten und weitere Schlüsse zu zie- 
hen. Dadurch bringt sie eine gewisse Gleich- 
ordnung zu den anderen Wissenschaften zum 
Ausdruck. Das Glaubensverständnis hinge- 
gen betont stark die religiös-übernatürliche 
Seite der Theologie. Sie ist daher eine Auf- 
fassung von Theologie, die in ihr nicht nur 
die Möglichkeit hervorhebt, sich mit den Glau- 
benswahrheiten zu beschäftigen, sondern die- 
se auch in einer Erkenntnis zu klären, die 
ganz innerhalb der Glaubenssphäre bleibt. 
So ist Glaubensverständnis echte christliche 
Gnosis im Sinne der paulinischen Briefe und 
der Kirchenväter, • im Sinne der heutigen 
Bemühungen ein übernatürlicher und exi- 
stentieller Akt. 

Im Mittelpunkt der Darlegungen steht die 
Lehre des Vatikanums von der •intelligen- 
tia mysteriorum" (Denz. 1796) • vom Ver- 
fasser nicht wie üblich als Glaubenswissen- 
schaft, sondern als Glaubensverständnis 
übersetzt • die aus ihren Voraussetzungen 
erklärt und aus ihren Zusammenhängen in- 
terpretiert wird. In einer dogmengeschichtli- 
chen Darlegung werden aus der Zeit vor dem 
Konzil die bedeutendsten, gleichsam typi- 
schen Vertreter eines Glaubensverständnisses 
in Patristik, Scholastik und Mystik gezeigt. 
Unter den Theologen nach dem Vatikani- 
schen Konzil sieht der Verf. als besten Ver- 
treter dieser Auffassung J. M. Scheeben und 
sein Werk, dem er einen mißglückten, weil 
zu subjektivischen Versuch aus neuerer Zeit, 
nämlich die •Gnosis des Christentums" von 
Koepgen  gegenüberstellt. 

Der große Vorzug des Buches liegt darin, 
daß es die Fragen nicht rein polemisch und 
rhetorisch behandelt, sondern in sauberer, 
dogmengeschichtlicher Analyse, die in lang- 
jährigen Vorarbeiten entstanden ist, sich um 
eine Lösung bemüht. Freilich wäre es zu einer 
endgültigen Klärung des Fragenkomplexes 
notwendig, stärker auf Inhalt und Struktur 
der Offenbarung selber, also auf eine bibli- 
sche Theologie zurückzugreifen. 

G. Soballa S. f. 

Müller, P. Marianus, O.F.M., Die 
Verheißung des Herzens. Zur 
Theologie des Ewigen im Menschen. 
Herder, Freiburg 1953, 400 S., 12,80 DM. 

Mit diesem Buch präsentiert der Verf. den 
Anfang eines theologischen Gesamtwerkes 
•Begegnung und Wandlung", das auf 21 
Bände geplant ist. Er will den Versuch ma- 
chen, •aus dem Geist franziskanischer Philo- 
sophie und Theologie unserer heutigen Theo- 
logie jene Fülle des Reichtums und der 
Weisheit wiederzuschenken, die sie vor vie- 
len Jahrhunderten besessen hat" (1). Immer- 
hin ein nicht alltäglicher Anspruch, der zu- 
mindest ob seines Mutes Bewunderung ver- 
dient. 

Bestimmend für den Aufbau und die 
Durchführung des Gesamtwerkes erscheint 
die patristische Idee der Büdwerdung: Die 
Heilsgeschichte wird als das Verwandlungs- 
gespräch unseres Lebens aufgefaßt, wobei 
die Gesprächspartner Gott und Mensch sind. 
Als Drittes wirken die verwandelnden Mäch- 
te: Christus, Maria, Kirche, Engel und Dämo- 
nen. In der Auseinandersetzung mit allen 
ihn anrührenden Mächten soll sich die Er- 
neuerung des Menschen zu Gottes Bild und 
Gleichnis vollziehen. 

Der vorliegende erste Band zeigt den Men- 
schen in seiner ruhelosen Sehnsucht nach 
Gott. Die in vielfältigen Formen sich 
äußernde tiefe Unruhe des Menschen ist nur 
dadurch zu erklären, daß er dem Schöpfer 
schon irgendwie auf der Spur ist, mehr noch: 
daß eine entscheidende Begegnung bereits 
stattgefunden hat. Gott hat sein Bild in un- 
ser Sein unauslöschlich eingeprägt, ja, die- 
ses Sein gründet einzig darin, daß es Ab- 
bild Gottes ist. Im letzten heißt das, daß der 
Mensch Ebenbild des dreifaltigen Gottes 
sein soll, ein Wesen, das Ich und Du sagt, 
das einsam ist von dem einen göttlichen 
Wesen her und gemeinsam von der dreifal- 
tigen Gemeinschaft her. Das dreieinige Ge- 
spräch klingt .durch Erschaffung und Gnade 
im Menschen fort. Gott selbst ist der In- 
halt dieses Gespräches, welches darzuleben 
Sinn und Aufgabe echten Menschentums 
bildet. 

Das Ansprechende dieses Werkes liegt 
darin, daß es konsequent einen Grundgedan- 
ken, den der Büdwerdung, entfaltet. Und man 
spürt, daß dem Verfasser seine Aussagen ein 
echtes Anliegen sind. Sein Bemühen um 
möglichste Lebensnähe, um eine Theologie 



Buchbesprechungen 231 

des Herzens und nicht bloß des Intellektes 
ist begrüßenswert. Aber man fragt sich doch, 
ob nicht dieser Versuch einer Wiederbele- 
bung der •seraphischen Theologie" im Gei- 
ste der franziskanischen Tradition zu stark 
in eine •poetische" Theologie abgeglitten ist. 
Die literarischen Quellen, aus denen der 
Verf. schöpft, sind ein bezeichnendes Sym- 
ptom dafür: In bunter Folge mischen sich 
Zitate klassischer Theologen (mit Vorzug 
Duns Scotus und Bonaventura) mit solchen 
modernen (nicht immer erstrangigen) Auto- 
ren (z. B. Nietzsche, Sartre, Bataille, Marcel, 
Claudel, Thompson, Eliot, Rilke, Wiechert, 
Jünger). Auch der Stil des Werkes ist mit- 
unter zu lyrisch, um nicht zu sagen, ver- 
schwommen. Desgleichen stören mancherlei 
Ungenauigkeiten. Duns Scotus wird schlank- 
weg zum Seligen ernannt (11), als Funda- 
mente der Theologie werden die Heilige 
Schrift und der eingegossene Glaube aufge- 
zählt, ohne daß eine ausdrückliche Erwäh- 
nung der Tradition geschieht (15). Vom 
Lehramt der Kirche ist nur so nebenbei die 
Rede. Dafür sind andere Gedanken wieder 
mit großer Breite ausgeführt. Man wird dem 
Werk wohl am gerechtesten, wenn man es 
als Buch zur Meditation auffaßt, das zum 
liebenden Verstehen der Heilswahrheiten 
führen will. In diesem Sinne verdient es auch 
eine Empfehlung. 

G. Soballa S. J. 

Inzwischen ist der 8. Bd. derselben Samm- 
lung erschienen unter dem Titel: Die Be- 
gegnung im Ewigen. Zur Theologie der 
christlichen Gemeinschaft (Freiburg, Herder 
1954, XX u. 455 S., Ln. DM 14.80). 

Volk, Hermann, Gott lebt und 
gibt Leben . Münster i. W., Regens- 
berg 1953. 119 S., DM 2.80. 

•Gott lebt" war das Thema des Berliner 
Katholikentages 1952, das Prof. Volk nach 
der dogmatischen Seite zu entfalten hatte. 
Das vorliegende Büchlein gibt seine dama- 
ligen Vorträge in etwas erweiterter Form 
weder. Er gliedert den Stoff in vier Ab- 
schnitte: Gott lebt sein eigenes Leben; Gott 
gibt uns in der Erschaffung unser Leben, in 
der Begnadung Anteil an seinem Leben; die 
Sünde zerstört das Gottesleben in uns; Chri- 
stus erlöst uns von der Sünde und verleiht 
uns das Gottesleben wieder. Daraus erhellt, 
wie der Vf. sein Thema, das zunächst eine 

in sich ruhende Wahrheit beinhaltet, in neu- 
testamentlicher Weise, d. h. als •Frohbot- 
schaft" für uns durchführt. Das bedingt zu- 
gleich eine innige Verbindung zwischen 
Theologie und Frömmigkeit, wie wir sie im 
deutschen Raum so selten haben. Dazu 
kommt, daß die klaren und präzisen theo- 
logischen Gedanken nicht in einer gelehrten 
Fachsprache, sondern in einer allgemein ver- 
ständlichen Form vorgetragen werden, die 
zwar zu ernster Mitarbeit zwingt, aber auch 
über die bloß geistige Erfassung hinaus 
religiöses Leben zu wecken vermag. Nur ein 
Kenner der Materie sieht, wie sehr der Vf. 
in der heutigen Theologie zu Hause ist und 
wie sich oft unter einfachen Worten neuere 
theologische Fragestellungen und Antworten 
verbergen. Das zeigt sich z. B. in der Be- 
tonung des personalen, ebenso des Gemein- 
schafts-Charakters des uns von Gott ge- 
schenkten natürlichen und übernatürlichen 
Lebens, oder auch in der Unterscheidung 
zwischen dem Überethischen, Ereignishaften 
in der christlichen Heilsordnung und der 
ethischen Entscheidung des einzelnen. • So 
kann man das Büchlein nur begrüßen und 
ihm eine weite Verbreitung wünschen. Es ist 
nicht zuletzt auch für Menschen geeignet, die 
auf dem Wege zum Christentum und zur 
Kirche sind. Fr. Wulf S. J. 

Abtei vom Heiligen Kreuz, Vom 
heiligen Pascha. Ein Osterbuch. 
Paderborn, Verlag Bonifacius-Druckerei 
1950. 260 S. 7,50 DM. 

Das Buch vereinigt eine Anzahl von Auf- 
sätzen, die von den Benediktinerinnen der 
Abtei vom Heiligen Kreuz, Herstelle, her- 
ausgegeben wurden, und bringt Beiträge 
namhafter Autoren wie Odo Casel, Theodor 
Bogler, Aemiliana Löhr, BonifatiaJriigg£---'^ 
u. a. m., aber auch Texte aus*~KTrchenvätern 
und der altkirchlichen Liturgie. 

Alle Beiträge kreisen um den Paschage- 
danken, d. h. um das Geheimnis unseres 
Überganges mit Christus aus dieser sünd- 
und todverfallenen Welt in die Herrlichkeit 
des Vaters. Dieser theologische Grundge- 
danke wird in kultivierter Sprache und fein- 
sinniger Gedankenführung in vielfacher 
Weise entfaltet. Man muß den Herausge- 
bern dankbar sein für ihre vertiefende Ein- 
führung und Deutung der Geheimnisse des 
Leidens und der Auferstehung des Herrn. 
Es wird hier wirklich der Blick auf das We- 



232 Buchbesprechungen 

sentliche des christlichen Lebensvollzuges ge- 
lenkt. So können von diesem Buch Impulse 
ausgehen von einer Frömmigkeit, die theolo- 
gisch orientiert ist und nicht nur in unklaren 
Gefühlen sich ergeht. 

Wenn man sich eine kleine Ausstellung 
erlauben darf, so beträfe diese die Sprach- 
form des Buches, die mitunter zu gekünstelt 
anmutet. Störend wirkt die häufige Verwen- 
dung von Fremdworten, wenn deutsche Wor- 
te zur Verfügung stehen, die den gemeinten 
Sachverhalt treffend genug zum Ausdruck 
bringen. Gewiß haben wir für den Ausdruck 
Pascha keine vollgültige deutsche Wiederga- 
be. Aber warum muß ständig von Kyrios, 
Ekklesia, Mysterium u. ä. die Rede sein? 

Doch betreffen solche Ausstellungen nur 
die Außenseite des Werkes, dessen wahrhaft 
anregender und befruchtender Wert mit 
Dankbarkeit anerkannt sei. 

G. Soballa S. J. 

Gardeil, Ambroise 0. P., Der Hei- 
lt g e Geist formt Christen. 
Luzern, Räber 1953.163 S. Lw. DM 8.80. 

Es müssen hochstrebende, theologisch gut 
gebildete Dominikanerinnen gewesen sein, 
denen P. Gardeil diese 15 Exerzitienvorträge 
gehalten hat. Leider stammt der vorliegende 
Text nicht unmittelbar aus der Feder dieses 
hervorragenden französischen Theologen. Er 
wurde von einer Hörerin sorgfältig aufge- 
zeichnet und vom Autor überprüft. Trotzdem 
scheinen uns in der Nachschrift einige Un- 
klarheiten zurückgeblieben zu sein, die in 
den mündlichen Vorträgen sicher nicht vor- 
handen waren. 

Das Thema, um das es darin geht, ist ein 
erhabenes, die Tätigkeit des Heiligen Gei- 
stes im christlichen Leben. Des näheren han- 
delt es sich um die sieben Gaben und ihre 
Früchte, die sieben Seligkeiten. Nach Augu- 
stinus und Thomas besteht nämlich die 
eigentliche Wirkung der Gaben des Heili- 
gen Geistes in den Seligkeiten der Bergpre- 
digt. Jede Seligkeit steht mit einer Gabe in 
innigster Beziehung: die Gabe der Furcht 
führt zur Seligkeit der Armut, die Gabe der 
Stärke zum Hunger und Durst nach Gerech- 
tigkeit, die Gabe der Frömmigkeit zur Selig- 
keit der Sanftmut, die Gabe des Rates zur 
Seligkeit der Barmherzigkeit, die Gabe der 
Wissenschaft zur Seligkeit der christlichen 
Trauer und Tränen, die Gabe des Verstan- 
des zur Seligkeit der reinen Herzen und die 

Gabe der Weisheit zur Seligkeit der Fried- 
fertigen. 

Um diese Zusammenhänge, die sich nicht 
auf den ersten Blick erkennen lassen, auf- 
zuhellen, werden die einzelnen Gaben in 
thomistischer Weise genau bestimmt und 
aus ihrem Wesen und Wirken die Beziehun- 
gen hergeleitet, die sie mit der entsprechen- 
den Seligkeit verbindet. Treffend veran- 
schaulicht werden die an sich abstrakten und 
subtilen Darlegungen, so oft gezeigt wird, 
in welcher Fülle Christus und nach ihm die 
Heiligen die Gaben und Seligkeiten des 
Heiligen Geistes besaßen. Die praktischen 
Folgerungen, die daraus gezogen werden, 
sind für unser übernatürliches Leben und 
Streben von großer Bedeutung. 

H. Bleienstein S. J. 

Lewis, C. S., Wunder. Eine vor- 
bereitende Untersuchung. Köln und Öl- 
ten, Jakob Hegner (1952). Deutsche 
Übers, von Sigismund von Radecki. 212 
S., Ln. DM 14.•. 

Es geht dem Vf., einem Anglokatholiken, 
Professor in Oxford, der schon durch man- 
che treffliche Publikation hervorgetreten ist 
(vgl. diese Ztschr. 21 [1948] 259 ff.), in sei- 
ner Untersuchung darum, dem •aufgeklär- 
ten" modernen Menschen einen Zugang zum 
Verständnis des christlichen Wunders zu ver- 
mitteln. Er bewährt sich dabei wie immer als 
ein vorbildlicher Didakt, der mit seiner un- 
verblümten, echt englischen Nüchternheit 
ebenso wie durch die Anschaulichkeit seiner 
Bilder und Vergleiche den Leser zu fesseln 
und zu überzeugen vermag. Er fängt sozu- 
sagen voraussetzungslos an und verlangt von 
ihm nur einen gesunden Menschenverstand 
und die ehrliche Bereitschaft, zuzuhören. • 
Im ersten Teil seiner Studie rückt L. dem 
•Naturalismus" zu Leibe, nach dem alles 
Geschehen das notwendige Ergebnis einer 
in sich geschlossenen Kausalreihe des raum- 
zeitlichen Universums ist, und weist nach, 
daß dem Wunder keineswegs wissenschaft- 
liche Tatsachen entgegenstehen, sondern ein 
philosophisches a priori, nämlich die Leug- 
nung eines persönlichen Schöpfergottes. Im 
zweiten Teil des Buches wird dann dem 
Wunder sein eigentlicher Ort angewiesen, 
indem es in den Zusammenhang der Schöp- 
fung und Erlösung hineingestellt wird. Erst 
so erhellt der grundlegende Unterschied des 
christlichen Wunders von jenen Mirakelge- 



Buchbesprechungen 233 

schichten, wie sie uns z. B. aus der Antike 
überkommen sind. Sie erweisen sich als ein 
sinnvolles Eingreifen des Schöpfer- und Er- 
löser-gottes, das in der Menschwerdung 
Christi seine Mitte und seinen Höhepunkt 
erfährt. Weil somit das Wunder auf den- 
selben Ursprung wie das Naturgeschehen 
zurückgeht, bedeutet es keine Störung der 

Naturordnung, sondern dient dem gleichen 
Plane, den Gott mit der Schöpfung verfolgt. 
• Das Buch stellt eine ausgezeichnete mo- 
derne Apologetik dar, deren Wert durdi den 
einen oder anderen mißverständlichen Aus- 
druck oder Gedankengang nicht beeinträch- 
tigt wird. Fr. Wulf S. f. 

Mönchtum und Ordensleben 

Das Konzil von Chalkedon. 
Geschickte und Gegenwart. Im Auftrage 
der theologischen Fakultät S. J. Sankt 
Georgen, Frankfurt/M., herausgegeben 
von A. Grillmeier S. ]. und H. Backt 
S. J. Band II. Entscheidung um 
Ckalkedon . Würzburg, Echter-Ver- 
lag (1953) XIV und 967 S. Einzelpreis 
Ln DM 50,00, kart. DM 46,00. 

Der erste Band dieses Werkes (vgl. diese 
Ztschr. 25 [1952] 391) hat in der wissen- 
schaftlichen Welt eine außerordentlich gute 
Aufnahme gefunden. Der vorliegende zweite 
Band wird nicht weniger Anklang finden. 
Er stellt die Glaubensentscheidung von Ch. 
hinein •in das Kräftespiel der geschicht- 
lichen Mächte, von denen ihre Geltung be- 
droht oder verteidigt wird"!. Seine drei 
Hauptteile sind betitelt: Chalkedon als ge- 
schichtliche Wende; Chalkedon und das in- 
nerkirchliche Leben; Chalkedon und die 
abendländische Theologie von 451 bis zur 
Hochscholastik. 

Wir greifen hier nur die für diese Ztschr. 
bedeutsamen Beiträge heraus. Sie beziehen 
sich auf das Mönchtum und die Liturgie. • 
H. Backt S. J. untersucht in einer umfang- 
reichen Studie, die fast ein eigenes Buch 
darstellt (S. 193•314), •die Rolle des orien- 
talischen Mönchtums in den kirchenpoliti- 
schen Auseinandersetzungen um Chalkedon". 
An jedem Wendepunkt der kaiserlichen Po- 
litik stehen bedeutende, häufig in bischöf- 
lichen Ornat gekleidete Mönchsgestalten; zu 
jedem Umschlagen der Erfolgsaussichten der 
verschiedenen Parteien tragen Mönche Ent- 
scheidendes, wenn nicht das Entscheidende 
bei, wobei fehlende große Persönlichkeiten 
nicht selten durch riesige Massen • einmal 
ist von 10 000 und sogar von 30 000 zu- 
sammengeströmten Mönchen die Rede • er- 
setzt werden. Ihr Eingreifen in das Gesche- 
hen bewegt sich auf der breiten Skala zwi- 

schen der rein geistlichen Einflußnahme des 
Styliten Simeon und einer wüsten Schlägerei 
zwischen Volk und Mönchen in Alexandrien. 
Der Vf. sucht in ruhig abwägender Weise 
die Vielgestaltigkeit dieser mönchischen Le- 
bens- und Willensäußerungen zu verstehen 
und vermittelt dem Leser damit ein zusam- 
menhängendes Bild des orientalischen 
Mönchtums zwischen 431 und 519. 

Das Konzil von Chalkedon mußte sich 
notgedrungen mit dem Mönchtum befassen. 
L. Ueding S.J. handelt davon in seinem fast 
ebenso langen Beitrag (S. 569•676): •Die 
Canones von Chalkedon in ihrer Bedeutung 
für Mönchtum und Klerus." Bis Ch. hatten 
die Bischöfe keine direkte Jurisdiktion über 
die Klöster als solche. 451 bekommen sie eine 
soldie in geistlichen Dingen, in weltlichen 
ein gewisses Aufsichtsrecht. Die Mönche wer- 
den zur stabilitas loci verpflichtet. Damit 
erhält das Mönchtum gewissermaßen erst 
seine offizielle Eingliederung in den Ge- 
samtorganismus der Kirche. Die kirchen- 
rechtliche Grundlage für eine weitere Klo- 
stergesetzgebung ist geschaffen. Es bleibt 
Aufgabe der folgenden Jahrhunderte, vor 
allem das Aufsichtsrecht der Bischöfe und 
die Selbständigkeit der Klöster gegeneinan- 
der genauer abzugrenzen. Das zeigt der 
letzte Teil der Untersuchung Uedings, der 
sich auf die synodalen Entscheidungen der 
Kirche, die Weisungen der Päpste, die Ge- 
setzgebung Justinians und selbst noch Karls 
des Großen erstreckt. 

Zwei Aufsätze befassen sich mit dem Ein- 
fluß des Monophysitismus auf die Liturgie. 
H. Engberding O. S. B. schränkt in seinem 
Beitrag •Das chalkedonische Christusbild 
und die Liturgien der monophysitischen 
Kirchengemeinschaften" die bisher vertre- 
tene Auffassung, die sogenannte Mittler- 
formel sei von den Monophysiten dergestalt 
umgebogen worden, daß der Gott-Mensch 
nicht mehr als Mittler unseres Gebetes zum 



234 Buchbesprechungen 

Vater, sondern mit dem Vater als Zielpunkt 
eben dieses Betens erscheine, wesentlich ein: 
auch in den monophysitischen Liturgien wird 
die völlige Ganzheit der menschlichen Natur 
Christi, sowie der Mittler- und Opferge- 
danke deutlich gesehen. Hinsichtlich der For- 
mulierungen der Anschauung über die Eini- 
gung der Naturen in Christus weisen die 
monophysitischen Liturgien überraschend 
wenig häretische Wendungen auf; von Ein- 
zelfällen abgesehen, handelt es sich höchstens 
um einen Verbalmonophysitismus. 

Für die westliche Liturgie stellt Tk. 
Schnitzler (Das Konzil von Chalkedon und 
die westliche [römische] Liturgie) fest, daß 
der Einfluß von Chalkedon zunächst einmal 
so gut wie vollständig ausblieb und sich erst 
in späteren Jahrhunderten bemerkbar 
machte, und auch da nur in bescheidenem 
Maß. Interessieren wird hier vor allem die 
Ausführung zur Geschichte des Mischungs- 
ritus von Wasser und Wein in der römischen 
Liturgie. 

Die von A. Schönmetzer S. J. besorgte 
Zeittafel zur Geschichte des Konzils von 
Chalkedon wird dem Leser helfen, die Fülle 
der in den Einzeluntersuchungen gebotenen 
Fakten historisch richtig einzuordnen. 

Jos. Grotz S. J. 

Smolitsch, Igor, Russisches 
Mönch turn. Entstehung, Entwicklung 
und Wesen (988•1817) (Sammlung: Das 
östliche Christentum, N. F. 10/11). 
Würzburg, Augustinus-Verlag 1953. 556 
S., Ln. DM 38.•. 

Es ist nicht verwunderlich, daß sich das 
große Interesse unserer Tage an allem, was 
mit russischem Wesen und russischer Ge- 
schichte zusammenhängt, nicht zuletzt auch 
auf das religiöse Gebiet erstreckt. Neben 
kirchengeschichtlichen Arbeiten (z. B. Die 
Ostkirche und die russische Christenheit, 
Herausgegeben von E. Benz, Tübingen 1949; 
E. Benz, Die abendländische Sendung der 
östlich-orthodoxen Kirche. Die russische 
Kirche und das abendländische Christentum 
im Zeitalter der Hl. Allianz, Wiesbaden 
1950; W. de Vries S. /., Der christliche Osten 
in Geschichte und Gegenwart (Sammlung: 
Das östl. Christentum, N. F. 12), S. 197•223, 
Würzburg 1951; A. Amman S. /., Abriß der 
slawischen Kirchengeschichte, Wien 1950), 
findet besonders das russische Mönchtum in 
jüngster Zeit eine häufige Darstellung. Einen 

guten historischen Überblick vermittelt das 
Buch von M. J. Rouet de Journel S. /., Mo- 
nachisme et monasteres russes, Paris 1952; 
speziell der russischen (Mönchs-)Frömmig- 
keit ist die Studie von /. Kologrivof S. /., 
Essai sur la saintete en Russie (Brügge 1953) 
gewidmet, von der einige Kapitel schon frü- 
her in dieser Ztschr. erschienen sind (23. 
Jahrg. 1950). Die weitaus umfangreichste 
Geschichte des russischen Mönchtums liegt 
aber in dem hier zu besprechenden Werk von 
/. Smolitsch vor, der schon durch sein vor- 
zügliches Buch •Leben und Lehre der Star- 
zen" (2 Aufl., Olten/Köln 1952) weiteren 
Kreisen bekannt geworden ist. 

Das Buch ist zwar nicht aus einem Guß 
(die ersten 4 Kapitel erschienen schon 1939 
unter dem Titel •Das altrussische Mönch- 
tum", die mittleren Kapitel waren ursprüng- 
lich für eine zusammenhängende Studie über 
die Geschichte der Klostergüter gedacht), 
mußte auch auf eine letzte Vollständigkeit 
verzichten (so ist z. B. das russische Mönch- 
tum auf dem Berge Athos, das Mönchtum 
des Kiever Jurisdiktionsbezirkes und je- 
ner westlichen Gebiete, die politisch lange 
zu Rußland gehörten, nicht behandelt), aber 
schon das vorgelegte Material ist so gewaltig 
und beruht auf einer so gründlichen Quellen- 
und (meist russischen) Literaturkenntnis, 
daß man von einem erstrangigen und für die 
Geschichte des russischen Mönchtums unent- 
behrlichen Handbuch sprechen kann. 

Vor allem drei Gesichtspunkten ist der 
Vf. nachgegangen: 1. der Spiritualität des 
russischen Mönchtums, ihrer Eigenart, ihren 
Schulen und den um sie ausgelösten Ausein- 
andersetzungen, 2. der Klosterkolonisation 
und Klosterwirtschaft des 16. und 17. Jahr- 
hunderts, 3. endlich der mannigfachen Ver- 
flechtung des russischen Mönchtums mit dem 
politischen und kulturellen Leben. Der Stoff 
ist in drei große Perioden gegliedert, die 
jeweils in der Sache selbst begründet sind: 
I. Anfänge   und   Blüte   (12.•15.   Jahrh.), 
II. Krise und Verweltlichung (16.•17. 
Jahrh.), III. Am Scheideweg (18.•20. Jahr- 
hundert). Auf diese Weise kann von einer 
wirklichen •Geschichte" des russischen 
Mönchtums die Rede «ein. Dabei hat man 
auf jeder Seite das Gefühl, einer wissen- 
schaftlich sauberen, völlig unpolemischen (in 
bezug auf die westliche Welt und das Rö- 
mische Christentum) und sachkundigen Be- 
urteilung   der   Phänomene  und  Tatsachen 



Buchbesprechungen 235 

gegenüberzustehen. Smolitsch hütet sich vor 
Verallgemeinerungen und Vorurteilen, wie 
man sie von orthodox-russischer Seite (z. B. 
bei Nikolai von Bubnoff: •Russische Fröm- 
migkeit" [Wiesbaden 1947], S. 9 f.) öfter 
findet. Man wird ihm darum gern bestätigen, 
daß es ihm gelungen ist, •das Wichtigste 
und Typische in der allgemeinen Geschichte 
(des russischen Mönchtums) zu berichten und 
seine charakteristischen Gestalten herauszu- 
heben" (5). Fr. Wulf S. f. 

Xigg, Walter, Vom Geheimnis 
der Mönche. Zürich und Stuttgart, 
Artemis-Verlag (1953), 421 S., Ln. DM 
19.80. 

War der Vf. mit seinem ersten Werk über 
die Heiligen dem Phänomen der Heiligkeit 
als solchem nachgegangen, so beschäftigt ihn 
hier das spezielle Phänomen des Mönch- 
tums. Mit diesem Thema durchbricht er noch 
mehr als bisher die Schranken überlieferter 
protestantischer Anschauungen. Das ist wohl 
auch so beabsichtigt, wie aus der längeren 
Einleitung über Geschichte und Sinn des 
christlichen Mönchtums hervorgeht. Die be- 
handelten Mönchsväter und Ordensgründer 
sind: Antonius, Pachomius, Basilius, Augu- 
stin, Benedikt, Bruno, Bernhard, Franziskus, 
Dominikus, Ignatius; dazu kommt noch Te- 
resa von Avila, der sich heute mehr denn je 
das Interesse und die Bewunderung vieler 
zuwendet. Jede dieser Studien sucht in 
einem ersten Teil den Heiligen selbst in sei- 
nen Grundzügen zu erhellen und ihm sein 
göttliches Geheimnis abzulauschen, um in 
einem zweiten Abschnitt seiner Ausstrahlung 
in der Geschichte seines Ordens nachzu- 
gehen. 

Nigg hat eine außerordentliche Gabe, den 
Leser durch eine eigentümliche Mischung 
von fast unbeteiligt scheinender Sachlichkeit 
und höchst persönlicher Anteilnahme zu fes- 
seln und zu überzeugen. Dabei gelingt es ihm 
wirklich, das Wesentliche in der religiösen 
Gestalt der Heiligen herauszuheben. 
Selbstverständlich fußt seine Darstellung 
nicht auf einer detaillierten Forschung • so 
mag ihm das eine oder andere entgehen oder 
auch zu subjektiv geraten •-, aber er hat 
durchweg doch die Quellen benutzt und ein 
umfangreiches Schrifttum herangezogen, so 
daß seine Interpretation immer gut fundiert 
ist. Über den historischen Spürsinn hinaus 

ist ihm wohl auch ein religiöses Ingenium 
eigen, das es ihm ermöglicht, den inneren 
Wegen der großen Ordensgründer nachzu- 
gehen. Bei Ignatius von Loyola, einem in 
seinen letzten Intentionen schwer zugäng- 
lichen Heiligen, ist ihm dies jedenfalls in 
einem ungewöhnlichen Maße gelungen. Ge- 
rade das, was man bei Heinrich Böhmer 
(•Loyola") so sehr vermißte • eine tiefere 
Sicht der ignatianischen Mystik •, ist Nigg 
zum Schlüssel für das Gesamtverständnis des 
Heiligen geworden. • Von nicht geringem 
Wert sind auch die historischen Partien des 
Buches, in denen das Weiterwirken der Or- 
densstifter in ihren Gründungen dargestellt 
wird. Mit großem Freimut werden hier Licht 
und Schatten verteilt. Auch wer hier hin 
und wieder Einwände zu machen hätte, 
könnte doch nie den Gerechtigkeitssinn und 
sogar das Wohlwollen des Vf's in Frage 
stellen. 

Etwas enttäuscht ist man über das, was 
Nigg zur theologischen Deutung des Mönch- 
tums als solchem sagt. Gegenüber der Fülle 
und Tiefe in der Darstellung des individu- 
ellen Seelenlebens fällt die Dürftigkeit der 
grundsätzlichen Aussagen geradezu auf, je- 
denfalls dem, der von der katholischen Tra- 
dition her kommt (man denke etwa an die 
tiefe Deutung des Ordenslebens, wie man 
sie in dem schmalen, aber inhaltreichen 
Büchlein von D. Thalhammer •Jenseitige 
Menschen" antrifft). Es zeigt sich hier wie- 
der einmal, wie sehr das Mönchtum für den 
evangelischen Theologen immer nur Sache 
des einzelnen sein kann, gnadenhaftes •Ereig- 
nis" zwischen der Seele und Gott; allem In- 
stitutionellen begegnet man mit großem 
Mißtrauen. Man spürt es aus der oft wieder- 
holten Warnung, der Weg des Mönches sei 
ein gefährlicher und darum nicht Sache des 
Durchschnittsmenschen; durch nichts werde 
das Mönchtum so sehr verfälscht wie durch 
die vielen Unberufenen. Hier wird im übri- 
gen manches Wort gesagt, das auch für die 
katholischen Orden beherzigenswert ist, ohne 
daß sie etwas von ihrem Verständnis des 
Ordenslebens aufzugeben hätten. • Daß der 
Vf. einige dogmengeschichtliche oder auch 
dogmatische Ansichten vertritt, die für den 
Katholiken nicht annehmbar sind, ist ihm 
weiter nicht übel zu nehmen. Man wird ihm 
für sein mutiges und tief religiöses Buch 
auf jeden Fall sehr dankbar sein. Denn es 
ist ein Ereignis! Fr. Wulf S. J. 



236 Buchbesprechungen 

Fülöp-Miller, Rene, Die die Welt 
bewegten. Antonius • Augustinus 
• Franziskus • Ignatius • lherese. 
Salzburg, Otto Müller-Verlag (1952), 
530 S., Ln. 19,80 DM. 

Es ist merkwürdig: im Katholizismus ist 
die Heiligenverehrung • wenigstens in un- 
seren Regionen • im Vergleich mit früheren 
Zeiten sehr zurückgegangen; im Protestan- 
tismus beginnt man sie in steigendem Maß 
zu entdecken. Walter Niggs •Große Heilige" 
(vgl. diese Ztschr. 20 [1947] 156 ff.) haben 
schon die 4. Aufl. erlebt; ein ähnlicher Er- 
folg scheint dem Buch von Fülöp-Miller be- 
schieden zu sein, das zuerst in USA unter 
dem Titel •The Saints who moved the 
world" herauskam und inzwischen in meh- 
rere Sprachen übersetzt wurde. War es dort 
ein Theologe, so ist es hier ein Laie, der das 
Thema aufgreift. Beide sind Historiker, 
beide verbinden mit dem Streben nach der 
ungeschmälerten Wahrheit die Gabe der 
fesselnden Darstellung. Auch sonst ergeben 
sich manche Ähnlichkeiten zwischen Nigg 
und Fülöp-Miller. Sie sind in gleicher Weise 
ganz persönlich getroffen und hingerissen 
von dem menschlich-göttlichen Drama, das 
sie im geistigen Nachvollzug des Ringens der 
Heiligen miterlebten. Was sie innerlich er- 
regt und überzeugt, ist die seelische Größe 
dieser Menschen und zugleich das göttliche 
Geheimnis, das sie in sich bergen und in das 
sie wie durch einen schmalen Spalt Einblick 
gewähren. In den theologischen Grundlagen 
ist Fülöp-Miller noch •weitherziger" als 
Nigg; das dogmatische Christentum tritt 
völlig hinter der religiösen Intuition zurück, 
die dogmatischen Wahrheiten sind nur Sym- 
bole des unaussprechlichen göttlichen Ge- 
heimnisses. Entscheidend ist, daß der Mensch 
Gott wirklich nahe kommt und in seiner 
Nähe umgewandelt und zu christlicher Tat 
angetrieben wird. Aber solch liberal-theo- 
logische Voraussetzungen treten nirgends 
polemisch hervor. Sie beeinträchtigen darum 
das religiöse Bild der Heiligen nur wenig. 
Im übrigen ist das Buch von Fülöp-Miller 
eine Klasse tiefer als das von Nigg. Wohl 
gelingt auch ihm manch überraschend tiefer 
Einblick in das Wesen christlicher Heilig- 
keit; aber sowohl das historische wie auch 
das religiöse Moment haben bei ihm doch 
aufs Ganze gesehen eine nicht unbedeutende 
Vereinfachung und Verkürzung erfahren. 
Das macht sich vor allem bei Ignatius von 

Loyola bemerkbar, der mit einer geradezu 
erschreckenden Einseitigkeit als der Heilige 
der Willenskraft dargestellt wird. Solche 
Ausstellungen sollen aber nicht die beglük- 
kende Tatsache verdecken, daß das Buch aus 
einem echten religiösen Impuls entstanden ist 
und Ehrfurcht vor der Größe gottgewirkter 
Heiligkeit weckt. Fr. Wulf S. f. 

Menne, Agape, O.S.B., Im Bann- 
kreis Bernhards von Clair- 
v aux. Vom Leben in einer Zisterziense- 
rinnenabtei. Otto Müll er-Verlag, Salz- 
burg (1953). 250S., 7 Abb. Ln. 12,00 DM. 

Dieses Buch ist ein Zeichen des Dankes 
für das gastliche Asyl, das Eibinger Bene- 
diktinerinnen gegen Ende des Krieges in 
der Zisterzienserinnenabtei St. Marienthal 
(Lausitz) fanden. Es ist zu Ehren des hl. 
Bernhard geschrieben, dessen 800jährigen 
Todestag wir im vergangenen Jahr feierten, 
und will etwas von dem Geist und dem Le- 
bensrhythmus mitteilen, den die Töchter St. 
Benedikts in der klösterlichen Gemeinschaft 
eines seiner größten Jünger kennenlernten 
und mitvollzogen. Daher berichtet der erste 
Teil (•Im Orden der Zisterzienser") zu- 
nächst von den Grundlagen zisterziensischen 
Lebens: von der Charta Charitatis, der Ver- 
fassungsurkunde aller Klöster des Ordens, 
und von Bernhard von Clairvaux, dessen 
Geist bis in die Gegenwart ihr Leben be- 
stimmt. Anschließend wird vom Leben der 
Nonnen erzählt, wie es sich vom Noviziat 
über Einkleidung und Profeßfeier bis zum 
Heimgang abspielt. Besondere Abschnitte 
sind den Festen des Klosters und des Kir- 
chenjahres gewidmet, wobei auch der Eigen- 
art zisterziensischer Liturgie gedacht wird. 
• Der zweite Teil (•Durch Gottes Erbarmen 
Äbtissin") stellt zunächst allgemein das ge- 
weihte Amt der Äbtissin von Marienthal 
und seine Aufgaben dar und erläutert das 
Gesagte durch die Schilderung der Herrschaft 
von 24 (positiv oder negativ) bemerkenswer- 
ten Äbtissinnen, mit Adelheit von Donyn, 
der 1. Äbtissin des 1234 gegründeten Klo- 
sters, beginnend und mit Celsa Gutte, der 
gegenwärtigen, schließend. Diese Abschnitte 
sind schon so etwas wie eine ganz locker 
gefügte Geschichte des Klosters, freilich, 
ganz von den Persönlicheiten seiner Äbtis- 
sinnen her gesehen. • Im dritten Teil des 
Buches wird die Geschichte Marienthals 
straffer erzählt, jedoch in einer Weise, die 



Buchbesprechungen 237 

sich trotz Anmerkungen und Register nicht 
an den Fachhistoriker wendet, sondern durch 
die vielen •Geschichten" eher an den hei- 
matkundlich interessierten Laien, der wissen 
möchte, wie es in einem Zisterzienserinnen- 
kloster hergeht und wie die heutigen festen 
Formen des klösterlichen Lebens im Laufe 
der Jahrhunderte geworden sind. Vor allem 
junge Menschen, die nach Sinn und Art des 
klausurierten Lebens fragen, werden das an- 
schaulich und lebendig geschriebene Buch 
mit Interesse und Gewinn lesen. 

W. Wendehorst 

Chautard, J. B., St. Bernhards 
Söhne. Deutsche Übersetzung von Jo- 
hannes Scher er. Hrsg. von der Abtei 
Mariawald. Limburg, Steffen-Verlag 
1953. 87 S., Ln. DM 3.80. 

Das schmale Bändchen enthält eine Rede 
zur Verteidigung der Trappisten, die Abt 
Chautard (t 1935) im Kampf um die Frei- 
heit der religiösen Orden in Frankreich in 
der Zeit nach dem ersten Weltkrieg gehalten 
hat. Seine Ausführungen sind theologisch so 
klar und psychologisch-rhetorisch so ein- 
drucksvoll, daß sie auch auf Ungläubige 
ihren Eindruck nicht verfehlen und Freund 
und Feind einen unmittelbaren Einblick in 
Leben und Wirken der schwelgenden Mön- 
che gewähren. Als Beweis dafür diene der 
Ausspruch des bekannten Staatsmannes Cle- 
menceau, nachdem er die Hauptgedanken 
des Vortrags gehört hatte: •Ich habe jetzt 
einen Begriff vom Ideal eines Mönchs be- 
kommen. Ich bin kein Christ, aber ich ver- 
stehe es, daß ein echter Christ auf sein 
Mönchtum stolz sein kann. Unsere Volks- 
vertretung hat kein Recht dazu, wirklichen 
Mönchen den Stuhl vor die Türe zu set- 
zen ... Betrachten Sie mich von nun an als 
Ihren Freund." 

Da das Büchlein zum 800. Todestag des 
hl. Bernhard von Clairvaux erschienen ist, 
hat ihm Joseph Gummersbach S. J. eine Ein- 
führung vorausgeschickt, in der nach einer 
kurzgefaßten Theologie des Ordensstandes 
die Mystik des •Stifters" der Zisterzienser 
charakterisiert wird. Worin sich diese von 
der Geistesart des Reformabtes Rance von 
La Trappe unterscheidet, hat Abt Chautard 

. in seiner Rede so lichtvoll auseinanderge- 
setzt, daß sie schon aus diesem Grunde be- 
sondere Beachtung verdient. 

H. Bleienstein S. f. 

Dirks, Walter, Die Antwort der 
Mönche. Frankfurt/M., Verlag der 
Frankfurter Hefte 1952, 238 S., DM 
10.80. 

Von den nicht wenigen Büchern, die in 
den vergangenen Jahren über das Mönchtum 
geschrieben wurden, ist dieses wohl das 
eigentümlichste, weil es ungewöhnliche Ge- 
sichtspunkte in die Diskussion hineinträgt. 
Dem Mitherausgeber der Frankfurter Hefte 
geht es hier um die profangeschichtliche Be- • 
deutung und die Weltaufgabe, die dem 
christlichen Mönchtum als solchem sowie den 
großen abendländischen Orden in ihrer Ent- 
stehungszeit zugekommen sind und noch 
heute zukommen. Geschichte ist dabei für 
ihn immer Heilsgeschichte. Im Grunde gibt 
es darum keine legitime Unterscheidung 
zwischen Profangeschichte und Kirchenge- 
schichte. Denn seitdem Gottes Sohn in die 
Welt gekommen ist und Fleisch angenom- 
men hat, ist alles Geschaffene in sein Erlö- 
serwirken einbezogen. Es gibt darum nur 
noch eine Ordnung, die des Heils. Von die- 
sen Voraussetzungen her versucht Dirks nun 
die beiden Fragen zu beantworten, was hat 
Gott mit dem Mönchtum überhaupt für die 
Geschichte gemeint und welche konikrete 
Sendung hat er den Orden der Benediktiner, 
Franziskaner, Dominikaner und Jesuiten ur- 
sprünglich für ihre Zeit gegeben. Die heils- 
geschichtliche Bedeutsamkeit des katholi- 
schen Mönchtums als solchen erblickt er in 
ihrem Gemeinschaftsleben in Armut, Keusch- 
heit und Gehorsam. Die gottgegebene zeit- 
geschichtliche Sendung der vier genannten 
Orden besteht nach ihm für die Benedikti- 
ner darin, daß sie die Völker der ausgehen- 
den Antike und des beginnenden Mittelalters 
lehrten, •die Schwerter in Pflugscharen um- 
zuwandeln" und seßhaft zu werden (•Bene- 
dikt und das Schwert"), für die Franziska- 
ner, daß sie in der Zeit der aufkommenden 
Finanzwirtschaft durch ihre evangelische Ar- 
mut der reichen Gesellschaft eine ständige 
Mahnung zum rechten Gebrauch des Geldes 
waren (•Franziskus und das Geld"), für die 
Dominikaner, daß sie der Freiheit des Den- 
kens, wie sie sich im arabischen Aristotelis- 
mus und später im Humanismus ankündig- 
te, im christlichen Denken Raum gewährten 
(•Dominikus und der Geist"), für die Jesu- 
iten endlich, daß sie dem Individualismus 
der Neuzeit durch die Betonung des Gehor- 
sams und des Dienstes in der Kirche seine 



238 Buchbesprechungen 

christliche Möglichkeit gaben (•Ignatius und 
die Freiheit"). Von dieser ihrer einmaligen 
geschichtlichen Sendung her, an deren Durch- 
führung sie freilich alle irgendwie scheiter- 
ten, indem sie ihr Ziel nicht erreichten, lei- 
tet dann Dirks auch die Gegenwaxtsaufga- 
ben der Orden ab. Sie werden durch die 
Stichworte gekennzeichnet: •Die Benedikti- 
ner und der Friede", •die Franziskaner und 
der Mut", •die Dominikaner und die Wahr- 
heit", •die Jesuiten und die Mündigkeit". 
Die geschichtliche Stunde der Orden ist zwar 
vorbei, aber ihre einmal übernommene Auf- 
gabe bleibt in einem geistigeren Sinne wei- 
ter bestehen. 

Es ist kein Zweifel, daß Dirks in seinem 
Buch sehr viel richtige und kluge Dinge 
sagt, die man anderswo nicht so leicht findet, 
und es ist erfrischend, in welche Weltweite 
er die Orden hineinstellt. Aber abgesehen 
von geschichtlichen Vereinfachungen und 
theologischen Unklarheiten und Schiefheiten 
ist doch grundsätzlich die Frage, wieweit 
eine so detaillierte Geschichtstheologie 
überhaupt angängig ist. Der eigentliche 
und göttliche Sinn der konkreten Geschichte 
bleibt uns hier auf Erden weitgehend ver- 

hüllt. Alk Versuche, die zur theologi- 
schen Aufhellung des Sinnes der Geschichte 
gemacht wurden, bei den Kirchenvätern wie 
auch im Mittelalter oder in der Neuzeit, 
kamen über allgemeine Aussagen nicht 
hinaus oder aber wurden zu gewagten 
Spekulationen und sogar zu Häresien. Und 
selbst in der Profanhistorie verzichtet man 
heute nicht nur auf den Versuch, den Sinn 
der Universalgeschichte zu erhellen, sondern 
steht auch den kühnen Konstruktionen der 
geistesgeschichtlichen Methode, Sinnzusam- 
menhänge aufzudecken, sehr mißtrauisch ge- 
genüber. Dennoch bleibt das eine als wahrer 
Kern des Anliegens von W. Dirks erhalten: 
Die Orden haben nicht nur innerkirchliche 
und •rein religiöse" Aufgaben, sondern 
müssen eben dadurch, daß sie diese vorbild- 
lich und im Geiste ihrer ursprünglichen Sen- 
dung erfüllen, in die Welt hineinwirken. 
Dessen sollten sie sich immer bewußt sein. 
Sie werden das um so wirksamer tun, je tie- 
fer sie den Geist ihrer Stifter, die Gott in 
ihrer Zeit mit einer Sendung betraute, bei 
sich erneuern. Um dieser Wahrheit willen 
war es gut, daß •die Antwort der Mönche" 
geschrieben wurde. Fr. Wulf S. J. 

Liturgie 

Liturgisches Jahrbuch. Her- 
ausgegeben vom Liturgischen Institut. 
3. Band, I. und II. Halbband. Münster 
i. W., Aschendorf]sehe Verlagsbuchhand- 
lung. 335 S., hart. DM 8.• und 13.•. 

Nachdem die beiden ersten Bände des 
Liturgischen Jahrbuches von Joseph Pascher, 
München, redigiert worden waren, ist seine 
Herausgabe mit dem vorliegenden 3. Band 
vom Liturgischen Institut, Trier, selbst über- 
nommen worden; als Schriftleiter zeichnen 
Balthasar Fischer und Johannes Wagner. 

Der 1. Halbband wurde noch von dem ver- 
storbenen Präsidenten des Liturgischen In- 
stitutes, Prälat von Meurers, zusammenge- 
stellt; einer seiner engeren Mitarbeiter hat 
diesem einen ausführlichen Nachruf gewid- 
met, in welchem seine Verdienste um die 
Liturgische Bewegung in Deutschland her- 
vorgehoben werden. Die Hauptaufsätze die- 
ses Halbbandes lauten: Altar und Taberna- 
kel (H. v. Meurers), Pastoralliturgische Er- 
fahrungen einer Leipziger Pfarrgemeinde 
zwischen 1932 und 1952 (Th. Gunkel), Das 
•Deutsche Hochamt" (B. Fischer), Ordo Lec- 

tionum Missae (H. Kahlefeld), Zur Liturgie 
des Gründonnerstag (J. Kettel). Es folgen 
noch kleinere Beiträge, Berichte aus dem li- 
turgischen Leben der einzelnen Länder und 
kirchliche (römische wie Diözesan-) Doku- 
mente zu Fragen der Liturgie und ihrer 
praktischen Gestaltung. Wenn über die frü- 
heren Bände gesagt wurde, sie vereinigten 
in vorzüglicher Weise Theorie und Praxis, 
Wissenschaft und Frömmigkeit (vgl. in die- 
ser Ztschr. 16 [1953] 311 f.), so gilt das auch 
von diesem Band; aber es zeigt sich deut- 
licher als bisher, daß das Anliegen des LJb 
im Gegensatz zum ALw nicht in erster Linie 
ein wissenschaftliches, sondern ein prakti- 
sches ist: die Belebung und Gestaltung und 
(so weit nötig) Reform des liturgischen Got- 
tesdienstes. Das macht auch der 2. Halbband 
deutlich, der die Referate (die fremdspra- 
chigen wurden lobenswerterweise ins Deut- 
sche übertragen!) und Berichte des 3. Inter- 
nationalen Liturgischen Studientreffens ent- 
hält, das vom 14. bis 18. September 1953 in 
Lugano statfand. 

Das Hauptthema der Tagung hieß:  Tä- 



Buchbesprechungen 239 

tige Teilnahme der Gläubigen am Gottes- 
dienst der Kirche; zu ihm nahmen neben 
Liturgikern verschiedener Länder auch zwei 
Kirchenfürsten, Kardinalerzbischof J. Ler- 
caro von Bologna und Bischof W. Weskamm 
von Berlin, Stellung. Ein besonderes Echo 
fanden die Referate von Bischof Weskamm 
und P. Hofinger S. J. (Philippinen). Der 
zweite Teil der hier wiedergegebenen Vor- 
träge behandelt hauptsächlich akute Fragen 
der praktischen liturgischen Gestaltung und 
Erneuerungsvorschläge, z. B.: Die Erneue- 
rung der Osternacht und die Große Woche 
(Bischof Landersdorfer, Passau), Geist und 
Geschichte des Gründonnerstags (H. Schmidt 
S. J., Rom), Pastorale Probleme des Grün- 
donnerstags (H. A. Reinhold, USA), Der 
Karfreitag (Abt B. Capelle OSB, Loewen), 
Der Palmsonntag (T. Zanetti, Chur), Der 
vorbereitende Bußakt und die stillen Gebete 
bei der Feier der Heiligen Messe (J. A. 
Jungmann S. J., Innsbruck), Ordo Lectionum 
Missae II (H. Kahlefeld, München), Erwä- 
gungen zum Ritus der Erwachsenentaufe 
(A. Stenzel S. J., Frankfurt/M.). 

So wie die Tagung von Lugano durch die 
Anwesenheit vieler Bischöfe und vor allem 
des Prosekretärs des Heiligen Offiziums, 
Kardinals Alfredo Ottaviani eine offizielle 
Note erhielt, so ist auch die ganze liturgische 
Bewegung längst zu einer Sache der ganzen 
Kirche geworden. Darum sollte auch das vor- 
liegende Jahrbuch eine Sache aller am litur- 
gischen Leben interessierten Kreise, beson- 
ders des Seelsorgsklerus, sein und nicht nur 
einige Bibliotheken zieren.   Fr. Wulf S. J. 

Bopp, Linus, Sanctificaeos. Ein 
liturgisch-homiletischer Sakramenten- 
und Meßopferkursus. Limburg a. d. Lahn, 
Steffen-Verlag 1952. XV u. 440 S. 

Der bekannte Freiburger Pastoraltheologe 
legt uns hier den 3. Band eines auf 4 Bän- 
de berechneten Werkes •Liturgie und Keryg- 
ma" vor. Der 1. Band behandelt Idee und 
Möglichkeit der liturgischen Predigt, der 
2. wertet das Kirchenjahr, der inzwischen 
erschienene 4. Band die Sakramentalien1 ho- 
miletisch aus. Die vorliegenden sieben Zyk- 
len über die Sakramente und das Meßopfer 
sind eng an das Kirchenjahr angelehnt. Bu- 
ße im Advent, Ehe in der Zeit nach Epi- 
phanie, Taufe in der Fastenzeit, Firmung vor 
und nach Pfingsten; an den Sonntagen nach 

Pfingsten werden die Eucharistie und die 
übrigen Sakramente behandelt. •Behandelt", 
das klingt seltsam, trifft aber in etwa zu. 
Das ist wohl eine der wenigen möglichen 
Ausstellungen an diesem schönen Buch: die 
Predigten sind zu reich und stoffgeladen, 
um von Hörern, die nicht die Muße des Ver- 
weilens haben, verdaut zu werden. Daß sich 
der Verf. nicht mit Skizzen begnügt hat, 
sondern sich der unbarmherzigen Prüfung 
der vollen Ausführung gestellt hat (16 Pre- 
digten allein über die Eucharistie!), wiegt 
das natürlich auf. Immerhin: da ein so vor- 
zügliches Werk leicht zur Nachahmung reizt, 
ist der Hinweis nicht überflüssig, daß der 
Verf. selbst (im Vorwort) zugibt, daß seine 
Predigten schon in Richtung Stoffsammlung 
gehen, Auswahl also nicht nur möglich, son- 
dern geraten erscheint. Sonst müßte man 
u. U. einen etwas teueren Preis bezahlen, 
daß nämlich • ein gängiger Vorwurf gegen 
die dogmatische und liturgische Predigt • 
die Imperative zu kurz kommen. • Wer als 
Leser sich der Gemeinde einreiht, freut sich 
ungetrübt der reichen Instrumentierung, 
mit der die Herrlichkeiten der Gnade, von den 
Riten ausgehend, zum Klingen gebracht wer- 
den: in sorgfältiger Schriftverwertung und 
großer Vertrautheit mit den Vätern, an 
Hand ausgebreiteten liturgie-geschichtlichen 
Wissens und pastoraler Erfahrung. Ein be- 
deutsamer Beitrag zur Predigtliteratur. 

A. Stenzel S. J. 

Fischer, Balthasar, Was nicht im 
Katechismus stand. 50 Christen- 
lehren über die Liturgie der Kirche. 
Trier, Paulinus-Verlag, 3. Aufl. 1953. 
163 S., kt. 5,40 DM, geb. 7,40 DM. 

Wenn ein Buch, das in 50 Christenlehren 
von so schlichten Dingen erzählt, wie vom 
Hahn auf dem Kirchendach, vom Knien im 
Gottesdienst, yom Stehen beim Evangelium, 
vom Salz auf der Zunge des Täuflings und 
vielen anderem, in kurzer Zeit seine dritte 
Auflage erlebt, dann haben nicht nur die 
Katecheten diese kostbare Handreichung 
schätzen gelernt; das Volk hat nach dieser 
herzhaften Nahrung gegriffen, eben das 
Volk, für das diese Kapitel zuerst im Trierer 
Bistumsblatt erschienen. Eine erfreuliche Re- 
sonanz: Liturgie ist Volkssache und wird es 

1 Benedicite. Ein liturgisch-homiletischer 
Sakramentalienkursus, Limburg, Steffen- 
Verlag 1953, XII u. 331 S. 



240 Buchbesprechungen 

noch mehr werden, wenn man sie so auf das 
Zentrale durchsichtig zu machen versteht, 
wie es dem Trierer Liturgiker hier vorzüg- 
lich gelungen ist. Wir danken ihm für diese 
Gabe. Nicht, als ob er sich etwas vergeben 
hätte: auf Schritt und Tritt merkt man, wel- 
che Überlegenheit über den Stoff es braucht, 
um so einfach und wesentlich zu reden. Aber 
immerhin • wieviele Professoren schreiben 
schon für das Volk (und können es wie 
Balth. Fischer)?! • Es ist zum Einzelnen 
nichts zu sagen als eben: daß man lesen soll- 
te, was er zu sagen hat über den heiligen 
Raum, die heiligen Zeichen und Zeiten, 
über die heilige Messe und die Sakramente. 
Gewinn und Nutzen sind für jedermann zu- 
gesichert. Es ist des Verf. gutes Recht, von 
einem bescheidenen Beitrag zu reden, und 
das unsere, dafür zu halten, daß es einer 
von erheblichem Gewicht ist für eine Seel- 
sorge vom Altar her und zum Altar hin. 

A. Stenzel S. J. 

Czernin, Wolf gang OSB., Ein Leib 
• Ein Brot. Der Kommuniongesang 
der Liturgie. Freiburg, Herder 1954. 
XVIII u. 338 S., Ln. DM 9.80. 

Da sich •der Kommuniongesang, wie er 
im römischen Missale steht", nach J. A. 
Jungmann (Missarum Sollemnia1 II, 484) 
•nur noch als ein verkümmerter Rest dessen 
erweist, was ursprünglich (damit) gemeint 
war", wundern wir uns nicht, daß in der 
hier vorliegenden Sammlung nur wenig 
Kommunion-Antiphonen zu finden sind, die 
eine intendierte Beziehung zur' heiligen 
Eucharistie aufweisen. Außerdem bestätigt 
sich, wie Jungmann gleichfalls bemerkt 
(ebd.), daß man an dieser Stelle der römi- 
schen Messe •nicht einen Kommuniongesang 
im engeren Sinne einrichten wollte, sondern 
einen kirchlichen Gesang allgemeinen Cha- 
rakters, der gegebenenfalls dem Festgedan- 
ken Raum bot. Man sieht daran noch ein- 
mal, wieweit die römische Messe davon ent- 
fernt war, eine eigentliche Kommunionan- 
dacht zu entwickeln... Wohl aber ist in 
Festzeiten und an Feiertagen eine Bezie- 
hung zum Tagesgedanken gesucht. Das führt 
dann doch wieder in die Nähe von Kom- 
muniongedanken". Daß es bei dieser Dürf- 
tigkeit des Eucharistiegedankens der Kom- 
munionverse des römischen Missale ein 
Wagnis war, aus dem •Kommuniongesang 
der Liturgie" ein Gebet- und Betrachtungs- 

buch für Kommunikanten zu gestalten, leuch- 
tet ein. Trotzdem wird man dem Buch seine 
Berechtigung nicht absprechen dürfen, zu- 
mal der Vf. darauf verzichtet hat, gewalt- 
sam eine Verbindung der •Kommunion- 
verse" mit der Eucharistie herzustellen. Die 
von ihm vorgetragenen Gedanken sind ent- 
weder dogmatischer Art oder aber knüpfen 
an das Fest des jeweiligen Tages an (Her- 
ren-, Marien- und Heiligenfeste). Den Gläu- 
bigen wird darum diese Anregung zum per- 
sönlichen Beten nach dem Empfang der hei- 
ligen Kommunion eine willkommene Gabe 
sein. H. Bleienstein S. J. 

Kunkel, Heinrich, Familienbre- 
vier. Tägliche Gebete und Betrachtun- 
gen im Geiste des Kirchenjahres für die 
christliche Familie. Würzburg 1953, im 
Selbstverlag. XXIV und 1165 S. 

Familien•brevier" • nun, hoffentlich gibt 
es recht viele, die sich nach der Anleitung des 
Verf. aus dem Gebetsteil (in einen Wochen- 
und einen Jahreszyklus verarbeitet), aus dem 
Heiligenteil die (2. Nokturn), aus dem Ehe- 
teil und dem Schriftteil (der dem Kirchen- 
jahr folgt) ein regelrechtes Offizium für je- 
den Tag zusammenstellen und es als wahres 
Familiengebet beten. Aber selbst, wenn man 
den Titel nur so verstünde, wie man von 
einem Kant- oder Rilkebrevier redet und 
man infolgedessen vielleicht auch in weniger 
geformter Weise sich von diesem reichhal- 
tigen Tisch bedient • so es nur regelmäßig 
•geschieht, kann der Segen dieses Buches nicht 
ausbleiben, das dem Verf. nach den Jahren 
von Krieg und Gefangenschaft ein Herzens- 
anliegen war. Eben dies und die in äußer- 
sten Situationen gewonnene und gereifte 
seelsorgliche Erfahrung sprechen besonders 
aus dem Eheteil. Der bringt für jeden Tag 
auf einer Seite Gedanken zu • ja: zu allem 
und jedem, was das Leben christlicher Gat- 
ten und Eltern groß und schön, schwer und 
gefährdet macht. Über die Unauflöslichkeit 
der Ehe wird da ebenso geredet wie über die 
Küche, über Krisen in der Ehe ebenso wie 
über die Lektüre der Kinder. Ein runder, 
voller Lebensspiegel. Offen wird geredet, 
zupackend, praktisch, gesund; und immer 
taktvoll. 

Wir wünschen dieses Buch, das für seinen 
niedrigen Preis erstaunlich gut ausgestattet 
ist, in möglichst viele Hände. Es bietet so 
viel, daß es jedem etwas geben kann. 

A. Stenzel S. J. 




