Eimmsamkeit

Von Friedrich Wu lf S. J., Miinchen

Es gibt eine Einsamkeit der Groflen und Starken. Man spricht von Men-
schen, die auf einsamer Hohe stehen oder die einsam ihren Weg gehen. Eine
Kluft trennt sie von den vielen. Sie sind von einer ungewohnlichen seelischen
Kraft und thre Welt kennt Hohen und Tiefen, die anderen unbekannt sind,
unerreichbar oder aber gefdhrlich erscheinen. Sie werden darum nicht mehr
verstanden oder auch gemieden und konnen sich auch selbst anderen nicht
mehr mitteilen und anvertrauen. Staatsmanner und Wirtschaftsfithrer, Feld-
herrn, Entdecker und Gelehrte gehoren zu ihnen, edle Naturen und Gewalt-
menschen, Heilige und Verbrecher. Thre Einsamkeit kann einer nur schwer
ertragenen Vereinsamung gleichkommen, kann hart und bitter machen, sie
kann aber auch Reichtum bedeuten, eine Quelle seltener und tiefer Freuden
sein, kann Licht, Warme und Kraft ausstrahlen. Fast immer ist sie schmerz-
lich und begliickend zugleich, bitter und sifi.

Ganz verschieden davon ist jene Einsamkeit, die den modernen Menschen
kennzeichnet. Wahrend erstere aus einem {iberdurchschnittlichen Selbstand
hervorgeht, hat letztere einen Mangel an seelischer Geschlossenheit und Kraft
zur Voraussetzung. Schon rein biologisch gesehen ist der iibersensible Mensch
von heute gegeniiber einer robusteren Generation ungeschiitzter und ver-
wundbarer. Er neigt darum zur Absonderung (wogegen nicht seine ebenso
starke Neigung, in der anonymen Menge unterzutauchen, spricht) und schon
die bloe Gegenwart andersgearteter oder unsympathischer Menschen tut
ihm oft korperlich weh. In engem Zusammenhang damit steht eine aufler-
gewohnliche seelische Differenziertheit, die thn unsicher und anfillig macht,
die haufig das innere Gleichgewicht stort und eine dauernde Unruhe hervor-
ruft. Instinktiv sucht sich ein solcher Mensch gegen alle Einbriiche und Ge-
fahren abzuschirmen und wird auf diese Weise notwendig in die Einsamkeit
hineingedringt. Ein geringes Anpassungsvermdgen und eine mangelnde
Kontaktfihigkeit bilden schlieflich um die Seele einen Ring, der sie zu1 einem
Gefdngnis macht, in welchem der Mensch nur noch mit sich allein ist und aus
dem es keinen Ausweg ins Freie zu geben scheint, Alles, was er denkt und
tut, reflektiert immer nur seine eigene Welt, seine Wiinsche und Triume,
seine Not und sein Versagen.

Das schmerzliche Gefiihl der Vereinsamung tritt beim heutlgen Menschen
in verschiedenen Formen auf. Am elementarsten in der Angst. Ein plotz-
liches und iibermichtiges Schicksal bricht iiber ihn herein. Er kann ihm nicht
ausweichen. Er fihlt sich ihm nicht gewachsen. Er sieht sich von allen Seiten
bedroht. Keiner hilft ihm. Er ist verloren. Eine solche Situation war nicht nur



242 Friedrich Wulf

in den vergangenen Jahren des Krieges und der Nachkriegszeit hiufig ge-
geben; man trifft sie auch heute relativ oft an.

Die in der Angst durchbrechende Einsamkeit ist aber die Ausnahme-
situation. Meist bleibt die Angst latent und schwelt unter jener diinnen
Schicht, in der der Mensch sich eingerichtet und gesichert hat und die Dinge
normal verlaufen. Sie duflert sich dann als leichte Erregbarkeit und Abwehr-
haltung, als Ungeborgenheit und innere Heimatlosigkeit. Die Umwelt und
Mitwelt wird als rauh und sogar feindselig empfunden. Nirgendwo bietet sie
einen sicheren Schutz vor dem Ungemach, das von allen Seiten auf Leib und
Seele eindringt. Der dauernde Entzug von Liebe und Geborgenheit treibt den
Menschen (wenigstens innerlich) immer mehr aus der Gesellschaft der ande-
ren und 1af}t ihn seine eigenen Wege gehen. Er wird mifitrauisch und bitter.
Schlieflich wird er sich selbst zur Last.

Je langer eine solche Situation anhalt, um so mehr geht das Gefiihl der
Angst und Ungeborgenheit in eine allgemeine Midigkeit, Lustlosigkeit und
Resignation tber. Das ist heute der Fall. Trotz der gesteigerten Moglich-
keiten eines aufierlich erfiillten und abwechslungsreichen Lebens ist die innere
Welt des Menschen unsagbar leer und freudlos. Viele haben kein tber den
materiellen Giitern hinausliegendes Ziel mehr vor Augen. Sie leben von
einem Tag in den anderen. Alles dreht sich sozusagen im Kreis. Es ist eine
stindige Wiederkehr der ewig gleichen Dinge. Das Leben erscheint als sinn-
los. Der Mensch mag sich darum zu nichts mehr aufraffen, will nichts mehr
wagen und geht den tiefer liegenden Entscheidungen aus dem Weg. Selbst
religiose Menschen sind davon betroffen. Gott ist ihnen oft so fern. Die Gber-
natiirliche Welt hat fiir sie etwas Unwirkliches an sich. Es spricht sie nichts
mehr an. Auch hier steht am Ende die Resignation.

Der einsame Mensch unserer Tage hat sich entweder mit seinem Schicksal
abgefunden oder aber sucht sich ihm durch fortgesetzte Flucht zu entziehen.
Fruchtbar macht er es nur noch selten. Eine wirkliche Aufarbeitung seiner
Not strebt er nur dann an, wenn es nicht mehr anders geht und das Leben
dazu zwingt. Wie aber soll diese Aufarbeitung vor sich gehen? Welche Losun-
gen bieten sich dem Menschen an, um seine Vereinsamung zu iiberwinden?
Etwa die psychotherapeutische Analyse? Aber sie vermag allenfalls Zusam-
menhinge zu erhellen und unbewufite Triebkrifte ansichtig zu machen. Eine
eigentliche Losung ist sie nicht. Am ehesten konnte eine echte Begegnung in
der Licbe weiterhelfen. Aber gerade dazu ist den einsamen Menschen meist
die Moglichkeit versagt. Letztlich ist die Einsamkeit als Schicksal nur in der
Gemeinschaft mit Gott zu ertragen und fruchtbar zu machen. Ja, im Glauben
erhalt sie ganz neue Moglichkeiten, die sie vom Natiirlichen her gesehen gar
nicht hat. Noch mehr! Ohne echte Einsamkeit ist ein christliches Leben tiber-
haupt nicht denkbar. So lautet also der paradoxe Rat fir den einsamen Men-



Einsamkeit 243

schen: Werde einsam, geh in die Einsamkeit vor Gottes Angesicht! So kann
man es schon bei den Monchen der Wiiste lesen, so weif} es die ganze christ-
liche Tradition, so steht es auch im Exerzitienbuch des hl. Ignatius, dieser
klassischen Einiibung der Einsamkeit. Dort heifit es in der 20. Vorbemer-
kung: , Je mehr unsere Seele sich in Einsamkeit und Abgeschlossenheit befin-
det, desto geeigneter macht sie sich, ihrem Schépfer und Herrn zu nahen und
ihn zu erreichen, und je mehr sie ihn erreicht, desto besser bereitet sie sich
vor, von seiner gottlichen und hochsten Glite Gnaden und Gaben zu emp-
fangen.*

Dieser Weg ist nicht einfach. Er birgt manche Schwierigkeiten und manche
Klippen. Auch hier ist der Mensch zunichst einmal ganz allein, wenigstens
dann, wenn er es mit der Einsamkeit ernst nimmt und sich nicht mit bloflen
Gefithlen der Andacht und der Erbauung begniigt. Die Gefédhrlichkeiten der
letzten Einsamkeit der Seele vor Gott sind nicht gering. Davon wufiten die
Monche der Wiiste manches zu erzdhlen. Es gilt hier mit Damonen zu kdmp-
fen — die Zahl derer ist im heutigen Menschen Legion — und die Erbdrm-
lichkeit der eigenen Natur zu erkennen und zu ertragen. Die Einsamkeit vor
Gott ist darum auch fir diejenigen, die die Welt nicht verlassen, fur den
Laien ebenso wie fiir den Seelsorgspriester, eine wahre Wiste der Selbst-
uberwindung. Es gilt darin auszuhalten, wenn die Natur sich zu furchten
beginnt, — in Trockenheit und Trostlosigkeit weiterzubeten, zu glauben und
zu vertrauen, und es dauert oft lange, ehe Gott sich dem Menschen zeigt und
die irdische Entbl68ung und Einsamkeit zu einem Raum der Nihe seiner
personlichen Gemeinschaft macht. Die innere Wiiste des Christen in der Welt
hat gegentiber der Wiiste des rein kontemplativen Lebens den Vorteil, dafl
man nicht ein fiir allemal in sie eintritt, sondern sie immer wieder unter-
brechen kann. So libt man allmé#hlich ihre Schwere ein und verliert die Furcht
vor dem Alleinsein. Je geldster und gelassener man aber vor Gott hintritt
und vor seinem Angesicht weilt,um so mehr wird Er aus einem bloflen Gegen-
stand des Glaubens zu einer erlebten Wirklichkeit, und es erfiillt sich in ein-
zigartiger Weise das Wort des Isaias, daf} die Eindde am Ende der Tage in
fruchtbares Land umgewandelt werden wird.

Wer die Einsamkeit des Herzens, die aus der Siinde stammt, im Gebet auf
sich genommen und durchgestanden hat, ist nicht mehr allein. Er lebt fortan
in einem vertrauten Umgang mit Gott. Seine Welt ist grofler und freier
geworden. Er braucht nun nicht mehr idngstlich an sich zu halten, denn
seine Einsamkeit gleicht jener, von der zu Beginn die Rede war. Sie ist ein
Ausstrahlungspunkt fiir die Gemeinschaft, fiir die Schwachen und Mutlosen
geworden.





