
Einsamkeit 

Von Friedrich Wulf S. J., München 

Es gibt eine Einsamkeit der Großen und Starken. Man spricht von Men- 
schen, die auf einsamer Höhe stehen oder die einsam ihren Weg gehen. Eine 
Kluft trennt sie von den vielen. Sie sind von einer ungewöhnlichen seelischen 
Kraft und ihre Welt kennt Höhen und Tiefen, die anderen unbekannt sind, 
unerreichbar oder aber gefährlich erscheinen. Sie werden darum nicht mehr 
verstanden oder auch gemieden und können sich auch selbst anderen nicht 
mehr mitteilen und anvertrauen. Staatsmänner und Wirtschaftsführer, Feld- 
herrn, Entdecker und Gelehrte gehören zu ihnen, edle Naturen und Gewalt- 
menschen, Heilige und Verbrecher. Ihre Einsamkeit kann einer nur schwer 
ertragenen Vereinsamung gleichkommen, kann hart und bitter machen, sie 
kann aber auch Reichtum bedeuten, eine Quelle seltener und tiefer Freuden 
sein, kann Licht, Wärme und Kraft ausstrahlen. Fast immer ist sie schmerz- 
lich und beglückend zugleich, bitter und süß. 

Ganz verschieden davon ist jene Einsamkeit, die den modernen Menschen 
kennzeichnet. Während erstere aus einem überdurchschnittlichen Selbstand 
hervorgeht, hat letztere einen Mangel an seelischer Geschlossenheit und Kraft 
zur Voraussetzung. Schon rein biologisch gesehen ist der übersensible Mensch 
von heute gegenüber einer robusteren Generation ungeschützter und ver- 
wundbarer. Er neigt darum zur Absonderung (wogegen nicht seine ebenso 
starke Neigung, in der anonymen Menge unterzutauchen, spricht) und schon 
die bloße Gegenwart andersgearteter oder unsympathischer Menschen tut 
ihm oft körperlich weh. In engem Zusammenhang damit steht eine außer- 
gewöhnliche seelische Differenziertheit, die ihn unsicher und anfällig macht, 
die häufig das innere Gleichgewicht stört und eine dauernde Unruhe hervor- 
ruft. Instinktiv sucht sich ein solcher Mensch gegen alle Einbrüche und Ge- 
fahren abzuschirmen und wird auf diese Weise notwendig in die Einsamkeit 
hineingedrängt. Ein geringes Anpassungsvermögen und eine mangelnde 
Kontaktfähigkeit bilden schließlich um die Seele einen Ring, der sie zu einem 
Gefängnis macht, in welchem der Mensch nur noch mit sich allein ist und aus 
dem es keinen Ausweg ins Freie zu geben scheint. Alles, was er denkt und 
tut, reflektiert immer nur seine eigene Welt, seine Wünsche und Träume, 
seine Not und sein Versagen. 

Das schmerzliche Gefühl der Vereinsamung tritt beim heutigen Menschen 
in verschiedenen Formen auf. Am elementarsten in der Angst. Ein plötz- 
liches und übermächtiges Schicksal bricht über ihn herein. Er kann ihm nicht 
ausweichen. Er fühlt sich ihm nicht gewachsen. Er sieht sich von allen Seiten 
bedroht. Keiner hilft ihm. Er ist verloren. Eine solche Situation war nicht nur 



242 Friedrich Wulf 

in den vergangenen Jahren des Krieges und der Nachkriegszeit häufig ge- 
geben; man trifft sie auch heute relativ oft an. 

Die in der Angst durchbrechende Einsamkeit ist aber die Ausnahme- 
situation. Meist bleibt die Angst latent und schwelt unter jener dünnen 
Schicht, in der der Mensch sich eingerichtet und gesichert hat und die Dinge 
normal verlaufen. Sie äußert sich dann als leichte Erregbarkeit und Abwehr- 
haltung, als Ungeborgenheit und innere Heimatlosigkeit. Die Umwelt und 
Mitwelt wird als rauh und sogar feindselig empfunden. Nirgendwo bietet sie 
einen sicheren Schutz vor dem Ungemach, das von allen Seiten auf Leib und 
Seele eindringt. Der dauernde Entzug von Liebe und Geborgenheit treibt den 
Menschen (wenigstens innerlich) immer mehr aus der Gesellschaft der ande- 
ren und läßt ihn seine eigenen Wege gehen. Er wird mißtrauisch und bitter. 
Schließlich wird er sich selbst zur Last. 

Je länger eine solche Situation anhält, um so mehr geht das Gefühl der 
Angst und Ungeborgenheit in eine allgemeine Müdigkeit, Lustlosigkeit und 
Resignation über. Das ist heute der Fall. Trotz der gesteigerten Möglich- 
keiten eines äußerlich erfüllten und abwechslungsreichen Lebens ist die innere 
Welt des Menschen unsagbar leer und freudlos. Viele haben kein über den 
materiellen Gütern hinausliegendes Ziel mehr vor Augen. Sie leben von 
einem Tag in den anderen. Alles dreht sich sozusagen im Kreis. Es ist eine 
ständige Wiederkehr der ewig gleichen Dinge. Das Leben erscheint als sinn- 
los. Der Mensch mag sich darum zu nichts mehr aufraffen, will nichts mehr 
wagen und geht den tiefer liegenden Entscheidungen aus dem Weg. Selbst 
religiöse Menschen sind davon betroffen. Gott ist ihnen oft so fern. Die über- 
natürliche Welt hat für sie etwas Unwirkliches an sich. Es spricht sie nichts 
mehr an. Auch hier steht am Ende die Resignation. 

Der einsame Mensch unserer Tage hat sich entweder mit seinem Schicksal 
abgefunden oder aber sucht sich ihm durch fortgesetzte Flucht zu entziehen. 
Fruchtbar macht er es nur noch selten. Eine wirkliche Aufarbeitung seiner 
Not strebt er nur dann an, wenn es nicht mehr anders geht und das Leben 
dazu zwingt. Wie aber soll diese Aufarbeitung vor sich gehen? Welche Lösun- 
gen bieten sich dem Menschen an, um seine Vereinsamung zu überwinden? 
Etwa die psychotherapeutische Analyse? Aber sie vermag allenfalls Zusam- 
menhänge zu erhellen und unbewußte Triebkräfte ansichtig zu machen. Eine 
eigentliche Lösung ist sie nicht. Am ehesten könnte eine echte Begegnung in 
der Liebe weiterhelfen. Aber gerade dazu ist den einsamen Menschen meist 
die Möglichkeit versagt. Letztlich ist die Einsamkeit als Schicksal nur in der 
Gemeinschaft mit Gott zu ertragen und fruchtbar zu machen. Ja, im Glauben 
erhält sie ganz neue Möglichkeiten, die sie vom Natürlichen her gesehen gar 
nicht hat. Noch mehr! Ohne echte Einsamkeit ist ein christliches Leben über- 
haupt nicht denkbar. So lautet also der paradoxe Rat für den einsamen Men- 



Einsamkeit 243 

sehen: Werde einsam, geh in die Einsamkeit vor Gottes Angesicht! So kann 
man es schon bei den Mönchen der Wüste lesen, so. weiß es die ganze christ- 
liche Tradition, so steht es auch im Exerzitienbuch des hl. Ignatius, dieser 
klassischen Einübung der Einsamkeit. Dort heißt es in der 20. Vorbemer- 
kung: •Je mehr unsere Seele sich in Einsamkeit und Abgeschlossenheit befin- 
det, desto geeigneter macht sie sich, ihrem Schöpfer und Herrn zu nahen und 
ihn zu erreichen, und je mehr sie ihn erreicht, desto besser bereitet sie sich 
vor, von seiner göttlichen und höchsten Güte Gnaden und Gaben zu emp- 
fangen." 

Dieser Weg ist nicht einfach. Er birgt manche Schwierigkeiten und manche 
Klippen. Auch hier ist der Mensch zunächst einmal ganz allein, wenigstens 
dann, wenn er es mit der Einsamkeit ernst nimmt und sich nicht mit bloßen 
Gefühlen der Andacht und der Erbauung begnügt. Die Gefährlichkeiten der 
letzten Einsamkeit der Seele vor Gott sind nicht gering. Davon wußten die 
Mönche der Wüste manches zu erzählen. Es gilt hier mit Dämonen zu kämp- 
fen • die Zahl derer ist im heutigen Menschen Legion • und die Erbärm- 
lichkeit der eigenen Natur zu erkennen und zu ertragen. Die Einsamkeit vor 
Gott ist darum auch für diejenigen, die die Welt nicht verlassen, für den 
Laien ebenso wie für den Seelsorgspriester, eine wahre Wüste der Selbst- 
überwindung. Es gilt darin auszuhalten, wenn die Natur sich zu fürchten 
beginnt, • in Trockenheit und Trostlosigkeit weiterzubeten, zu glauben und 
zu vertrauen, und es dauert oft lange, ehe Gott sich dem Menschen zeigt und 
die irdische Entblößung und Einsamkeit zu einem Raum der Nähe seiner 
persönlichen Gemeinschaft macht. Die innere Wüste des Christen in der Welt 
hat gegenüber der Wüste des rein kontemplativen Lebens den Vorteil, daß 
man nicht ein für allemal in sie eintritt, sondern sie immer wieder unter- 
brechen kann. So übt man allmählich ihre Schwere ein und verliert die Furcht 
vor dem Alleinsein. Je gelöster und gelassener man aber vor Gott hintritt 
und vor seinem Angesicht weilt, um so mehr wird Er aus einem bloßen Gegen- 
stand des Glaubens zu einer erlebten Wirklichkeit, und es erfüllt sich in ein- 
zigartiger Weise das Wort des Isaias, daß die Einöde am Ende der Tage in 
fruchtbares Land umgewandelt werden wird. 

Wer die Einsamkeit des Herzens, die aus der Sünde stammt, im Gebet auf 
sich genommen und durchgestanden hat, ist nicht mehr allein. Er lebt fortan 
in einem vertrauten Umgang mit Gott. Seine Welt ist größer und freier 
geworden. Er braucht nun nicht mehr ängstlich an sich zu halten, denn 
seine Einsamkeit gleicht jener, von der zu Beginn die Rede war. Sie ist ein 
Ausstrahlungspunkt für die Gemeinschaft, für die Schwachen und Mutlosen 
geworden. 




