
Inigo und Francesco 

Ein Vergleich 

Von Franz H i 11 i g S. J., München 

Gibt es zwei Männer, die verschiedener wären? Man hat Ignatius mit Luther, 
Calvin1 und Nietzsche2 verglichen. Man hat zwischen Loyola und Lenin Ähnlich- 
keiten sehen wollen: •Diese beiden Männer, der große Glaubenseiferer des sech- 
zehnten Jahrhunderts und der große Atheist des zwanzigsten Jahrhunderts, sind mit 
eiserner Entschlossenheit an die tiefen Probleme der menschlichen Natur herange- 
treten und haben sich nicht bloß mit kleinen Veränderungen an der Oberfläche be- 
gnügt, sondern das Gehirn, den Glauben, die Vorstellungskraft und den Willen 
ihrer Jünger vollkommen bezwungen und nach ihrem Sinn umgemodelt"3. • Aber 
Ignatius und Franz von Assisi? Die Unterschiede drängen sich auf: 13. und 16. Jahr- 
hundert. Italien und Spanien. Kaufmannssohn aus dem reichen Bürgertum und Sol- 
dat aus dem Adelsstand. Vor'allem aber die völlig andere innere Struktur, wenig- 
stens wie man sie gewöhnlich sieht und darstellt: Franz der Spielmann Gottes, der 
Bruder der Armen, der Tiere und der Natur, der Vater einer Bruderschaft, die 
eigentlich ohne sein Zutun wächst, und der er keine andere Regel geben möchte als 
das schlichte Evangelium •sine glossa"; und drei Jahrhunderte später, an der Schwelle 
der Neuzeit, der zielklare, energische und ernste Reformer, dessen Gabe die Organi- 
sation und die Menschenführung ist, der Gründer und erste General der Gesellschaft 
Jesu: franziskanischer Frühling und ignatianischer Kreuzzug! Zwei Leben, die im 
Namen Jesu gelebt wurden: zweimal heilige und rückhaltlos gelebte Jüngerschaft; 
aber verwirklicht von zwei grundverschiedenen Naturen, aus der Kraft einer sehr 
verschiedenen Gnade • aufschließend in ihrer Andersartigkeit die erstaunliche 
Spannweite des katholischen Raumes. 

Wir denken nicht daran, die klare Ausprägung dieser beiden •Gestalten" zu ver- 
wischen. Wir fragen nur, ob sie nicht doch Gemeinsamkeiten besitzen und ob diese 
Gemeinsamkeiten nicht größer sind, als der Eindruck des •ersten Blickes" vermuten 
läßt. Und zwar nicht nur im Gnadenhaften, jenseits der geschichtlichen Ausprägung 
und Sendung, da wo alle Heiligen sich in einer letzten Liebe finden und Brüder sind, 
sondern selbst im konkret Menschlichen, im quellenmäßig Nachweisbaren. Wir kön- 
nen dabei das Bild des hl. Franz als bekannter voraussetzen, weil es sich tatsächlich 
in das Herz aller Jahrhunderte unauslöschlich eingeschrieben hat, wenn wir auch 
wissen, daß sich die Biographen und Historiker des Poverello je und je neu um sein 
wahres Bild bemühen und es keineswegs so einfach ist, seine wesentlichen Züge zu 
finden. 

1 Andre Favre-Dorsaz, Calvin et Loyola. Deux Reformes. i(455 S.) Paris 1952, Editions 
Universitaires. 

2 Erich Przywara, Crucis Mysterium. Das christliche Heute. Paderborn, Schöningh 1939, 
19 ff. ' 

3 Fülöp-Miller, Macht und Geheimnis der Jesuiten. München, Droemersche Verlagsanstalt 
1951, 46. 



lnigo und Francesco 245 

Auch und gerade Franz, den jeder zu kennen glaubt, ist nicht so ohne weiteres der 
gewesen, als der er im allgemeinen Bewußtsein lebt. Er ist vielmehr ein Geheimnis, 
das man nach Lortz •in seiner harten Unergründlichkeit stehen lassen muß"4. Man 
könnte sagen: er ist gar nicht so ausschließlich •franziskanisch", wenn man damit 
sein zartes Empfinden, seine Naturliebe und die süße Milde Umbriens meint. Franz 
ist ein Mensch, der mit der Nachfolge des Gekreuzigten auf eine fast erschreckende 
Weise ernst gemacht hat. •In diesem Heiligen war die aufreizende Torheit des 
Kreuzes in krasser Unerbittlichkeit, vor keiner Übersteigerung bis zur Lächerlich- 
keit zurückschreckend, wirklich und sichtbar geworden" (ebd. 21). Er trägt Christi 
Stigmata und brennt darauf, die •Welt" seiner Zeit, die Menschen eines satten und 
streitsüchtigen Bürgertums zur Buße und Sinnesänderung zu rufen. Sein heißer 
Atem ist um ein weniges der eines Revolutionärs. Er hat eine Fackel in die Welt 
geworfen. Viele seiner Verehrer würden erschrecken, wenn er wiederkäme. •Fran- 
ziskus war Dynamit" (ebd. 23). •Ihm, dem Herold des großen Königs, kam es darauf 
an, die Menschen zur Heiligkeit des Evangeliums und zur Liebe des Kreuzes heran- 
zubilden, keineswegs darauf, sie zu begeisterten Schwärmern für Blumen und Vögel, 
für Schäfchen, Fische und Häslein zu machen"5. Ähnlich warnte Hilarin Felder 
0. M. Cap. bereits nach dem ersten Weltkrieg davor, •subjektive, persönliche Lieb- 
lingsideen auf Franziskus zurückzuprojizieren, wie es seit fünfzig Jahren so oft 
geschah"6. Auch Lortz spricht davon, wie sehr die moderne Literatur den Heiligen 
oft •pantheisierend verzeichnet und gründlich mißverstanden hat: als gütig-weichen 
Troubadour, für den man gefühlvoll schwärmte" (14). Man könnte fast sagen, der 
Dichter des Sonnengesangs sei ignatianischer, als viele denken. 

Doch auch umgekehrt und erst recht: auch das Bild des baskischen Edelmannes ist 
gar nicht einfach so, wie es sich als •Loyola" schlagwortartig eingeprägt hat. Gerade 
die neuere Forschung, wie sie etwa in den Arbeiten von Leturia und Hugo Rahner7 

ihren Niederschlag gefunden hat, erweist, daß man mit dem billigen Schema eines 
berechnenden, harten und rationalen Menschen bei lnigo nicht durchkommt8. Er sei- 

4 Joseph Lortz, Der unvergleichliche Heilige. Gedanken um Franz von Assisi. Düsseldorf, 
Patmos-Verlas 1952. • Als Quellen wären auf Seiten des hl. Franz zu nennen: Franziskani- 
sche Quellenschriften. Herausgegeben von den deutschen Franziskanern. Bd. I: Die Schriften 
des hl. Franziskus. Werl i. W. 1951, Dietrich Coelde-Verlag. Der Spiegel der Vollkommen- 
heit. Nachwort von Romano Guardini. München 1953, Kösel-Verlag. Thomas von Celano, 
Leben und Wundertaten des hl. Franz von Assisi (enthaltend die beiden Lebensbeschreibun- 
gen). München 1925, J. Pfeiffer. • Die weitere Franziskusliteratur ist unabsehbar. Hier sei 
für die neuere Zeit nur erinnert an Sabatier, Joergensen, Cuthbert (den wir hier nach der 
Ausgabe des Alsatia-Verlags, Kolmar o. J., zitieren), Joseph Bernhart, Reinhold Schneider, 
Guardini, Casutt, Nigg. 

5 Pius XI. in seinem Rundschreiben zum 700. Todestag des Heiligen, 30. 4. 1926. 
6 Hilarin Felder 0. M. Gap., Die Ideale des hl. Franziskus von Assisi. Paderborn, Schö- 

ningh 1924. Ein quellenmäßig und systematisch gearbeitetes Werk, das man nicht ganz ver- 
gessen sollte. 

7 P. Leturia S. J., El Gentilhombre lnigo Lopez Loyola, Barcelona 19492. • H. Rahner 
S. J., Ignatius von Loyola und das geschichtliche Werden seiner Frömmigkeit. Graz-Salzburg- 
Wien 19492. 

8 Leider haben die Arbeiten von Dudon, Leturia und H. Rahner im deutschen Sprach- 
bereich zu wenig Beachtung gefunden. Immer wieder stößt man auch in der jüngsten Litera- 
tur, der katholischen wie der nichtkatholischen, auf die seit Jahrhunderten überkommenen 
üblichen Verzeichnungen des Ignatiusbildes. So meint z. B. Fülöp-Miller (Die die Welt be- 
wegten, Salzburg 1952) in durchaus wohlmeinender Weise, Ignatius als den •Heiligen der 
Willenskraft" darstellen zu müssen, und selbst das so vorzügliche Buch von Laurentius Casutt 



246 Franz Hillig 

nerseits ist sozusagen franziskanischer gewesen, als die Menge weiß. Das gilt beson- 
ders für die ersten zwanzig Jahre nach seiner Bekehrung, also die Zeit von 1521 bis 
1541 (im Jahre 1541 wird Inigo zum Ordensgeneral erwählt). In dieser Zeit, zwi- 
schen seinem 30. und 50. Lebensjahr, finden sich in seinem Leben erstaunlich viel 
Züge, die ihn in eine große Nähe zum hl. Franz rücken. 

Wer die Wahrheit dieser Behauptung nachprüfen will, lese die viel zu wenig be- 
kannten •Lebenserinnerungen", die der alternde Ordensstifter selbst diktiert hat 
und die sich im wesentlichen auf den genannten Zeitraum beziehen9. Die •Lebens- 
erinnerungen" sind das Schönste, was über Inigo geschrieben wurde. Man könnte sie 
die •Fioretti" der Gesellschaft Jesu nennen. Man muß freilich die Ungelenkheit und 
Verhaltenheit dieses anspruchslosen Büchleins zu lesen verstehen. Diese Erinnerun- 
gen sind wie eine Sammlung alter Stiche (und man sollte sie tatsächlich mit alten 
Stichen aus dem Ignatiusleben zusammen neu herausbringen). Sie gehen auf eine 
demütige, heilige Hand zurück. Es gehört zum Stil der Lebenserinnerungen, daß 
Ignatius dort von sich in der dritten Person erzählt. Er nennt sich den •Pilger". Der 
Pilger tat dies, der Pilger dachte jenes usw. Es könnte wohl sein, daß die Söhne des 
hl. Franz diesen Pilgerbericht als sehr franziskanisch empfänden. Wir beschränken 
uns im folgenden bewußt (und aus Raumgründen) auf diese Quelle. Es ließen sich 
noch viele andere heranziehen. Doch dann müßten wir ein Buch schreiben. 

So fängt der Pilgerbericht an: •Bis zu seinem 26. Lebensjahr war er den Eitel- 
keiten der Welt ergeben. Insbesondere fand er Gefallen daran, sich in den Waffen 
zu üben und nährte zugleich ein starkes, aber eitles Verlangen, sich Ruhm zu erwer- 
ben" (1). Wahrscheinlich ist 26 ein Schreibfehler für 29. Wir befinden uns im Jahre 
1521, und aller Wahrscheinlichkeit nach ist Inigo 1491 geboren. Doch wie dem auch 
sei: schon hier schweift unser Blick nach Umbrien hinüber. Auch bei Francesco fing 
es ganz ähnlich an. •Ein Jugendtraum von Glanz und Glorie", überschreibt Cuthbert 
das Kapitel von Franzens Jugend. Er war kein Ritter; aber er brannte darauf, einer 
zu werden. Er ritt tatsächlich an der Seite eines Adeligen von Assisi in Rüstung und 
Waffen in den Kampf, um sich den Ritterschlag zu verdienen. Aber Perugia siegte, 
und Franz saß ein Jahr gefangen. Krankheit kam hinzu, um eine endgültige Sinnes- 
änderung zu bewirken. •Ist es ehrenvoller, dem Herrn oder dem Knecht zu dienen?" 
fragte die Stimme im Traumgesicht. Franz verzichtete auf den irdischen Waffenruhm, 
Er wollte fortan Ritter des Königs Christus sein. 

Und Inigo? Der lag, bei der Verteidigung von Pamplona schwer verwundet, lange 
Monate auf dem Schmerzenslager. An Stelle der erbetenen Ritterromane hatte man 
ihm ein Leben Jesu und die •Legenda aurea", eine berühmte Heiligenlegende ge- 
bracht. Nun arbeitet es in ihm. •Während er nämlich das Leben unseres Herrn und 

O. M. Cap. (Das Erbe eines großen Herzens, Salzburg-Wien 1949) über das franziskanische 
Ideal, sieht in Ignatius in erster Linie den großen Organisator und Feldherrn, der •dem for- 
malen Gesetzwerk (vor der Liebe) den Vorzug" gegeben haben soll. Eine rühmliche Aus- 
nahme bildet das Werk des protestantischen Theologen Walter Nigg •Vom Geheimnis der 
Mönche" (Zürich und Stuttgart 1953), dem die ignatianische Mystik der Schlüssel für das Ge- 
samtverständnis des Heiligen ist. 

9 Lebenserinnerungen des hl. Ignatius von Loyola. Nach dem spanisch-italienischen Ur- 
text übertragen, eingeleitet und mit Anmerkungen versehen von Alfred Feder S. J. Regens- 
burg, Kösel und Pustet 1922. Die von uns dem Text in Klammern beigefügten Zahlen be- 
ziehen sich auf die durchnumerierten Abschnitte dieses Buches. 



Inigo und Francesco 247 

das der Heiligen las, brachte er längere Zeit mit Nachdenken darüber zu, indem er 
bei sich sprach: ,Wie wäre es, wenn auch ich das ausführte, was der hl. Franziskus 
und der hl. Dominikus tat?'" (7). Es ist nicht nur Parallele. Es ist die Wirkung des 
Vorbildes. Von Umbrien her trifft ihn ein Anruf. Sie beide verstehen sich schon: 
•Der hl. Franziskus hat es getan, deshalb werde auch ich es tun" (ebd.). 

Was ist dieses •es"? Was hat denn Franz (und Dominikus) getan? Es war das 
•heraus" aus Wohlstand und Welt. Es war der kühne Sprung in die Freiheit der 
totalen Nachfolge. Mit glühenden Augen liest der Ritter (ist er im Herzen noch Rit- 
ter?), wie Franz vom eigenen Vater verklagt, vor dem Bischof erscheint. Alles gibt 
er her, was er von seinem irdischen Vater hat; auch die Kleider bis auf das Hemd. 
Dann hüllt er sich in einen armen Bauernkittel, den man ihm schenkt. Das war sein 
Verlobungstag mit Frau Armut. Er hatte sich ganz Gott übereignet. •Von nun an 
will ich sprechen: Vater unser, der du bist im Himmel! und nicht: Vater Pietro 
Bernadone!" Während Pietro Bernadone sich über den mißratenen Sohn zerquält, 
der Schande über sein Haus bringt, zieht Francesco als heimatloser Bettler umher. 

Und Inigo? Der ältere Bruder hat vergeblich versucht, ihn zu halten. Er mahnte 
den jüngeren, an die Ehre des Hauses zu denken (12). Inigo war aufgebrochen. 
Wohin, wozu? Er wußte nur eins: Er wollte ein Leben der Buße und der Armut 
führen, ein heimatloser Bettler •wie die Heiligen", •wie Franziskus!" Auch er hatte 
Frau Armut gewählt. •Am Vorabend des Festes U. L. Frau im März 1522 suchte er 
in der Nacht in größter Heimlichkeit einen Bettler auf, legte all seine Kleider ab 
und gab sie dem Armen; dann zog er sein ersehntes Kleid an (das er sich aus rohem, 
stacheligem Sacktuch hatte fertigen lassen • er nannte das den •Waffenrock Chri- 
sti" •) und ging hin, um sich vor dem Altar U. L. Frau auf die Knie zu werfen" (18) 
und verbrachte vor ihrem Bild die ganze Nacht. 

Die nächste Etappe heißt Manresa. Hier •erbettelte der Pilger Tag für Tag das 
nötige Almosen. Er aß kein Fleisch und trank keinen Wein. (Und) da er früher viel 
Sorgfalt darauf verwandt hatte, sein Haar nach der damaligen Sitte zu pflegen • 
und er hatte einen schönen Haarwuchs•, so entschloß er sich, es nunmehr so wachsen 
zu lassen, wie es wuchs", ohne es zu pflegen (19). Täglich betete er viele Stunden und 
kasteite sich unerbittlich. Das Übermaß innerer Tröstung ließ ihn Tränen vergießen. 
Dann drängten ihn wieder Anfechtungen bis an den Rand der Verzweiflung. Hätte 
Franz in dem spanischen Büßer, der stundenlang in den Kirchen kniete und bald 
seine Zelle bei den Dominikanern, bald jene berühmt gewordene Höhle aufsuchte, 
nicht seinen Bruder sehen müssen? Heißt es doch von den Anfängen des Francesco 
ganz ähnlich: •Sein Aussehen hatte sich seit den lustigen Jugendtagen stark verän- 
dert. Der Kampf und Kummer der letzten Monate, die Fasten und Entbehrungen 
hatten ihn ausgemergelt und sein Antlitz völlig entfärbt. Die Leute, die ihm begeg- 
neten, schreckten zusammen . . . Mit der Grausamkeit der Neugier höhnten sie ihn" 
(Cuthbert 39). 

Beiden blieb inmitten aller Buße der Sinn für das Zarte und Edle erhalten. Inigo 
erzählt: •Da er viel Gefallen an jenen (frommen) Büchern fand, so kam ihm der 
Gedanke, einige wichtigere Sachen aus dem Leben Christi und der Heiligen auszu- 
ziehen und zu einem Abriß zusammenzustellen. Und so ging er mit großem Fleiß 
daran, ein Buch damit vollzuschreiben . . . Die Worte Christi schrieb er dabei mit 



248 Franz Hillig 

roter, die U. L. Frau mit blauer Tinte. Das Papier war sorgfältig geglättet und mit 
Linien versehen. Die Schrift selbst war schön; denn er konnte vorzüglich schreiben" 
(11). • Er konnte vorzüglich schreiben; er trug gepflegtes Haar, er las •leidenschaft- 
lich gern" Ritterromane (5) und träumte von einer Dame von königlichem Blut • 
•keine Gräfin und keine Herzogin" (6). Dieser Soldat, dessen Willenskraft nicht in 
Abrede gestellt werden kann, war kein •Feldwebel". Er besaß die feine adelige 
Seele des umbrischen Franz. Er tat den Ritterdienst der Buße, wie er ausdrücklich 
bemerkt, nicht so sehr zur Sühne für das, was hinter ihm lag, als vielmehr aus freier 
Liebe. Und er vermerkt: •Den größten Trost, den er damals empfing, bot ihm die 
Betrachtung des Himmels und der Sterne". Er verspürte dabei einen gewaltigen 
Antrieb, unserm Herrn zu dienen (11). 

Wußte Inigo wenigstens, was er wollte? Die Quellen antworten mit einem klaren 
Nein (vgl. H. Rahner, 95). Es stand nur ein großes, fast möchte man sagen naives 
Verlangen in ihm, ins Heilige Land zu pilgern. Es war die Liebe zu seinem Herrn, 
die ihn zog. Auch •den Seelen helfen" wollte er. Nichts von einem ausgearbeiteten 
Plan. Nur ein großer allgemeiner Ruf, der ihn getroffen hatte, und eine schier un- 
ermeßliche Bereitschaft, sich diesem Ruf zur Verfügung zu stellen. Auch der kirchen- 
ausbessernde, friedenstiftend durch die Lande ziehende Bettler aus Assisi wußte 
nichts anderes. Auch von seinem feurigen Herzen hatte die Sehnsucht, ins Heilige 
Land zu pilgern, Besitz ergriffen. Die Türken, das war für ihn die herrliche (und 
einzige) Möglichkeit, für Jesus zu sterben. 

Die Freunde in Barcelona schlugen die Hände über dem Kopf zusammen, als sie 
erfuhren, was Inigo vorhatte. Doch •obgleich einige sich als Begleiter anboten, 
wollte er nur allein reisen; denn sein ganzes Streben ging dahin, einzig Gott zur 
Zuflucht zu haben" (35). Er war auch entschlossen, ohne Proviant zu reisen. Er hätte 
darin wieder ein Mißtrauen gegen die Vorsehung erblickt, der er sich anvertraut 
hatte. Und •da er am Strande entdeckte, daß er noch fünf oder sechs kleinere Geld- 
stücke bei sich hatte, ließ er sie auf einer Bank zurück" (36). Völlig arm, ohne einen 
Heller in der Tasche, wollte er seine Pilgerfahrt unternehmen, wörtlich so streng 
zur Armut entschlossen wie der •Franz", dem er es gleichtun wollte. Diese Armuts- 
liebe hat den Heiligen auch später nicht verlassen, und es ist viel zu wenig bekannt, 
in welchem Maße er seine Söhne auf diese •Mutter" verpflichtet hat: •diligant omnes 
paupertatem ut matrem; alle sollen die Armut wie ihre Mutter lieben" (Const. II, 
1, 25). 

Der Pilger hungert und friert. Er erlebt Schwächeanfälle. In Venedig nächtigt er 
auf dem Markusplatz. Monatelang, jahrelang wird das sein Leben bleiben: sich 
unter tausend Entbehrungen bettelnd durchschlagen. Aus Jerusalem wegen der Ge- 
fahren, die den Pilgern drohten, von den Söhnen des hl. Franz ausgewiesen, durch- 
quert Inigo Italien, Spanien, Frankreich. Er macht Bekanntschaft mit den Gefäng- 
nissen. Er ist voll Freude darüber, daß er für seinen Meister Entbehrung und 
Schmach erleiden darf. 

Die vornehme Dame von Salamanca, die Inigo im Kerker besuchte, um ihn zu 
trösten, wird aus allen Wolken gefallen sein, als ihr der Pilger erklärte: •Hiermit 
zeigt Ihr, daß Ihr nicht danach verlangt, aus Liebe zu Gott in Gefangenschaft zu 
geraten. Scheint Euch denn das Gefängnis ein so großes Übel zu sein? Dann ver- 



Inigo und Francesco 249 

sichere ich Euch: in ganz Salamanca gibt es nicht so viel Fußfesseln und Handschel- 
len, daß ich nicht aus Liebe zu Gott nach noch mehr verlange" (69). Aber Franz 
hätte gejubelt und den Bruder in seine Arme geschlossen. Es war die gleiche Me- 
lodie, die in beiden sang, die Melodie, die aus dem Kerker von Philippi herkommt 
(Apg 16, 25) und bis ans Ende der Zeiten die Zeugen Christi stärken wird. 

Man spürt durch solche Berichte hindurch den verhaltenen Jubel aus dem Durch- 
bruch zur vollen Freiheit. Manchmal brach sie bei Inigo wie bei Francesco in einem 
hellen Strahl aus dem Herzen wie bei jener franziskanischen Wanderung des Inigo, 
da er barfuß über Frankreichs Fluren zog • er hatte das Gelübde gemacht, während 
dieser Pilgerfahrt weder zu essen noch zu trinken •; 28 Meilen waren es von Paris 
nach Rouen. Nachdem er Argenteuil hinter sich gelassen •und eine Anhöhe erstiegen 
hatte, da begann die Furcht (er werde nicht durchhalten) zu verschwinden und es 
überkam ihn eine große Tröstung und Stärkung und dazu eine solche Fröhlichkeit, daß 
er über die Felder hin laut zu jauchzen anfing und mit Gott zu reden" (79). 

Woher stammt diese Freude? Francesco hat es gewußt: •Bruder Leo, wenn auch 
die Minderen Brüder überall ein herrliches Beispiel der Heiligkeit geben, und wenn 
sie Teufel austreiben und Stummen die Sprache wiedergeben ... so schreibe dennoch 
und merke wohl, daß darin nicht die vollkommene Freude besteht". Auch in den 
Sprachen und Wissenschaften stecke sie nicht und auch nicht in diesem und jenem ... 
Doch da Bruder Leo endlich wissen wollte, worin denn nun die vollkommene Freude 
besteht, da mußte er hören • und das ist die •Parabel von der vollkommenen 
Freude" •: wenn die Brüder geschlagen und geschmäht würden und dies und aller- 
lei Unbill im Gedanken an das Lamm Gottes geduldig und freudig trügen • •Bru- 
der Leo, Schäfchen Gottes, schreibe, hierin besteht die vollkommene Freude!" (Cuth- 
bert226ff) 

Wohlgemerkt, es ist nicht allein der Heroismus der Kreuzesnachfolge, in dem alle 
Heiligen verwandt sind. Es ist gerade auch die franziskanische Note der Freude und 
Einfalt. Es ist die schlichte, kompromißlose Nachfolge des Herrn. Ein scharfes Ab- 
lehnen jeder irdischen Klugheit: Januar 1524 auf dem Weg von Venedig nach Gequa. 
Die Straße führt quer durch die feindlichen Heere, das französische und das kaiser- 
liche. Doch trotz wohlgemeinter Warnung setzt der Pilger seinen Weg fort. Er wird 
als Spion verhaftet und zum Kommandanten geschleppt. Nun hatte er in der Bibel 
gelesen, wie Christus und die Apostel die Menschen schlicht in der zweiten Person 
anredeten, und seither diesen Brauch auch selbst übernommen. Aber da er nun vor 
dem Kommandanten stand, kam ihm der Gedanke, ob es nicht klüger sei, ihn 
in diesem Falle statt mit •Ihr" mit •Eure Herrlichkeit" anzureden. Er dachte an die 
mögliche Folterung, der man ihn unterziehen konnte. Aber dann schlug er den Ge- 
danken als Versuchung aus und blieb bei dem evangelischen •Ihr". Die Folge war, 
daß der Kommandant den Mann für nicht ganz gescheit hielt und laufen ließ (52 f). 

Jeder, der Franz und die Anfänge seiner Bruderschaft kennt, kennt Rivo Torto, 
die armseligen Hütten aus den Anfängen der franziskanischen Armutsbewegung. 
Aber wer kennt das durchaus analoge Zusammenleben der ersten Gefährten um 
Inigo, da sie im Jahre 1537 (Ignatius ist 46 Jahre alt) vergeblich auf die Überfahrt 
nach Jerusalem warteten und sich über das venezianische Gebiet zerstreuten? 

•Den Pilger traf es, daß er zusammen mit Faber und Laynez nach Vicenza ging. 



250 Franz Hillig 

Dort fanden sie außerhalb der Stadt ein Haus, das weder Türen noch Fenster hatte; 
hier schliefen sie auf ein wenig Stroh, das sie selbst herbeigeschafft hatten". Zwei- 
mal täglich gingen zwei von ihnen aus, um Almosen zu sammeln. Aber sie brachten 
so wenig heim, daß sie kaum davon leben konnten. Gewöhnlich aßen sie ein wenig 
Brotbrei • wenn sie überhaupt etwas hatten. Wer gerade zu Hause blieb, ver- 
suchte sich als Koch. •Auf solche Weise verbrachten sie vierzig Tage, ohne einem 
andern Geschäft obzuliegen als dem Gebete" (94). 

Damals begannen sie auch zu predigen, und wieder erinnert hier vieles an die 
Predigtweise der ersten Minderbrüder. Am gleichen Tag und zur selben Stunde 
begaben sich die vier Gefährten an verschiedene Plätze der Stadt. Sie riefen laut und 
winkten das Volk herbei. Die Predigt dieser in Gott versunkenen Armen rief eine 
tiefe Bewegung in der Stadt hervor. Viele bekehrten sich, und die Mittel flössen nun 
reichlicher. Selbst fieberkrank machte der Pilger sich auf, einen auf den Tod erkrank- 
ten Gefährten in Bassano zu besuchen. Er schritt dabei so schnell aus, daß Peter 
Faber, sein Begleiter, ihm nicht folgen konnte. •Auf dieser Reise erhielt er von Gott 
die Gewißheit • und er sagte es auch zu Faber •, daß der Gefährte an dieser 
Krankheit nicht sterben werde". Überhaupt hatte er in jener Zeit •viele geistliche 
Gesichte und viele, fast ständige Tröstungen". Man darf den häufigen Hinweis auf 
diese Gnaden nicht übersehen, sonst könnte einen die knappe, sachliche Sprache des 
•Pilgerberichtes" täuschen. Wenn er ein Leben in franziskanischer Entäußerung 
beschreibt, dann enthält er auch reichlich Hinweise auf den Zustrom heiliger Trö- 
stungen, wie sie ähnlich den seraphischen Jünger in seinen hohen Stunden überflu- 
teten (95). 

Darf man schließlich einen Vergleich wagen zwischen dem geheimnisvollen Ge- 
schehen auf dem Alvernerberg und dem, was Inigo auf dem Weg von La Storta 
geschah?10 Es sind die zwei mystischen Gipfel im Leben der beiden Heiligen: Auf 
dem Alvernerberg empfing Francesco zwei Jahre vor seinem Tod die Wundmale 
des Herrn. In der Vision von La Storta ward die Seele des Inigo •umgewandelt". 
Er •sah klar, daß Gott der Vater ihn Christus, seinem Sohn, zugesellte"; so klar, 
daß er nicht wagte, an dieser Tatsache zu zweifeln (96). Der Christus dieser Vision 
war der kreuztragende Herr. Ignatius dachte: •Vielleicht werden wir in Rom ge- 
kreuzigt werden" (Feder S. 134), so sehr wußte er sich durch diesen Gnadenerweis 
hineingenommen in das Geheimnis des Kreuzestodes Christi. 

Die genannten Parallelen zwischen den beiden Heiligen sind keineswegs er- 
schöpfend. Es ließe sich die Verwandtschaft ihrer Christusliebe zeigen und die Rolle 
hervorheben, die darin die heilige Menschheit Jesu spielt (weiß man zum Beispiel, 
welche tiefe Verehrung der hl. Ignatius zum Kinde Jesu gehabt hat?). Es wäre dar- 
zustellen ihre gemeinsame Nähe zum eucharistischen Herrn (wegen der Andacht, die 
man dort der hl. Eucharistie entgegenbrachte, liebte Franz Frankreich nach seiner 
umbrischen Heimat am meisten! Cuthbert 211,217). Ebenso begegnen sie sich in 
ihrer zarten, ritterlichen Liebe zu U. L. Frau. Die Ehrfurcht des Poverello vor dem 
Priester und sein einfältiger Glaubensgehorsam gegenüber der heiligen Kirche trifft 
sich mit dem sentire cum Ecclesia, das Inigo so tief mit •der wahren Braut Christi, 

10 Vgl. hierzu: Hugo Rahner S. J., Die Vision des hl. Ignatius in der Kapelle von La 
Storta. In: Ztschr. f. Aszese u. Mystik 10 (1935) 17 ff; 124 ff; 202 ff; 265 ff. 



Inigo und Francesco 251 

unseres Herrn" verband (Exerc. nr. 353). Ein reiches und erstaunliches Kapitel ließe 
sich schreiben über den betenden und weinenden und vor Weinen fast erblindenden 
Ignatius, dessen Wesen und Wirken eben viel mehr aus den innersten Bereichen des 
Glaubens und der Mystik sich speisen, als weithin bekannt ist (vgl. Anm. 8). Was 
Lortz von Franziskus schreibt, kann ohne die geringste Verbiegung auch auf Ignatius 
angewandt werden: •Eigentlich bleibt nur ein Inhalt dieses Lebens: das in heroische 
Abtötung eingesenkte Gebet" (29). Ignatius ist gewiß der Schöpfer der •Constitu- 
tiones Societatis Jesu". Doch dieses Gesetzwerk wächst heraus aus den •Exercitia 
Spiritualia" und ist darum bei aller Weisheit und Sachlichkeit eingetaucht in einen 
Strom tiefer, heiliger Ehrfurcht vor der Gloria Dei11. 

Wir haben zu Eingang gesagt, daß sich die Parallelität der beiden Wege und 
Haltungen bei Ignatius vor allem auf die Jahre zwischen 1521 und 1541 erstreckt. 
Dann aber zeichnet sich immer deutlicher eine Verschiebung ab, deren Vorläufer 
weit zurückreichen. 

Die Linie des Francesco bleibt die seines Anfangs. Wohl entfernt sich seine eigene 
Stiftung von ihm. In der zweiten Hälfte seines Lebens war dem Heiligen •der Orden 
fast ganz aus der Hand genommen worden, und Kardinal Hugolin, der • wohl mit 
Recht • einsehen mochte, daß der Geist des hl. Franziskus allein dem Orden keine 
Dauer in der Geschichte zu verleihen vermochte, brachte es schließlich in harten, 
bitteren Kämpfen gegen die strenge Richtung des Ordens dazu, diesem eine der 
Struktur der alten Orden. . . analoge Verfassung zu geben"12. Die •rücksichtslose 
Kühnheit" des hl. Franz schreckte seine eigenen Jünger. Die Kirche wünschte Ein- 
schränkungen; und diese Einschränkungen haben eben das Ideal gerettet (Lortz 23). 
Franziskus selbst aber bleibt bei seiner Unbedingtheit und geht seinen Weg in Ein- 
samkeit zu Ende. 

Anders bei Ignatius. Seine Stiftung wird nicht ähnlichen Zerreißproben aus- 
gesetzt, weil Ignatius inzwischen zu neuen Erkenntnissen gereift ist. Er gewinnt ein 
neues Verhältnis zu den Dingen der Welt. Wie Burkhart Schneider in dieser Zeit- 
schrift dargetan hat18, ist diese Entwicklung des Heiligen zu einem neuen Weltver- 
ständnis und einem Indienstnehmen der Geschöpfe weder ein Abfall von dem Eifer 
seiner Anfänge, wo er sich so radikal von allem, was •Welt" hieß, gelöst hatte, noch 
einfach ein Anknüpfen an die Gewandtheit, die einst dem Ritter im Umgang mit 
den Menschen und den Mächtigen dieser Erde eigen gewesen war. •Vielmehr liegt 
der entscheidende Unterschied darin, daß Ignatius durch seine ausdrückliche Bereit- 
schaft, der Kirche zu dienen und für sie seine Gemeinschaft möglichst bereit zu 
machen und zu halten, erst wieder gleichsam in Kontakt mit der Welt kam und erst 
dadurch wieder seine Begabung das Feld ihrer Betätigung fand" (56). Mit andern 
Worten: dem Beter, der der Kirche zu Hilfe kommen will, wird ein neuer Ruf immer 
deutlicher. Dieser Ruf bestimmt fortan all sein Tun und Lassen und gibt seiner 
Frömmigkeit wie seinem Werk eine neue Ausrichtung. Franz hatte offenbar eine 
andere Gnade und einen anderen Auftrag. Auch Ignatius blieb der Gnade des An- 

11 Hans Urs v. Balthasar, Die großen Ordensregeln. Einsiedeln/Köln 1948. Vgl. auch 
Fr. Hillig S. J., Die Konstitutionen der Gesellschaft fesu im Durchblick. St. d. Z. Bd. 137 
(1940) 381 ff.' 

12 Guardini im Vorwort zum •Spiegel der Vollkommenheit", 9 f. 
13 27 (1954) S. 35 ff. •Der weltliche Heilige". 



252 Franz Hillig 

fangs treu. Er vertraute auf sie und nicht auf sein Tun. Aber eben diese Gnade läßt 
ihn immer mehr hinter allem Eigenen zurücktreten, läßt ihm keinen Raum für per- 
sönliche Vorliebe und verwischt selbst die Eigenart seines Temperamentes. Inigo ist 
schließlich nur noch ein von Gott Gebrauchter, dem objektiven Werk und den sach- 
lichen Anforderungen des Dienstes hingegeben. Mit Recht hat man darum in seinem 
Leben von einer •Dienstmystik" gesprochen, und wenn man seine Eigenart charak- 
terisieren wollte, dann könnte man ihn, und hat es getan, den •Heiligen der Kirche" 
nennen. 

So wird nicht nur an der Oberfläche des •Werkes", sondern selbst in der Tiefe 
ihrer Christusnachfolge bei aller Verwandtschaft die Eigenform und Andersartig- 
keit der Gnade sichtbar, die Gott jedem seiner Heiligen verleiht. So bleibt also doch 
Franz der •unvergleichbare" Heilige und zugleich Inigo selbst der noch in seiner 
Christusliebe ganz Eigenständige. 

•Gewiß, alle Heiligen sind Nachfolger und in gewissem Maße auch Darsteller 
des Gekreuzigten. Aber welche vielfältige Abarten dieser Nachfolge bieten sich der 
Betrachtung dar! Die Glut der Vereinigung mit dem leidenden Herrn durchflutet 
Ignatius von Loyola wie Franziskus. Aber sie prägt beide in ganz anderer Art vor 
und nach der Ekstase. 

Bei Ignatius werden die empfangenen Kräfte, wird das empfangene Licht in 
einem Maximum von natürlich-rationaler Berechnung verwertet, und bis ins ein- 
zelne in Anweisungen festgelegt. Der Kampf gegen das Reich des Satans wird in 
großartiger Strategie organisiert. Ignatius bändigt sozusagen die überströmende 
Glut der Ekstase, um das Werk des Alltags ganz zu tun; er überlegt und operiert 
innerhalb der natürlichen Kategorien, mit denen er ausdrücklich rechnet. 

Nichts davon bei Franziskus. In heroischer Naivität entschwindet ihm zu einem 
bedeutenden Teil das Verständnis für den Wert des Natürlich-Praktischen. Die 
Organisation des Kampfes reduziert sich auf elementare Allgemeinheiten oder auf 
Details, welche das Wachsen der Bruderschaft und der Wille der Kurie festlegen. 
Man darf sagen, daß für Franziskus ein gewisses Erhobensein über das Körperliche 
der ordentliche Zustand war. Er befand sich ja auch im Zustand der Stigmatisierung" 
(Lortz 38 f). 

Ignatius hat am Ende seines Lebens auf Drängen seiner Jünger schlicht und ehrlich 
sein Leben erzählt. Er hat ihnen nicht verwehrt, Gott für die Führung zu danken, 
die er ihrem Vater angedeihen ließ, auch für die Glut und die •heiligen Torheiten" 
seiner Anfänge. Er hat nie diese •erste Liebe" verleugnet. Aber er hat inzwischen 
den Wert der Klugheit und Mäßigung gelernt. Vor allem hat er sich zu der Klarheit 
durchgerungen, daß die Gesellschaft Jesu um ihres Auftrages willen einzig für den 
Dienst an den Seelen in der Kirche bereitzustehen habe, und Art und Ziel ihrer 
Frömmigkeit einzig von da her sich bestimme. 

•Die Haltung, in der sich ein solcher Dienst zu Gottes immer größerer Ehre voll- 
zieht, ist die Liebe, die ,mehr im Werk als im Wort besteht' (Exerc. nr. 230), die 
selbst auf der Höhe der letzten Hingabe nur ganz heilig nüchtern sich zu bitten er- 
laubt: ,Gib mir deine Liebe und Gnade, denn das ist genug für mich' (nr. 234). Das 
ist die .diskrete Liebe' eines adligen Menschen, die männliche Treugesinnung des 
Soldaten Christi, die zuerst in Ignatius Gestalt gewonnen hat und nun die Menschen 



Zur Sinndeutung der Marienweihe 253 

prägen soll, die sich in seiner Schule der Vollkommenheit bilden: Liebe der Zucht, 
der Ehrfurcht und der Selbstvergessenheit. Jene Liebe, um die Ignatius in einem 
eindringlich wiederholten Gebet' seines mystischen Tagebuches immer wieder betet: 
,Gib mir liebende Demut und liebende Ehrfurcht"1 (H. Rahner 108). 

Und was wollte Franz? Wie könnte man seine Gnade und sein Ideal umreißen? 
Laurentius Casutt OFM. Cap. antwortet: •Das franziskanische Ideal besteht... 
darin, dem Herrn Jesus Christus in ritterlich tapferer, heroisch freudiger Armut und 
Demut nach Maßgabe des Evangeliums zu dienen" (46). Fast verschwimmen da die 
beiden Linien von neuem. Gewiß, das Unterscheidende tritt bei derartigen aufs 
letzte vereinfachten Formeln zurück, eben weil sie in ihrer Formelhaftigkeit und 
Allgemeinheit das Besondere nicht mehr auszudrücken vermögen. Jeder Orden ist 
eine lebendige •Gestalt" mit einer Sprache und einem Leben, deren Wesen sich 
leichter spüren und erleben als in Paragraphen einfangen läßt. Dennoch spielt hier 
noch ein anderes mit: Die letzten Formeln der Orden und die Grundzüge ihrer 
Stifter in der Kirche reichen in den einen Quellgrund hinein, aus dem sie alle in ihrer 
bunten Mannigfaltigkeit aufgestiegen sind und in dem sie alle eine tiefe Verwandt- 
schaft besitzen: nämlich in dem einen Geist, der alles in allem wirkt. Je mehr wir dem 
eigentlichen Kern des hl. Franz und dem des hl. Ignatius nahekommen, um so stärker 
spüren wir, wie sie in Christus Brüder sind. 

Weihe 
Zur Sinndeutung der Marienweihe 

Von Bernhard Brinkmann S. ]., Frankfurt/Main 

In dem für das Marianische Jahr verfaßten Gebet spricht Pius XII. von dem 
•Dir (Maria) geweihten (dedicato) Jahr"1. Wenn auch weder in dem Rundschrei- 
ben •Fulgens corona" vom 8. September 1953, mit dem das Marianische Jahr ange- 
kündigt wurde2, noch in dem Gebet von einer Weihe an die Gottesmutter die Rede 
ist, sondern hier wie dort der Nachdruck auf die Nachahmung Mariens und ihre 
vertrauensvolle Anrufung in den großen Anliegen und Bedürfnissen der Gegenwart 
gelegt wird, so scheint es doch sinnvoll, die Feier des Marianischen Jahres in einer 
Weihe an Maria bzw. an das unbefleckte Herz Mariens gipfeln zu lassen3. Sie ist 
darum auch für den diesjährigen Katholikentag in Fulda vorgesehen. Damit ist aber 
die Frage nach dem Sinn einer solchen Weihe aufgeworfen: Wie kann ganz all- 
gemein von einer Weihe an Maria, und im besonderen von einer Weihe an das 
unbefleckte Herz Mariens die Rede sein? Da es sich hier offensichtlich um eine Ana- 
logie zur Weihe an das heiligste Herz Jesu handelt4, so ist die Frage von dort her 
zu beantworten. Damit ergeben sich für unsere Untersuchung drei Teilfragen: 

1 AAS 45 (1953) 757. 
2 AAS 45 (1953) 577•592. 
3 Schon am 31. Oktober 1942 hatte Pius XII. aus Anlaß des 25. Jahrestages der Er- 

scheinungen von Fatima eine solche Weihe vorgenommen und für den 8. Dezember des- 
selben Jahres für alle Diözesen und Kirchen gewünscht (vgl. AAS 34 [1942] 324 f.). 

4 So ausdrücklich Pius XII. in der Anm. 3 erwähnten Weihe vom 31. Okt. 1942. 




