Inigo und Francesco

Ein Uergleich

Von Franz Hillig S. J., Miinchen

Gibt es zwei Manner, die verschiedener wiren? Man hat Ignatius mit Luther,
Calvin! und Nietzsche? verglichen, Man hat zwischen Loyola und Lenin Ahnlich-
keiten sehen wollen: ,Diese beiden Minner, der grofle Glaubenseiferer des sech-
zehnten Jahrhunderts und der grofle Atheist des zwanzigsten Jahrhunderts, sind mit
eiserner Entschlossenheit an die tiefen Probleme der menschlichen Natur herange-
treten und haben sich nicht blofl mit kleinen Verdnderungen an der Oberfldche be-
gniigt, sondern das Gehirn, den Glauben, die Vorstellungskraft und den Willen
ihrer Jiinger vollkommen bezwungen und nach ihrem Sinn umgemodelt“s. — Aber
Ignatius und Franz von Assisi? Die Unterschiede drangen sich auf: 13. und 16. Jahr-
hundert. Italien und Spanien. Kaufmannssohn aus dem reichen Biirgertum und Sol-
dat aus dem Adelsstand. Vor'allem aber die véllig andere innere Struktur, wenig-
stens wie man sie gewchnlich sieht und darstellt: Franz der Spielmann Gottes, der
Bruder der Armen, der Tiere und der Natur, der Vater einer Bruderschaft, die
eigentlich ohne sein Zutun wichst, und der er keine andere Regel geben méchte als
das schlichte Evangelium ,sine glossa“; und drei Jahrhunderte spater, ander Schwelle
der Neuzeit, der zielklare, energische und ernste Reformer, dessen Gabe die Organi-
sation und die Menschenfithrung ist, der Griinder und erste General der Gesellschaft
Jesu: franziskanischer Friihling und ignatianischer Kreuzzug! Zwei Leben, die im
Namen Jesu gelebt wurden: zweimal heilige und riickhaltlos gelebte Jiingerschaft;
aber verwirklicht von zwei grundverschiedenen Naturen, aus der Kraft einer sehr
verschiedenen Gnade — aufschliefend in ihrer Andersartigkeit die erstaunliche
Spannweite des katholischen Raumes.

Wir denken nicht daran, die klare Ausprigung dieser beiden ,Gestalten® zu ver-
wischen. Wir fragen nur, ob sie nicht doch Gemeinsamkeiten besitzen und ob diese
" Gemeinsamkeiten nicht grofier sind, als der Eindruck des ,ersten Blidkes“ vermuten
1a8t. Und zwar nicht nur im Gnadenhaften, jenseits der geschichtlichen Ausprigung
und Sendung, da wo alle Heiligen sich in einer letzten Licbe finden und Briider sind,
sondern selbst im konkret Menschlichen, im quellenmiflig Nachweisbaren. Wir kon-
nen dabei das Bild des hl. Franz als bekannter voraussetzen, weil es sich tatsachlich
in das Herz aller Jahrhunderte unausléschlich eingeschrieben hat, wenn wir auch
wissen, daf} sich die Biographen und Historiker des Poverello je und je neu um sein
wahres Bild bemiihen und es keineswegs so einfach ist, seine wesentlichen Ziige zu
finden. :

1 André Favre-Dorsaz, Calvin et Loyola. Denx Réformes. (455 S.) Paris 1952, Editions
Universitaires.

2 Erich Przywara, Crucis Mysterium. Das christlihe Heute. Paderborn, Schoningh 1939,
19 ff. ‘

3 Filsp-Miller, Macht und Geheimnis der Jesuiten. Miinchen, Droemersche Verlagsanstalt
1951, 46.



Inigo und Francesco 245

Auch und gerade Franz, den jeder zu kennen glaubt, ist nicht so ohne weiteres der
gewesen, als der er im allgemeinen Bewufitsein lebt. Er ist vielmehr ein Geheimnis,
das man nach Lortz ,in seiner harten Unergrindlichkeit stehen lassen mufl“4. Man
kénnte sagen: er ist gar nicht so ausschlieflich ,franziskanisch“, wenn man damit
sein zartes Empfinden, seine Naturliebe und die siiffe Milde Umbriens meint. Franz
ist ein Mensch, der mit der Nachfolge des Gekreuzigten auf eine fast erschreckende
Weise ernst gemacht hat. ,In diesem Heiligen war die aufreizende Torheit des
Kreuzes in krasser Unerbittlichkeit, vor keiner Ubersteigerung bis zur Lacherlich-
keit zurtckschreckend, wirklich und sichtbar geworden® (ebd. 21). Er trdgt Christi
Stigmata und brennt darauf, die ,Welt* seiner Zeit, die Menschen eines satten und
streitsiichtigen Birgertums zur Bufle und Sinnesinderung zu rufen. Sein heifler
Atem ist um ein weniges der eines Revolutiondrs. Er hat eine Fackel in die Welt
geworfen, Viele seiner Verehrer wiirden erschrecken, wenn er wiederkime. ,Fran-
ziskus war Dynamit® (ebd. 23). ,Thm, dem Herold des grofien Kénigs, kam es darauf
an, die Menschen zur Heiligkeit des Evangeliums und zur Liebe des Kreuzes heran-
zubilden, keineswegs darauf, sie zu begeisterten Schwéarmern fiir Blumen und Vagel,
fiir Schafchen, Fische und Hislein zu machen“s. Ahnlich warnte Hilarin Felder
O. M. Cap. bereits nach dem ersten Weltkrieg davor, ,subjektive, personliche Lieb-
lingsideen auf Franziskus zuriickzuprojizieren, wie es seit fiinfzig Jahren so oft
geschah“s, Auch Lortz spricht davon, wie sehr die moderne Literatur den Heiligen
oft ,pantheisierend verzeichnet und griindlich mifiverstanden hat: als giitig-weichen
Troubadour, fiir den man gefithlvoll schwirmte“ (14). Man kénnte fast sagen, der
Dichter des Sonnengesangs sei ignatianischer, als viele denken.

Doch auch umgekehrt und erst recht: auch das Bild des baskischen Edelmannes ist
gar nicht einfach so, wie es sich als ,Loyola“ schlagwortartig eingepragt hat. Gerade
die neuere Forschung, wie sie etwa in den Arbeiten von Leturia und Hugo Rahner?
ihren Niederschlag gefunden hat, erweist, dafl man mit dem billigen Schema eines

berechnenden, harten und rationalen Menschen bei Inigo nicht durchkommt8. Er sei-

4 Joseph Lortz, Der unvergleichliche Heilige. Gedanken um Franz von Assisi. Diisseldorf,
Patmos-Verlag 1952. — Als Quellen wiren auf Seiten des hl. Franz zu nennen: Franziskani-
sche Quellenschriften. Herausgegeben von den deutschen Franziskanern. Bd. I: Die Schriften
des hl. Franziskus. Werl 1. W. 1951, Dietrich Coelde-Verlag. Der Spiegel der Vollkommen-
heit. Nachwort von Romano Guardini. Miinchen 1953, Késel-Verlag. Thomas von Celano,
Leben und Wundertaten des hl. Franz von Assisi (enthaltend die beiden Lebensbeschreibun-
gen). Miinchen 1925, J. Pfeiffer. — Die weitere Franziskusliteratur ist unabsehbar. Hier sei
firr die neuere Zeit nur erinnert an Sabatier, Joergensen, Cuthbert (den wir hier nach der
Ausgabe des Alsatia-Verlags, Kolmar o. J., zitieren), Joseph Bernhart, Reinhold Schneider,
Guardini, Casutt, Nigg.

5 Pius X1I. in seinem Rundschreiben zum 700. Todestag des Heiligen, 30. 4. 1926.

¢ Hilarin Felder O. M. Cap., Die Ideale des hl. Franziskus von Assisi. Paderborn, Sché-
ningh 1924. Ein quellenmafig und systematisch gearbeitetes Werk, das man nicht ganz ver-
gessen sollte,

7 P. Letunia S. J., El Gentilhombre Inigo Lopez Loyola, Barcelona 19492 — H. Rahner
S. J., Ignatius von Loyola und das geschichtliche Werden seiner Frommigkeit. Graz-Salzburg-
Wien 19492 ‘

8 Leider haben die Arbeiten von Dudon, Leturia und H. Rahner im deutschen Sprach-
bereich zu wenig Beachtung gefunden. Immer wieder sto8t man auch in der jingsten Litera-
tur, der katholischen wie der nichtkatholischen, auf die seit Jahrhunderten iiberkommenen
tblichen Verzeichnungen des Ignatiusbildes. So meint z. B. Filop-Miller (Die die Welt be-
wegten, Salzburg 1952) in durchans wohlmeinender Weise, Ignatius als den ,Heiligen der
Willenskraft darstellen zu miissen, und selbst das so vorziigliche Buch von Laurentius Casutt



246 Franz Hillig

nerseits ist sozusagen franziskanischer gewesen, als die Menge weifl. Das gilt beson-
ders fir die ersten zwanzig Jahre nach seiner Bekehrung, also die Zeit von 1521 bis
1541 (im Jahre 1541 wird Inigo zum Ordensgeneral erwahlt). In dieser Zeit, zwi-
schen seinem 30. und 50. Lebensjahr, finden sich in seinem Leben erstaunlich viel
Zige, die ihn in eine grofle Nahe zum hl. Franz riicken.

Wer die Wahrheit dieser Behauptung nachpritfen will, lese die viel zu wenig be-
kannten ,Lebenserinnerungen®, die der alternde Ordensstifter selbst diktiert hat
und die sich im wesentlichen auf den genannten Zeitraum beziehen?®. Die ,Lebens-
erinnerungen” sind das Schonste, was iiber Inigo geschrieben wurde. Man kénnte sie
die ,Fioretti“ der Gesellschaft Jesu nennen. Man muf freilich die Ungelenkheit und
Verhaltenheit dieses anspruchslosen Biichleins zu lesen verstehen. Diese Erinnerun-
gen sind wie eine Sammlung alter Stiche (und man sollte sie tatsdchlich mit alten
Stichen aus dem Ignatiusleben zusammen neu herausbringen). Sie gehen auf eine
demiitige, heilige Hand zuriick. Es gehort zum Stil der Lebenserinnerungen, daf§
Ignatius dort von sich in der dritten Person erzéhlt. Er nennt sich den ,Pilger®. Der
Pilger tat dies, der Pilger dachte jenes usw. Es konnte wohl sein, daf die S6hne des
hl. Franz diesen Pilgerbericht als sehr franziskanisch empfanden. Wir beschranken
uns im folgenden bewufit (und aus Raumgriinden) auf diese Quelle. Es lieflen sich
noch viele andere heranziehen. Doch dann miifiten wir ein Buch schreiben.

So fangt der Pilgerbericht an: ,Bis zu seinem 26. Lebensjahr war er den Eitel-
keiten der Welt ergeben. Insbesondere fand er Gefallen daran, sich in den Waffen
zu liben und nahrte zugleich ein starkes, aber eitles Verlangen, sich Ruhm zu erwer-
ben“ (1). Wahrscheinlich ist 26 ein Schreibfehler fiir 29. Wir befinden uns im Jahre
1521, und alter Wahrscheinlichkeit nach ist Inigo 1491 geboren. Doch wie dem auch
sei: schon hier schweift unser Blick nach Umbrien hiniiber. Auch bei Francesco fing
es ganz dhnlich an. ,Ein Jugendtraum von Glanz und Glorie®, iberschreibt Cuthbert
das Kapitel von Franzens Jugend. Er war kein Ritter; aber er brannte darauf, einer
zu werden. Er ritt tatsichlich an der Seite eines Adeligen von Assisi in Riistung und
Waffen in den Kampf, um sich den Ritterschlag zu verdienen. Aber Perugia siegte,
und Franz saf} ein Jahr gefangen. Krankheit kam hinzy, um eine endgiiltige Sinnes-
anderung zu bewirken. , Ist es ehrenvoller, dem Herrn oder dem Knecht zu dienen?“
fragte die Stimme im Traumgesicht. Franz verzichtete auf den irdischen Waffenruhm,
Er wollte fortan Ritter des Konigs Christus sein.

Und Inigo? Der lag, bei der Verteidigung von Pamplona schwer verwundet, lange
Monate auf dem Schmerzenslager. An Stelle der erbetenen Ritterromane hatte man
ihm ein Leben Jesu und die ,Legenda aurea®, eine berithmte Heiligenlegende ge-
bracht. Nun arbeitet es in ihm. , Wahrend er nimlich das Leben unseres Herrn und

0. M. Cap. (Das Erbe eines grofien Herzens, Salzburg-Wien 1949) iiber das franziskanische
Ideal, sieht in Ignatius in erster Linie den grofien Organisator und Feldherrn, der ,dem for-
malen Gesetzwerk (vor der Liebe) den Vorzug“ gegeben haben soll. Eine ritbmliche Aus-
nahme bildet das Werk des protestantischen Theologen Walter Nigg ,Vom Geheimnis der
Moénche“ (Zitrich und Stuttgart 1953), dem die ignatianische Mystik der Schliissel fiir das Ge-
samtverstindnis des Heiligen ist.

9 Lebenserinnerungen des hl. Ignatius von Loyola. Nach dem spanisch-italienischen Ur-
text iibertragen, eingeleitet und mit Anmerkungen versehen von Alfred Feder S. J. Regens-
burg, Kosel und Pustet 1922. Die von uns dem Text in Klammern beigefiigten Zahlen be-
ziehen sich auf die durchnumerierten Abschnitte dieses Buches.



Inigo und Francesco 247

das der Heiligen las, brachte er lingere Zeit mit Nachdenken dariiber zu, indem er
bei sich sprach: ,Wie wiire es, wenn auch ich das ausfiihrte, was der hl. Franziskus
und der hl. Dominikus tat?“ (7). Es ist nicht nur Parallele. Es ist die Wirkung des
Vorbildes. Von Umbrien her trifft ihn ein Anruf. Sie beide verstehen sich schon:
,Der hl. Franziskus hat es getan, deshalb werde auch ich es tun® (ebd.).

Was ist dieses ,es“? Was hat denn Franz (und Dominikus) getan? Es war das
Lheraus® aus Wohlstand und Welt. Es war der kithne Sprung in die Freiheit der
totalen Nachfolge. Mit glithenden Augen liest der Ritter (ist er im Herzen noch Rit-
ter?), wie Franz vom eigenen Vater verklagt, vor dem Bischof erscheint. Alles gibt
er her, was er von seinem irdischen Vater hat; auch die Kleider bis auf das Hemd.
Dann hiillt er sich in einen armen Bauernkittel, den man ihm schenkt. Das war sein
Verlobungstag mit Frau Armut. Er hatte sich ganz Gott Gibereignet. ,Von nun an
will ich sprechen: Vater unser, der du bist im Himmel! und nicht: Vater Pietro
Bernadone!* Wihrend Pietro Bernadone sich iiber den mifiratenen Sohn zerqualt,
der Schande tiber sein Haus bringt, zieht Francesco als heimatloser Bettler umher.

Und Inigo? Der iltere Bruder hat vergeblich versucht, ihn zu halten. Er mahnte
den jingeren, an die Ehre des Hauses zu denken (12). Inigo war aufgebrochen.
Wohin, wozu? Er wufite nur eins: Er wollte ein Leben der Bufle und der Armut
fithren, ein heimatloser Bettler ,,wie die Heiligen®, ,wie Franziskus!“ Auch er hatte
Frau Armut gewahlt. ,Am Vorabend des Festes U. L. Frau im Marz 1522 suchte er
in der Nacht in grofiter Heimlichkeit einen Bettler auf, legte all seine Kleider ab
und gab sie dem Armen; dann zog er sein ersehntes Kleid an (das er sich aus rohem,
stacheligem Sacktuch hatte fertigen lassen — er nannte das den ,Waffenrock Chri-
sti“ —) und ging hin, um sich vor dem Altar U. L. Frau auf die Knie zu werfen® (18}
und verbrachte vor ihrem Bild die ganze Nacht.

Die nichste Etappe heifit Manresa. Hier ,erbettelte der Pilger Tag fiir Tag das
notige Almosen. Er af} kein Fleisch und trank keinen Wein. (Und) da er frither viel
Sorgfalt darauf verwandt hatte, sein Haar nach der damaligen Sitte zu pflegen —
und er hatte einen schénen Haarwuchs—, so entschlof er sich, es nunmehr so wachsen
zu lassen, wie es wuchs®, ohne es zu pflegen (19). Téglich betete er viele Stunden nnd
kasteite sich unerbittlich. Das Ubermaf} innerer Tréstung lief ihn Tranen vergieflen.
Dann dringten ihn wieder Anfechtungen bis an den Rand der Verzweiflung. Hatte
Franz in dem spanischen Biifler, der stundenlang in den Kirchen kniete nund bald
seine Zelle bei den Dominikanern, bald jene beriihmt gewordene Hohle aufsuchte,
nicht seinen Bruder sehen miissen? Heiflt es doch von den Anfingen des Francesco
ganz dhnlich: ,Sein Aussehen hatte sich seit den lustigen Jugendtagen stark veran-
dert. Der Kampf und Kummer der letzten Monate, die Fasten und Entbehrungen
hatten ihn ausgemergelt und sein Antlitz vollig entfirbt. Die Leute, die ihm begeg-
neten, schreckten zusammen . . . Mit der Grausamkeit der Neugier hohnten sie ihn®

(Cuthbert 39).

Beiden blieb inmitten aller Bufle der Sinn fiir das Zarte und Edle erhalten. Inigo
erzahlt: ,Da er viel Gefallen an jenen (frommen) Biichern fand, so kam ihm der
Gedanke, cinige wichtigere Sachen aus dem Leben Christi und der Heiligen auszu-
zichen und zu einem Abrif} zusammenzustellen. Und so ging er mit grofiem Fleifl
daran, ein Buch damit vollzuschreiben . .. Die Worte Christi schrieb er dabei mit



248 Franz Hillig

roter, die U. L. Frau mit blaver Tinte. Das Papier war sorgfaltig geglattet und mit
Linien versehen. Die Schrift selbst war schon; denn er konnte vorziiglich schreiben®
(11). — Er konnte vorziiglich schreiben; er trug gepflegtes Haar, er las ,leidenschaft-
lich gern“ Ritterromane (5) und trdumte von einer Dame von kéniglichem Blut —
»keine Grifin und keine Herzogin® (6). Dieser Soldat, dessen Willenskraft nicht in
Abrede gestellt werden kann, war kein ,Feldwebel“. Er besaf die feine adelige
Seele des umbrischen Franz. Er tat den Ritterdienst der Bufle, wie er ausdriicklich
bemerkt, nicht so sehr zur Siihne fir das, was hinter ihm lag, als vielmehr aus freier
Liebe. Und er vermerkt: ,Den grofiten Trost, den er damals empfing, bot thm die
Betrachtung des Himmels und der Sterne“. Er verspiirte dabei einen gewaltigen
Antrieb, unserm Herrn zu dienen (11).

Wuflte Inigo wenigstens, was er wollte? Die Quellen antworten mit einem klaren
Nein (vgl. H. Rahner, 95). Es stand nur ein grofles, fast mdchte man sagen naives
Verlangen in ihm, ins Heilige Land zu pilgern. Es war die Liebe zu seinem Herrn,
die ihn zog. Auch ,den Seelen helfen® wollte er. Nichts von einem ausgearbeiteten
Plan. Nur ein grofier allgemeiner Ruf, der ihn getroffen hatte, und eine schier un-
ermefliche Bereitschaft, sich diesem Ruf zur Verfiigung zu stellen. Auch der kirchen-
ausbessernde, friedenstiftend durch die Lande ziehende Bettler aus Assisi wufite
nichts anderes. Auch von seinem feurigen Herzen hatte die Sehnsucht, ins Heilige
Land zu pilgern, Besitz ergriffen. Die Tiirken, das war fiir ihn die herrliche (und
einzige) Moglichkeit, fir Jesus zu sterben.

Die Freunde in Barcelona schlugen die Hinde dber dem Kopf zusammen, als sie
erfuhren, was Inigo vorhatte. Doch ,obgleich einige sich als Begleiter anboten,
wollte er nur allein reisen; denn sein ganzes Streben ging dahin, einzig Gott zur
Zuflucht zu haben® (85). Er war auch entschlossen, ohne Proviant zu reisen. Er hitte
darin wieder ein Mifitrauen gegen die Vorsehung erblickt, der er sich anvertraut
hatte. Und ,da er am Strande entdeckte, dafl er noch fiinf oder sechs kleinere Geld-
stiicke bei sich hatte, lief er sie auf einer Bank zuriick“ (36). Véllig arm, ohne einen
Heller in der Tasche, wollte er seine Pilgerfahrt unternehmen, wortlich so streng
zur Armut entschlossen wie der ,Franz*, dem er es gleichtun wollte. Diese Armuts-
liebe hat den Heiligen auch spiter nicht verlassen, und es ist viel zu wenig bekannt,
in welchem Mafie er seine S6hne auf diese ,Mutter“ verpflichtet hat: ,diligant omnes
paupertatem ut matrem; alle sollen die Armut wie ihre Mutter lieben“ (Const. I,
1, 25).

Der Pilger hungert und friert. Er erlebt Schwicheanfille. In Venedig nichtigt er
auf dem Markusplatz. Monatelang, jahrelang wird das sein Leben bleiben: sich
unter tausend Entbehrungen bettelnd durchschlagen. Aus Jerusalem wegen der Ge-
fahren, die den Pilgern drohten, von den SGhnen des hl. Franz ausgewiesen, durch-
quert Inigo Italien, Spanien, Frankreich. Er macht Bekanntschaft mit den Gefang-
nissen. Er ist voll Freude dariiber, dafl er fiir seinen Meister Entbehrung und
Schmach erleiden darf.

Die vornehme Dame von Salamanca, die Inigo im Kerker besuchte, um ihn zu
trosten, wird aus allen Wolken gefallen sein, als ihr der Pilger erklirte: ,Hiermit
zeigt Thr, dafl Thr nicht danach verlangt, aus Liebe zu Gott in Gefangenschaft zu
geraten. Scheint Euch denn das Gefingnis ein so grofies Ubel zu sein? Dann ver-



Inigo und Francesco 249

sichere ich Euch: in ganz Salamanca gibt es nicht so viel Fufifesseln und Handschel-
len, dafl ich nicht aus Liebe zu Gott nach noch mehr verlange“ (69). Aber Franz
hitte gejubelt und den Bruder in seine Arme geschlossen. Es war die gleiche Me-
lodie, die in beiden sang, die Melodie, die aus dem Kerker von Philippi herkommt
(Apg 16, 25) und bis ans Ende der Zeiten die Zeugen Christi stirken wird.

Man spiirt durch solche Berichte hindurch den verhaltenen Jubel aus dem Durch-
bruch zur vollen Freiheit. Manchmal brach sie bei Inigo wie bei Francesco in einem
hellen Strahl aus dem Herzen wie bei jener franziskanischen Wanderung des Inigo.
da er barfuf} iiber Frankreichs Fluren zog — er hatte das Geliibde gemacht, wihrend
dieser Pilgerfahrt weder zu essen noch zu trinken —; 28 Meilen waren es von Paris
nach Rouen. Nachdem er Argenteuil hinter sich gelassen ,und eine Anhohe erstiegen
hatte, da begann die Furcht (er werde nicht durchhalten) zu verschwinden und es
iberkam ihn eine grofie Tréstung und Starkung und dazu eine solche Frohlichkeit, dafl
er iiber die Felder hin laut zu jauchzen anfing und mit Gott zu reden” (79).

Woher stammt diese Freude? Francesco hat es gewufit: ,Bruder Leo, wenn auch
die Minderen Briider iiberall ein herrliches Beispiel der Heiligkeit geben, und wenn
sie Teufel austreiben und Stummen die Sprache wiedergeben . . . so schreibe dennoch
und merke wohl, daf} darin nicht die vollkommene Freude besteht“. Aunch in den
Sprachen und Wissenschaften stecke sie nicht nnd auch nicht in diesem und jenem. ..
Doch da Bruder Leo endlich wissen wollte, worin denn nun die vollkommene Freude
besteht, da muflite er horen — und das ist die ,Parabel von der vollkommenen
Freude“ —: wenn die Briider geschlagen und geschmiht wiirden und dies und aller-
lei Unbill im Gedanken an das Lamm Gottes geduldig und freudig triigen — ,Bru-
der Leo, Schifchen Gottes, schreibe, hierin besteht die vollkommene Freude!® (Cuth-
bert 226 ff)

Wohlgemerkt, es ist nicht allein der Heroismus der Kreuzesnachfolge, in dem alle
Heiligen verwandt sind. Es ist gerade auch die franziskanische Note der Freude und
Einfalt. Es ist die schlichte, kompromifllose Nachfolge des Herrn. Ein scharfes Ab-
lehnen jeder irdischen Klugheit: Janvar 1524 auf dem Weg von Venedig nach Genua.
Die Strafle fithrt quer durch die feindlichen Heere, das franzosische und das kaiser-
liche. Doch trotz wohlgemeinter Warnung setzt der Pilger seinen Weg fort. Er wird
als Spion verhaftet und zum Kommandanten geschleppt. Nun hatte er in der Bibel
gelesen, wie Christus und die Apostel die Menschen schlicht in der zweiten Person
anredeten, und seither diesen Brauch auch selbst iibernommen. Aber da er nun vor
dem Kommandanten stand, kam ihm der Gedanke, ob es nicht kliger sei, ihn
in diesem Falle statt mit ,,Ihr“ mit ,Eure Herrlichkeit anzureden. Er dachte an die
mdgliche Folterung, der man ihn unterziehen konnte. Aber dann schlug er den Ge-
danken als Versuchung aus und blieb bei dem evangelischen ,Ihr“. Die Folge war,
dafl der Kommandant den Mann fiir nicht ganz gescheit hielt und laufen lief} (52 f).

Jeder, der Franz und die Anfinge seiner Bruderschaft kennt, kennt Rivo Torto,
die armseligen Hitten aus den Anfingen der franziskanischen Armutsbewegung.
Aber wer kennt das durchaus analoge Zusammenleben der ersten Gefihrten um
Inigo, da sie im Jahre 1537 (Ignatius ist 46 Jahre alt) vergeblich auf die Uberfahrt
nach Jerusalem warteten und sich iiber das venezianische Gebiet zerstreuten?

»Den Pilger traf es, dafl er zusammen mit Faber und Laynez nach Vicenza ging.



250 Franz Hillig

Dort fanden sie auflerhalb der Stadt ein Haus, das weder Tiiren noch Fenster hatte;
hier schliefen sie auf ein wenig Stroh, das sie selbst herbeigeschafft hatten“. Zwei-
mal taglich gingen zwei von ihnen aus, um Almosen zu sammeln. Aber sie brachten
so wenig heim, daf sie kaum davon leben konnten. Gewohnlich alen sie ein wenig
Brotbrei — wenn sie iiberhaupt etwas hatten. Wer gerade zu Hause blieb, ver-
suchte sich als Koch. ,Auf solche Weise verbrachten sie vierzig Tage, ohne einem
andern Geschift obzuliegen als dem Gebete® (94).

Damals begannen sie auch zu predigen, und wieder erinnert hier vieles an die
Predigtweise der ersten Minderbriider. Am gleichen Tag und zur selben Stunde
begaben sich die vier Gefahrten an verschiedene Plitze der Stadt. Sie riefen laut und
winkten das Volk herbei. Die Predigt dieser in Gott versunkenen Armen rief eine
tiefe Bewegung in der Stadt hervor. Viele bekehrten sich, und die Mittel flossen nun
reichlicher. Selbst ficberkrank machte der Pilger sich auf, einen auf den Tod erkrank-
ten Gefihrten in Bassano zu besuchen. Er schritt dabei so schnell aus, daf} Peter
Faber, sein Begleiter, ihm nicht folgen konnte. , Auf dieser Reise erhielt er von Gott
die Gewiflheit — und er sagte es auch zu Faber —, dafl der Gefihrte an dieser
Krankheit nicht sterben werde“. Uberhaupt hatte er in jener Zeit ,viele geistliche
Gesichte und viele, fast stindige Trostungen“. Man darf den hiufigen Hinweis auf
diese Gnaden nicht iibersehen, sonst kénnte cinen die knappe, sachliche Sprache des
~Pilgerberichtes® tiuschen. Wenn er ein Leben in franziskanischer Entiuflerung
beschreibt, dann enthilt er auch reichlich Hinweise auf den Zustrom heiliger Tr6-
stungen, wie sie dhnlich den seraphischen Jiinger in seinen hohen Stunden iiberflu-
teten (95).

Darf man schlieflich einen Vergleich wagen zwischen dem geheimnisvollen Ge-
schehen auf dem Alvernerberg und dem, was Inigo auf dem Weg von La Storta
geschah?10 Es sind die zwei mystischen Gipfel im Leben der beiden Heiligen: Auf
dem Alvernerberg empfing Francesco zwei Jahre vor seinem Tod die Wundmale
des Herrn. In der Vision von La Storta ward die Seele des Inigo ,umgewandelt®.
Er ,sah klar, dal Gott der Vater ihn Christus, seinem Sohn, zugesellte“; so klar,
daB er nicht wagte, an dieser Tatsache zu zweifeln (96). Der Christus dieser Vision
war der kreuztragende Herr. Ignatius dachte: ,Vielleicht werden wir in Rom ge-
kreuzigt werden“ (Feder S. 134), so sehr wuflte er sich durch diesen Gnadenerweis
hineingenommen in das Geheimnis des Kreuzestodes Christi.

Die genannten Parallelen zwischen den beiden Heiligen sind keineswegs er-
schopfend. Es liele sich die Verwandtschaft ihrer Christusliebe zeigen und die Rolle
hervorheben, die darin die heilige Menschheit Jesu spielt (weiff man zum Beispiel,
welche tiefe Verehrung der hl. Ignatius zum Kinde Jesu gehabt hat?). Es wire dar-
zustellen ihre gemeinsame Nihe zum cucharistischen Herrn (wegen der Andacht, die
man dort der hl. Fucharistie entgegenbrachte, liebte Franz Frankreich nach seiner
umbrischen Heimat am meisten! Cuthbert 211, 217). Ebenso begegnen sie sich in
ihrer zarten, ritterlichen Liebe zu U. L. Frau. Die Ehrfurcht des Poverello vor dem
Priester und sein cinfaltiger Glaubensgehorsam gegeniiber der heiligen Kirche trifft
sich mit dem sentire cum Ecclesia, das Inigo so tief mit ,der wahren Braut Christi,

19 Vgl. hierzu: Hugo Rahner S. J., Die Vision des hl. Ignatius in der Kapelle von La
Storta. In: Ztschr. {. Aszese u. Mystik 10 (1985) 17 ff; 124 ff; 202ff; 265 ff.



Inigo und Francesco 251

unseres Herrn® verband (Exerc. nr. 353). Ein reiches und erstaunliches Kapitel liefie
sich schreiben {iber den betenden und weinenden und vor Weinen fast erblindenden
Ignatius, dessen Wesen und Wirken eben viel mehr aus den innersten Bereichen des
Glaubens und der Mystik sich speisen, als weithin bekannt ist (vgl. Anm. 8). Was
Lortz von Franziskus schreibt, kann ohne die geringste Verbiegung auch auf Ignatius
angewandt werden: ,Eigentlich bleibt nur ein Inhalt dieses Lebens: das in heroische
Abtdtung eingesenkte Gebet® (29). Ignatius ist gewill der Schépfer der ,Constitu-
tiones Societatis Jesu“. Doch dieses Gesetzwerk wichst heraus aus den ,Exercitia
Spiritualia® und ist darum bei aller Weisheit und Sachlichkeit eingetaucht in einen
Strom tiefer, heiliger Ehrfurcht vor der Gloria Deill.

Wir haben zu Eingang gesagt, daf} sich die Parallelitat der beiden Wege und
Haltungen bei Ignatius vor allem auf die Jahre zwischen 1521 und 1541 erstreckt.
Dann aber zeichnet sich immer deutlicher eine Verschiebung ab, deren Vorlaufer
weit zuriickreichen.

Die Linie des Francesco bleibt die seines Anfangs. Wohl entfernt sich seine eigene
Stiftung von ihm. Tn der zweiten Halfte seines Lebens war dem Heiligen ,der Orden
fast ganz aus der Hand genommen worden, und Kardinal Hugolin, der — wohl mit
Recht — einsehen mochte, dafl der Geist des hl. Franziskus allein dem Orden keine
Dauer in der Geschichte zu verleihen vermochte, brachte es schliefilich in harten,
bitteren Kimpfen gegen die strenge Richtung des Ordens dazu, diesem eine der
Struktur der alten Orden... analoge Verfassung zu geben“!2. Die ,riicksichtslose
Kiihnheit* des hl. Franz schreckte seine eigenen Jiinger. Die Kirche wiinschte Fin-
schrankungen; und diese Einschrankungen haben eben das [deal gerettet (Lortz 23).
Franziskus selbst aber bleibt bei seiner Unbedingtheit und geht seinen Weg in Ein-
samkeit zu Ende.

Anders bei Ignatius. Seine Stiftung wird nicht dhnlichen Zerreifiproben aus-
gesetzt, weil Ignatius inzwischen zu neuen Erkenntnissen gereift ist. Er gewinnt ein
neues Verhiltnis zu den Dingen der Welt. Wie Burkhart Schneider in dieser Zeit-
schrift dargetan hat?3, ist diese Entwicklung des Heiligen zu einem neuen Weltver-
stindnis und einem Indienstnehmen der Geschépfe weder ein Abfall von dem Eifer
seiner Anfinge, wo er sich so radikal von allem, was ,Welt“ hiefi, geldst hatte, noch
einfach ein Ankniipfen an die Gewandtheit, die einst dem Ritter im Umgang mit
den Menschen und den Michtigen dieser Erde eigen gewesen war. ,Vielmehr liegt
der entscheidende Unterschied darin, daf} Ignatius durch seine ausdriickliche Bereit-
schaft, der Kirche zu dienen und fiir sie seine Gemeinschaft moglichst bereit zu
machen und zu halten, erst wieder gleichsam in Kontakt mit der Welt kam und erst
dadurch wieder scine Begabung das Feld ihrer Betatigung fand® (56). Mit andern
Worten: dem Beter, der der Kirche zu Hilfe kommen will, wird ein neuer Ruf immer
deutlicher. Dieser Ruf bestimmt fortan all sein Tun und Lassen und gibt seiner
Frommigkeit wic seinem Werk eine neue Ausrichtung. Franz hatte offenbar eine
andere Gnade und einen anderen Auftrag. Auch Ignatius blieb der Gnade des An-

11 Haps Urs v. Balthasar, Die groflen Ordensregeln. Einsiedeln/Kéln 1948, Vgl. auch
Fr. Hillig S.]., Die Konstitutionen der Gesellschaft Jesu im Durchblick. St. d. Z. Bd. 137
(1940) 381 ff. *

12 Guardini im Vorwort zum ,Spiegel der Vollkommenheit®, 9 f.

13 97 (1954) S. 35 ff. ,Der weltliche Heilige”.



252 Franz Hillig

fangs treu. Er vertraute auf sie und nicht auf sein Tun. Aber eben diese Gnade 148t
ihn immer mehr hinter allem Eigenen zuriicktreten, 1dt ihm keinen Raum fiir per-
sonliche Vorliebe und verwischt selbst die Eigenart seines Temperamentes. Inigo ist
schliefilich nur noch ein von Gott Gebrauchter, dem objektiven Werk und den sach-
lichen Anforderungen des Dienstes hingegeben. Mit Recht hat man darum in seinem
Leben von einer ,Dienstmystik“ gesprochen, und wenn man seine Eigenart charak-
terisieren wollte, dann kénnte man ihn, und hat es getan, den ,Heiligen der Kirche®
nennen.

So wird nicht nur an der Oberfliche des ,Werkes“, sondern selbst in der Tiefe
ihrer Christusnachfolge bei aller Verwandtschaft die Eigenform und Andersartig-
keit der Gnade sichtbar, die Gott jedem seiner Heiligen verleiht. So bleibt also doch
Franz der ,unvergleichbare“ Heilige und zugleich Inigo selbst der noch in seiner
Christusliebe ganz Eigenstindige.

»Gewi}, alle Heiligen sind Nachfolger und in gewissem Mafie auch Darsteller
des Gekreuzigten. Aber welche vielfiltige Abarten dieser Nachfolge bieten sich der
Betrachtung dar! Die Glut der Vereinigung mit dem leidenden Herrn durchflutet
Ignatius von Loyola wie Franziskus. Aber sie prigt beide in ganz anderer Art vor
und nach der Ekstase.

Bei Ignatius werden die empfangenen Krifte, wird das empfangene Licht in
cinem Maximum von natiirlich-rationaler Berechnung verwertet, und bis ins ein-
zelne in Anweisungen festgelegt. Der Kampf gegen das Reich des Satans wird in-
groflartiger Strategie organisiert. Ignatius biéndigt sozusagen die {iberstrémende
Glut der Ekstase, um das Werk des Alltags ganz zu tun; er {iberlegt und operiert
innerhalb der natiirlichen Kategorien, mit denen er ausdriicklich rechnet.

Nichts davon bei Franziskus. In heroischer Naivitit entschwindet ihm zu einem
bedeutenden Teil das Verstindnis fiir den Wert des Natiirlich-Praktischen. Die
Organisation des Kampfes reduziert sich auf elementare Allgemeinheiten oder auf
Details, welche das Wachsen der Bruderschaft und der Wille der Kurie festlegen.
Man darf sagen, dafl fiir Franziskus ein gewisses Erhobensein iiber das Korperliche
der ordentliche Zustand war. Er befand sich ja auch im Zustand der Stigmatisierung®
(Lortz 38f).

Ignatius hat am Ende seines Lebens auf Dringen seiner Jiinger schlicht und chrlich
sein Leben erzihlt. Er hat ihnen nicht verwehrt, Gott fiir die Fihrung zu danken,
die er ihrem Vater angedeihen lieB, auch fiir die Glut und die sheiligen Torheiten®
seiner Anfinge. Er hat nie diese ,erste Liebe“ verleugnet. Aber er hat inzwischen
den Wert der Klugheit und Mafigung gelernt. Vor allem hat er sich zu der Klarheit
durchgerungen, dafl die Gesellschaft Jesu um ihres Auftrages willen einzig fiir den
Dienst an den Seelen in der Kirche bereitzustehen habe, und Art und Ziel ihrer
Frommigkeit einzig von da her sich bestimme.

»Die Haltung, in der sich ein solcher Dienst zu Gottes immer gréferer Ehre voll-
zieht, ist die Liebe, die ,mehr im Werk als im Wort besteht’ (Exerc. nr. 230), die
selbst auf der Hohe der letzten Hingabe nur ganz heilig niichtern sich zu bitten er-
laubt: ,Gib mir deine Liebe und Gnade, denn das ist genug fiir mich‘ (nr. 234). Das
ist die ,diskrete Liebe’ eines adligen Menschen, die minnliche Treugesinnung des
Soldaten Christi, die zuerst in Ignatius Gestalt gewonnen hat und nun die Menschen



Zur Sinndeutung der Marienweihe 253

pragen soll, die sich in seiner Schule der Vollkommenheit bilden: Liebe der Zucht,
der Ehrfurcht und der Selbstvergessenheit. Jene Liebe, um die Ignatius in einem
,eindringlich wiederholten Gebet' seines mystischen Tagebuches immer wieder betet:
,Gib mir liebende Demut und liebende Ehrfurcht*® (H. Rahner 108).

Und was wollte Franz? Wie konnte man seine Gnade und sein Ideal umreifien?
Laurentius Casutt OFM. Cap. antwortet: ,Das franziskanische Ideal besteht. ..
darin, dem Herrn Jesus Christus in ritterlich tapferer, heroisch freudiger Armut und
Demut nach Mafigabe des Evangeliums zu dienen® (46). Fast verscahwimmen da die
beiden Linien von neuem. Gewif}, das Unterscheidende tritt bei derartigen aufs
letzte vereinfachten Formeln zuriick, eben weil sie in ihrer Formelhaftigkeit und
Allgemeinheit das Besondere nicht mehr auszudriicken vermégen. Jeder Orden ist
eine lebendige ,Gestalt* mit einer Sprache und einem Leben, deren Wesen sich
leichter spiiren und erleben als in Paragraphen einfangen 1afit. Dennoch spielt hier
noch ein anderes mit: Die letzten Formeln der Orden und die Grundzige ihrer
Stifter in der Kirche reichen in den einen Quellgrund hinein, aus dem sie alle in ihrer
bunten Mannigfaltigkeit aufgestiegen sind und in dem sie alle eine tiefe Verwandi-
schaft besitzen: nimlich in dem einen Geist,der alles in allem wirkt. Je mehr wir dem
eigentlichen Kern des hl. Franz und dem des hl. Ignatius nahckommen, um so starker
spiiren wir, wie sie in Christus Brider sind.

Weihe

Zaur Sinndeutung der Marienweihe

Von Bernhard Brinkmamn S.J., Frankfurt/Main

In dem fiir das Marianische Jahr verfafiten Gebet spricht Pius XII. von dem
,Dir (Maria) geweihten {dedicato) Jahr“t. Wenn auch weder in dem Rundschrei-
ben ,Fulgens corona“ vom 8. September 1953, mit dem das Marianische Jahr ange-
kiindigt wurde?, noch in dem Gebet von einer Weihe an die Gottesmutter die Rede
ist, sondern hier wie dort der Nachdruck auf die Nachahmung Mariens und ihre
vertrauensvolle Anrufung in den groflen Anliegen und Bediirfnissen der Gegenwart
gelegt wird, so scheint es doch sinnvoll, die Feier des Marianischen Jahres in einer
Weihe an Maria bzw. an das unbefleckte Herz Mariens gipfeln zu lassens. Sie ist
darum auch fiir den diesjihrigen Katholikentag in Fulda vorgesehen. Damit ist aber
die Frage nach dem Sinn einer solchen Weihe aufgeworfen: Wie kann ganz all-
gemein von einer Weihe an Maria, und im besonderen von ciner Weihe an das
unbefleckte Herz Mariens die Rede sein? Da es sich hier offensichtlich um eine Ana-
Jogie zur Weihe an das heiligste Herz Jesu handelt?, so ist die Frage von dort her
zu beantworten. Damit ergeben sich fiir unsere Untersuchung drei Teilfragen:

1 AAS 45 (1953) 757.

2 AAS 45 (1953) 577—592.

3 Schon am 31. Oktober 1942 hatte Pius XII. aus Anlafl des 25. Jahrestages der Er-
scheinungen von Fatima eine solche Weihe vorgenommen und fir den 8. Dezember des-
selben Jahres fiir alle Didzesen und Kirchen gewiinscht (vgl. AAS 34 [1942] 324 f.).

4 So ausdriicklich Pius XIIL in der Anm. 3 erwahnten Weihe vom 31. Okt. 1942.





