Zur Sinndeutung der Marienweihe 253

pragen soll, die sich in seiner Schule der Vollkommenheit bilden: Liebe der Zucht,
der Ehrfurcht und der Selbstvergessenheit. Jene Liebe, um die Ignatius in einem
,eindringlich wiederholten Gebet' seines mystischen Tagebuches immer wieder betet:
,Gib mir liebende Demut und liebende Ehrfurcht*® (H. Rahner 108).

Und was wollte Franz? Wie konnte man seine Gnade und sein Ideal umreifien?
Laurentius Casutt OFM. Cap. antwortet: ,Das franziskanische Ideal besteht. ..
darin, dem Herrn Jesus Christus in ritterlich tapferer, heroisch freudiger Armut und
Demut nach Mafigabe des Evangeliums zu dienen® (46). Fast verscahwimmen da die
beiden Linien von neuem. Gewif}, das Unterscheidende tritt bei derartigen aufs
letzte vereinfachten Formeln zuriick, eben weil sie in ihrer Formelhaftigkeit und
Allgemeinheit das Besondere nicht mehr auszudriicken vermégen. Jeder Orden ist
eine lebendige ,Gestalt* mit einer Sprache und einem Leben, deren Wesen sich
leichter spiiren und erleben als in Paragraphen einfangen 1afit. Dennoch spielt hier
noch ein anderes mit: Die letzten Formeln der Orden und die Grundzige ihrer
Stifter in der Kirche reichen in den einen Quellgrund hinein, aus dem sie alle in ihrer
bunten Mannigfaltigkeit aufgestiegen sind und in dem sie alle eine tiefe Verwandi-
schaft besitzen: nimlich in dem einen Geist,der alles in allem wirkt. Je mehr wir dem
eigentlichen Kern des hl. Franz und dem des hl. Ignatius nahckommen, um so starker
spiiren wir, wie sie in Christus Brider sind.

Weihe

Zaur Sinndeutung der Marienweihe

Von Bernhard Brinkmamn S.J., Frankfurt/Main

In dem fiir das Marianische Jahr verfafiten Gebet spricht Pius XII. von dem
,Dir (Maria) geweihten {dedicato) Jahr“t. Wenn auch weder in dem Rundschrei-
ben ,Fulgens corona“ vom 8. September 1953, mit dem das Marianische Jahr ange-
kiindigt wurde?, noch in dem Gebet von einer Weihe an die Gottesmutter die Rede
ist, sondern hier wie dort der Nachdruck auf die Nachahmung Mariens und ihre
vertrauensvolle Anrufung in den groflen Anliegen und Bediirfnissen der Gegenwart
gelegt wird, so scheint es doch sinnvoll, die Feier des Marianischen Jahres in einer
Weihe an Maria bzw. an das unbefleckte Herz Mariens gipfeln zu lassens. Sie ist
darum auch fiir den diesjihrigen Katholikentag in Fulda vorgesehen. Damit ist aber
die Frage nach dem Sinn einer solchen Weihe aufgeworfen: Wie kann ganz all-
gemein von einer Weihe an Maria, und im besonderen von ciner Weihe an das
unbefleckte Herz Mariens die Rede sein? Da es sich hier offensichtlich um eine Ana-
Jogie zur Weihe an das heiligste Herz Jesu handelt?, so ist die Frage von dort her
zu beantworten. Damit ergeben sich fiir unsere Untersuchung drei Teilfragen:

1 AAS 45 (1953) 757.

2 AAS 45 (1953) 577—592.

3 Schon am 31. Oktober 1942 hatte Pius XII. aus Anlafl des 25. Jahrestages der Er-
scheinungen von Fatima eine solche Weihe vorgenommen und fir den 8. Dezember des-
selben Jahres fiir alle Didzesen und Kirchen gewiinscht (vgl. AAS 34 [1942] 324 f.).

4 So ausdriicklich Pius XIIL in der Anm. 3 erwahnten Weihe vom 31. Okt. 1942.



254 Bernhard Brinkmann

1. Was besagt ,Weihe“ in ihrer urspriinglichen Bedeutung?
. 2. Was besagt Weihe an Jesus und an sein heiligstes Herz?
3. Was besagt Weihe an Maria und an ihr unbeflecktes Herz?

1. Weike in ihrer urspriinglichen Bedeutung

Unser dentsches Wort ,Wetke”, ,weithen” ist die Wiedergabe verschiedener
Ausdriicke der lateinischen Kirchensprache: bald steht es fiir oblatio, offerre, bald
fiir consecratio, consecrare, bald fiir dedicatio, dedicare, dedere, ein anderes Mal fiir
benedictio, benedicere und endlich fiir ordinatio, ordinare. Alle diese Ausdriicke
haben als gemeinsame Grundbedentung ,etwas durch freien Entschluf} einer Person
Gott anheimgeben, es ihm zueignen und ganz in seinen Dienst stellen, soweit sie
dariiber verfiigen kann“. Die Weihe in dieser ihr urspriinglichen Bedeutung ist eine
Art der Anbetung und findet ihren sinnfélligen und sinnbildlichen Ausdruck im
Opfer, das ja nichts anderes ist als der sinnbildliche Ausdruck der Selbsthingabe
des Menschen an Gott. Man spricht darum zuweilen von einer Opferweihe, d. h. von
der Bestimmung einer Sache zur Opfergabe und der Darbringung dieser Gabe als
Opfer, wodurdch sie restlos und bedingungslos Gott geweiht (konsekriert), d. h. fiir
etwas erklart wird, das ausschlieBlich Gott gehort und dadurch zu etwas ,Heiligem*
(sacrum) geworden ist.

So bezeichnet anch die ,consecratio® in der Messe nicht so sehr die Wesensver-
wandlung des Brotes und Weines in den Leib und das Blut Christi als solche — die
natiirlich sachlich auch gemeint ist —, sondern die Opferweihe des Gottmenschen
durch diesen selbst, wie er sie im Hohenpriesterlichen Gebet ausgesprochen hat, wenn
er sagt: ,Fiir sie ,heilige’ ich mich“ (Joh 17,19), d. h. an ihrer Stelle, als ihr Ver-
treter weihe ich mich dem Vater zum Opfer, damit auch sie selbst anf Grund ihrer
Gemeinschaft mit mir in Wahrheit Gott zum Opfer geweiht sind. Darum kann auch
Paulus sagen: ,Mit Christus bin ich ans Kreuz geschlagen (Gal 2, 19)5.

Aber man spricht nicht nur von einer Opferweihe im engeren Sinne des Wortes,
sondern auch von einer Weihe als dauernder Hingabe an den Dienst Gottes {(Opfer-
weihe im weiteren Sinne des Wortes), sei es von Gegenstanden oder von Personen.
Hierher gehort die feierliche Weihe oder Konsekration (bei der Chrisam verwandt
wird), von Kirchen, Altiren und Glodken, wie auch die einfache Weihe oder ,bene-
dictio“ von Kirchen, Kapellen, Friedhofen, von Ul, Wasser, Salz, Asche, Kerzen,
Kreuzen, Palmen, Kriutern, Rosenkrinzen und anderen Andachtsgegenstinden;
ferner gehoren hierher die vier niederen und vier hoheren Weihen der Kleriker von
der Weihe des Tiirhiiters bis zur Konsekration des Bischofs, und endlich anch die
Abts- und Jungfrauenweihe. In allen diesen Féllen werden Personen oder Sachen
fiir immer fiir den besonderen Dienst Gottes bestimmt, und zwar in den sakramen-
talen Weihen — zu denen man wunter dieser Rilcksicht auch Tavfe und Firmung
rechnen kann, denn durch die Taufe werden die Menschen nach Paunlus ,Heilige®,
d.h. ,Gottgeweihte® — durch Christus selbst, mittels von ihm eingesetzter Zeichen
(durch die gleichzeitig eine Befdhigung fiir den entsprechenden Dienst mitgeteilt

5 Das lateinische ,consecrare kommt von ,sacer” (heilig) und besagt darum eigentlich
Lheilig machen“ (sanctificare). Es ist somit gleichbedeutend mit dem griechischen ,,ayiaCewv®
von ,&ywoc* (heilig).



Zur Sinndeutung der Marienweihe 255

wird), in den ibrigen kirchlichen Weihen aber durch die Kirche, kraft der ihr
von Christus gegebenen Vollmachts.

Neben diesen ,kirchlichen® Weihen im engeren Sinne gibt es noch solche im
weiteren Sinne, so wenn Leo XIII. 1899 das ganze Menschengeschlecht oder wenn
ein Bischof seine Didzese dem heiligsten Herzen Jesu weiht. Auch eine solche Weihe
wird von den betreffenden kirchlichen Obern als von Christus beauftragten Leitern
der Kirche, zu der das ganze Menschengeschlecht wenigstens berufen ist, vorgenommen.

Von all diesen Weihen ist die rein private Weihe zu unterscheiden, die der ein-
zelne aus freiem Antrieb im eigenen Namen vornimmt, mag sie auch, wie bei der
Weihe der Ordensleute durch die Ordensgeliibde, von der Kirche anerkannt und im
Namen Gottes entgegengenommen werden?.

Das Wesen der Wethe bringt es mit sich, dafl sie im vollen Sinne nur in bezug
auf solche Gegenstinde statthaft ist, iber die der Betreffende frei verfiigen kann, und
soweit er frei dariiber verfiigen kann. Darum miflbilligt der Herr, dafl man etwas
als ,Korban®, d. h. als Weihegeschenk an Gott bestimmt, was man den Eltern zum
Unterhalt schuldet (vgl. Mk 7,11). Daraus ergibt sich von vornherein, daf kein
Mensch einen anderen ohne dessen freie Einwilligung so Gott weihen kann, daff
dieser dadurch im Gewissen gebunden wire, da keinem bloflen Menschen die letzte
Verfigung iber die Person des anderen zusteht. Das gilt auch von Eltern, die ihr
Kind dem besonderen Dienst Gottes weihen. Eine solche Weihe kann nur den Sinn
haben, dafl die Eltern selbst auf ihre Belange, die ihnen in bezug auf das Kind zu-
stehen, zugunsten Gottes verzichten und Gott bitten, es ganz in seinen Dienst zu
nehmen, nicht aber, daff das Kind dadurch in seiner personlichen freien Entschei-
dung gebunden wire. Darum ist auch die Weihe eines Klerikers durch den Bischof
ohne dessen freie Einwilligung ungultig. Zwar ist bei den sakramentalen Weihen,
d. h. der Diakonats-, Priester- und Bischofsweihe, wie auch der Taufe und Firmung,
der Wethende in erster Linie Christus, der als Gottmensch auch iiber die Person des
Menschen gegen dessen Willen verfiigen konnte. Aber in Achtung der personalen
Entscheidung des Menschen will er ohne sie die Weihe nicht vollzogen wissen.

Man kann darum mit Recht sagen, dafl die sakramentale Weihe durch Christus die
personliche Weihe oder Hingabe des zu Weihenden an die Kirche und durch sie an
Christus voraussetzt. Etwas Ahnliches gilt von den nicht sakramentalen Weihen
von Personen, bei denen der Weihende in erster Linie die Kirche ist, an die sich je-
mand zum besonderen kirchlichen Dienst und damit letztlich zum besonderen Dienst
Gottes hingegeben hat. Absolut frei ber eine Person verfiigen kann nur Gott als
der Schopfer und darum unumschrankter Herr und Gebieter, der sich das letzte
Verfiigungsrecht vorbehalten hat; aber selbst er gebraucht dieses Recht nicht ohne die

¢ Von der ,Weibe (benedictio constitutiva) ist die blofle ,Segnung* (benedictio invo-
cativa) von Personen und Sachen zu unterscheiden, d. h. ein von der Kirche festgelegter und
in ihrem Namen von einem dafiir bevollmachtigten Kleriker vollzogener Ritus, durch den
sie Gottes Segen auf die betreffenden Personen bzw. Sachen, und im letzten Falle indirekt
auf die Personen, die diese Sachen gebrauchen, herabfleht, z. B. durch Segnung von Hiusern,
Feldern, Friichten, Speisen usw. Durch die Segnung wird die betreffende Person bzw. Sache
nicht Gott geweiht und darum auch die Sache kein Sakramentale.

7 Durch diese Entgegennahme der Gelitbde durch die Kirche steht die Weihe der Ordens-
leute zwischen einer kirchlichen und einer rein privaten Weihe.



256 Bernhard Brinkmann

freie Einwilligung des Menschen, die er allerdings, ohne dessen Freiheit zu beein-
trachtigen, wirksam herbeifithren kann.

Wenn der Weihende iiber den Gegenstand der Weihe nicht frei verfiigen kann,
kann diese nur den Sinn der Bitte haben, Gott moge den Gegenstand der Weihe
ganz zu eigen nehmen und nach seinem Belieben dariiber verfiigen, Das war z. B.
der Fall, als Leo XIII. in secinem Rundschreiben ,, Annum Sacrum® vom 25. Mai 1899
die Glaubigen aufforderte, mit thm das ganze Menschengeschlecht dem heiligsten
Herzen Jesu zu weihend. Denn wenn auch dem Papst als Oberhaupt der Kirche ¢in
entferntes Recht iiber das ganze Menschengeschlecht zusteht, insofern alle Menschen
zur Kirche berufen sind, so kann das doch nicht von den einzelnen Glaubigen gelten.
Dic Weihe des ganzen Menschengeschlechtes kann darum in ihrem Munde nur den
Sinn einer Bitte haben. :

Da die Weihe also cine freie Hingabe an Gott ist, kann der freie Wille den Ge-
genstand der Weihe naher bestimmen. Darum kann auch die Weihe von Personen
entweder eine schlechthinnige der ganzen Person sein oder nur eine durch eine Son- -
deraufgabe bzw. einen Sonderzweck bedingte und darum begrenzte. So ist die Per-
son des Priesters durch die Priesterweihe zwar Gott geweibt, aber streng genommen
nur in bezug auf die Sonderaufgaben des Priesters. Es ist also nicht so, daf fiir ihn
als Mensch nicht noch Raum bliecbe fir Handlungen rein privater Natur. Ahnliches
gilt von der Weihe an Gott durch die Ordensgelitbde. Auch hier geht die Weihe zu-
nachst nur auf das, was Gegenstand der Geliibde ist, der aber nicht alle Funktionen
der menschlichen Personlichkeit umgreift?.

Ob die Weihe die ganze Person betrifft oder nicht, hingt von der Natur der Weihe
bzw. von der Absicht des Weihenden ab. Dabei braucht sich die Weihe nicht nur auf
Handlungen beziehen, zu denen der Mensch an sich nicht verpflichtet ist, sondern
sie kann auch den Inhalt der Gebote Gottes zum Gegenstand haben, so dafl der
Mensch jetzt die Gebote nicht nur beobachten will, weil Gott es von ihm verlangt,
sondern aus dem Verlangen, Gott um seiner selbst willen zu dienen.

Wenn der Gegenstand der Weihe und sein Umfang ausschliefflich von der freien
Absicht (Intention) des Weihenden abhéngt, ist auch der Umfang und Grad der Ver-
pflichtung, die man durch dic Weihe eingeht, allein durch diese Absicht (Intention)
bestimmt. Es kann sein, dafl es sich um eine blofle Bitte handelt, Gott mége den
Gegenstand der Weihe, vielleicht die eigene Person, ganz zu seinem Dienste hin-
nehmen, Dann geht der Weihende dadurch keine neue Verpflichtung ein. Etwas
Ahnliches gilt, wenn mit dieser Bitte nur ein entsprechender Vorsatz von seiten des
Weihenden verbunden ist, ohne daf er sich durch ein férmliches Versprechen binden
will.

Anders liegt dagegen dic Sache, wenn der Weihende durch ein eigentliches Ver-
sprechen eine neue Bindung eingehen will, sei es der Kirche gegeniiber, wie durch die
Annahme einer kirchlichen Weihe, sei es direkt Gott gegeniiber, wie durch ein

8 Vgl. ASS 31 (1899) 649.

? Das hindert jedoch nicht, dafl eine Miflhandlung von Personen, die durch géttliche
oder kirchliche Autoritat geweiht sind, wie die Kleriker, oder deren Weihe an Gott von
der Kirche als Stellvertreterin Gottes entgegengenommen ist, wie bei den Ordensleuten, als
Entweihung oder Sakrileg zu gelten hat, da ja die Person Gott geweiht ist, wenn auch fir
sie selbst nicht alle ihre Handlungen unter diese Weihe fallen.



Zur Sinndeutung der Marienweihe 257

offentliches oder privates Geliibde. In diesem Falle ist er natiirlich unter Stinde durch
seine Weihe gebunden. Wenn es weder aus der Natur der Sache, wie bei den Ge-
libden oder der Ubernahme von kirchlichen Weihen, noch anderweitig feststeht,
dafl jemand sich unter Siinde durch die Weihe neu binden wollte, ist anzunehmen,
dafl er eine solche Bindung nicht eingegangen ist. Das gilt im allgemeinen, wenn
jemand sich dem heiligsten Herzen Jesu oder der Gottesmutter weiht oder bei dhn-
lichen Anlassente.

Man kémnte fragen: Ist denn nicht die schlechthinnige Weihe der ganzen Person
einfach eine Folgerung aus der Geschopflichkeit des Menschen? Wenn wir ndmlich
als Geschipfe alles, was wir sind und haben, Gott verdanken, so folgt daraus, daf§
wir ihm restlos gehoren. Und weiter ergibt sich daraus, dafl wir alles, was wir sind
und haben, nur gebrauchen diirfen nach seinem Willen. Wias kann also eine Weihe
an Gott von seiten des Menschen dem noch hinzufiigen? — Richtig ist, dafl wir auf
Grund unserer Geschopflichkeit gehalten sind, kein Geschopf und keine unserer
Fahigkeiten gegen den Willen Gottés zu gebrauchen. Aber Gott hat uns als Per-
sonen, d.h. als Wesen mit personlicher freier Entscheidung geschaffen und den
Gebrauch der Geschépfe nicht in allem verpflichtend festgelegt, so daf hier tatsich-
lich noch ein weites Feld fir die freie Entscheidung bleibt. Dazu kommt aber, dafl die
Anerkennung der Geschdpflichkeit und des verpflichtenden Willens Gottes noch
keine Weihe an Gott bedeutet, selbst wenn sie mit dem Entschlufl oder Vorsatz ver-
bunden ist, diesen Willen zu erfiillen. Wesentlich fiir die Weihe ist die Freiwilligkeit
und zwar nicht nur in dem Sinne, daf man freiwillig dem verpflichtenden Willen
Gottes nachkommt, sondern dafl man dariiber hinaus aus dem Beweggrund der
Gottesverehrung oder Religion, verbunden mit dem Beweggrund der Liebe zu Gott,
sich zu der Hingabe an ihn und seinen Dienst entschlief3t.

Die Weihe an Gott ist also, wie das Gebet {Anbetung), das Opfer und das Ge-
liibde, durch das sie ja nach dem oben Gesagten z. T. zustande kommt, ein Akt der
Gottesverehrung oder Religion, die zwar mit der Gottesliebe nicht schlechthin zusam-
menféllt, jedoch ohne diese nicht denkbar ist. Die Liebe des sich Weihenden zu Gott
aber ist seine Antwort auf die Liebe Gottes zu ithm. Wenn darum jemand aus dem
Beweggrund der Gottesverehrung und Liebe zu Gott sich entschliefit oder férmlich
verspricht, seinem Dienste sich zu weihen, so ist damit notwendig mit einbeschlossen,
dafl der Betreffende aus denselben Beweggriunden auch den verpflichtenden Willen
Gottes nicht nur gezwungen, sondern freiwillig beobachten will, und durch diesen
Beweggrund unterscheidet sich die "Weihe auch in bezug auf die pflichtmifigen
Handlungen von einem bloflen Vorsatz, der als solcher nur auf die Erfillung des
gottlichen Willens geht, ohne den Beweggrund niher zu bestimmen.

Wie aber unterscheidet sich die Weihe vom Geliibde? — Einmal schon dadurch,
dafl nicht jede Weihe notwendig ein Gelitbde einschliet. Ferner dadurch, daf} sie
auch dann, wenn sie durch ein Geliibde, d. h. ein Gott gemachtes Versprechen
zustande kommt, nicht férmlich in diesem Versprechen besteht, sondern in der
freien Hingabe an Gott und seinen Dienst, die durch das Geliibde ihren Ausdruck
findet.

16 Wenn in Liedern und Weiheformeln vielfach auch Awsdriicke wie ,geloben®, ,ver-

sprechen®, ,schworen® und dgl. gebraucht werden, sind diese offenbar nicht im strengen
Sinne des Wortes zun nehmen.



258 Bernhard Brinkmann

Weil die Weihe an Gott als liebende Hingabe an ihn und seinen Dienst mit-
bedingt ist durch die Betrachtung seiner Liebe zu uns, ist damit tatsdchlich meistens
auch das vertrauensvolle Sichiiberlassen an seine liebevolle Vorsehung und ein Sich- -
empfehlen in seine Vaterliebe und Vatersorge verbunden, in der festen Uber-
zengung, bei ihm in allen Lebenslagen und Prufungen geborgen zu sein, obgleich
die Weihe als solche darin nicht besteht.

2. Wethe an Jesus und an sein heiligstes Herz

Bisher war nur von der Weihe an Gott als einem besonderen Akt der Gottesver-
ehrung und Gottesliebe die Rede. Nun ist aber in den letzten Jabhrhunderten in der
Kirche an Stelle der Weihe an Gott mehr und mehr die Weihe an Jesus und vor
allem an sein heiligstes Herz aufgekommen. Ist damit nicht gesagt, dafl gegeniiber
der theozentrischen eine mehr christozentrische Richtung der Frommigkeit in den
Vordergrund getreten ist? Wenn es sich dabei um eine Weihe an Christus als die
zweite gottliche Person handelte, wire der Unterschied natiirlich nicht gro. Aber
schon die nahere Bestimmung der Weihe als einer solchen an das heiligste Herz Jesu
deutet an, dafl Christus hier nicht so sehr als Gott, sondern als Gottmensdh gemeint
ist. Wir sprechen absichtlich nicht von dem ,Menschen“ Jesus, sondern von dem Gott-
menschen, um dem nestorianischen Mifiverstandnis vorzubeugen, als wenn es eine
menschliche Person in Christus gibe; denn Weihe besagt ja nicht Hingabe an die
Natur, sondern an die Person. In Christus gibt es aber nur eine, und zwar die zweite
gottliche Person, die freilich seit ihrer Menschwerdung gleichzeitig wirklich Mensch
ist. Christus ist also nur Mensch als Gottmensch.

Wie kann jedoch von einer Weihe als Akt der Gottesverehrung im oben ausge-
fithrten Sinne in bezug auf Christus als Gottmenschen die Rede sein? — Diese
Schwierigkeit schwindet, wenn man bedenkt, dafl ja auch die Menschheit Jesu auf
Grund der personhaften Einheit (unio hypostatica) mit der zweiten gottlichen Per-
son anbetungswiirdig ist. Darum ist auch eine Weihe an den Gottmenschen ohne
weiteres eine Weihe an die zweite gottliche Person. Mit anderen Worten; eine Weihe
an Christus als Menschen ist ohne weiteres eine Weihe an Christus als Gott. Auf
Grund dieser personhaften Einheit kann Paulus ja sagen, dafl der Vater Christus
als dem Gottmenschen alles unterworfen habe (vgl. 1 Kor 15,25—28), so dafl ibm
auch als solchem die Hingabe der Weihe rechtmifig zukommt. Daf Paulus hier von
der Unterordnung des Alls unter den Gottmenschen oder Christus als Menschen,
spricht, liegt auf der Hand; denn als Gott war ihm von Ewigkeit her alles ebenso
unterworfen wie dem wesensgleichen Vater. Das betont auch Pius XI., wenn er sagt:
,Nur insofern Christus Mensch ist, kann man sagen, dafl er vom Vater ,die Macht,
die Ehre und das Reich® (Dan 7,13f.) erhalten hat; als das Wort Gottes, eines
Wesens mit dem Vater, hat er notwendig alles mit dem Viater gemeinsam und darum
auch die hochste und unbedingteste Herrschaft iiber alles Geschaffene“11, Durch die
Weihe an den Gottmenschen oder an Christus als Menschen wird also der Weihe an
Gott kein Abbruch getan; denn sie ist nach dem Gesagten zugleich eine Weihe an die
zweite gottliche Person und damit an Gott.

1t Rundschreiben Pius XI. ,Quas primas® vom 11. Dezember 1925 uber das Kdnigtum
Christi (AAS 17 [1925] 595).



Zur Sinndeutung der Marienweihe 259

Die oben erwihnte Verschiebung der kirchlichen Frémmigkeit vom Theozentri-
schen zum Christozentrischen besagt darum keinen sachlichen Unterschied, sondern
nur eine stirkere Berticksichtigung und Betonung der Stellung Christi auf Grund
der Menschwerdung des Gottessohnes, Dafl die Weihe an Jesus uns niher liegt als
die Weihe mnmittelbar an Gott selbst, wird man leicht verstehen, wenn man be-
denkt, dafl der Beweggrund der Weihe an Gott zwar die Gottesverehrung, aber in
Verbindung mit der Liebe zu Gott auf Grund der erfahrenen Liebe Gottes zu uns
ist, wie oben ausgefithrt wurde. Diese Liebe Gottes zu uns ist aber vor allem in dem
sich fiir uns opfernden Gottmenschen sichtbar geworden (vgl. Joh 15,13). Darum ist
es ganz natirlich, daf auch unsere Gegenliebe zunachst auf ihn geht und in einer
Weihe an ihn ihren Ausdruck findet.

Warum spricht man dann aber nicht einfach von einer Christus- oder Jesus-Weihe,
sondern von einer Weihe an das Herz Jesu? Die Weihe ist ein personaler Akt, d. h.
sie geht auf die Person dessen, dem man sich weiht. Darum liegt es nahe, bei der-
Weihe an Christus gerade das hervorzuheben, was das Charakteristische seiner Per-
sonlichkeit in ihrer menschlichen Erscheinung ausmacht, und das ist die innere Ge-
sinnung, vor allem die Gesinnung der Liebe, in der ja nach Rom 13,9 alle anderen
Tugenden zusammengefaflt sind. Diese innere Gesinnung und Empfindung des
Menschen hat nicht nur das Alte Testament schon mit dem Ausdruck ,Herz“ (leb)
bezeichnet, auch das Neue Testament spricht in diesem Sinne immer wieder vom Her-
zen (nodic). So sagt Jesus von sich, er sei sanft und demiitig von Herzen (Mt 11, 29);
aus dem Herzen kommen die bésen Gedanken (Mt 15, 18); Gott sollen wir lieben aus
dem ganzen Herzen (Mk 12, 30); Gott kennt die Herzen der Menschen (Lk 16, 25);
die Liebe kommt aus einem reinen Herzen (1 Tim 1, 5); Paulus spricht von einer Be-
schneidung des Herzens (R6m 2,29) usw. Auch wir sagen heute noch, um die Ge-
sinnung eines Menschen zu bezeichnen: ,Er hat ein gutes, ein edles oder auch ein
hartes Herz“, oder wir sprechen davon, dafl einer den anderen in sein Herz ge-
schlossen habe, d. h. ihn mit besonderer Liebe und Sorge umfange. Das Herz ist
also auch im heutigen Sprachgebrauch noch das Sinnbild oder Symbol der inneren
Gesinnung eines Menschen, vor allem der Liebe; man kann auch sagen: es ist das
Charakteristische seiner Personlichkeit. Wer also vom Herzen Jesu spricht, will da-
mit gerade das Charakteristische seiner Pers6nlichkeit, d. h. seine innere Gesinnung,

“vor allem seine gottmenschliche Liebe hervorheben, wie sie nach auflen in Erschei-
nung tritt. Darum besagt ,Herz Jesu“ sachlich nichts anderes als ,liebevoller Jesus®.

Dafl es sich gerade um die liebevolle und nicht die gerechte und gestrenge Ge-
sinnung Jesu handelt, kommt durch das Beiwort ,dulce” bzw. ,dulcissimum® (italie-
nisch ,dolce”, franzdsisch ,doux“) zum Ausdruck, das im Deutschen entsprechen-
der mit ,liebreich® oder ,liebevoll“ als mit ,sifl“ wiedergegeben wird. Eine Weihe
an das ,liebevollste Herz Jesu® ist also schlechthin gleichbedeutend mit einer Weihe
an den ,liebevollsten Jesus“.

In dieser licbevollen Gesinnung Jesu ist uns aber auch die Erloserliche Gottes
greifbar geworden (vgl. Tit 8,4—7), so dafl eine Weihe an das Herz Jesu zugleich
eine dankbare Hingabe an den uns in und durch Christus erlosenden Gott ist, der
auf Grund dieser Erldsung einen neuen Anspruch auf uns hat, an dem auch der Gott-



260 Bernhard Brinkmann

mensch nicht nur auf Grund seiner personhaften Einheit mit dem Vater, sondern
auch auf Grund seiner Erldsertat teilnimmt.

Mit dem Ausdruck ,liebreiches® bzw. ,liebevolles Herz Jesu“ ist die liebevolle
Gesinnung Jesu zugleich auch als der Beweggrund der Weihe hervorgehoben. Ge-
rade dieser Gesinnung will man ja durch die Weihe entsprechen. Weil sie aber
von den Menschen mit so viel Kilte und Undank vergolten wird, schlieft die Weihe
an das Herz Jesu folgerichtig auch die Absicht der Sithne und Genugtuung ein.

Gleichzeitig aber weifl sich der Mensch, der sich dem Herzen Jesu, d. h. dem
liebevollen Jesus, geweiht hat, in dessen Liebe geborgen. Darum ist mit der Weihe
an ihn immer auch eine vertrauensvollte Empfehlung an ihn verbunden. Aus diesem
Grunde hat Leo XIII. gerade in schwerer Zeit die Kirche und das ganze Menschen-
geschlecht dem heiligsten Herzen Jesu geweiht, und darum wird diese Weihe jedes
Jahr am Christkénigsfeste in der ganzen Kirche erneuert. Im Munde der Glaubigen,
denen ja keinerlei Vollmacht iiber die Kirche und noch weniger iiber das ganze
Menschengeschlecht zukommt, kann diese Weihe nur den Sinn haben — soweit
es sich nicht jeweils nur um die eigene Person des Weihenden handelt —, der liebe-
volle Jesus moge die Kirche und das ganze Menschengeschlecht mit seiner Gnade
so beeinflussen, dafl sich alle Menschen freiwillig ihm und seinem Dienste weihen
und bei ihm geborgen sind.

Wir sprechen aber nicht nur von einer Weihe an das ,liebevollste Herz Jesu®
(dulcissimum cor Jesu), sondern auch und vielleicht noch éfter von einer Weihe
an das ,heiligste Herz Jesn“ (cor Jesu sacratissimum). Heilig (sacrum) heifit gott-
geweiht. Jesus aber ist heilig oder gottgeweiht vor allem auf Grund seiner per-
sonhaften Finheit (unio hypostatica) mit der zweiten gottlichen Person, so daf}
eine Weihe an das heiligste Herz Jesu besagt, dafl es sich im tiefsten Grunde nm
eine Weihe an Jesus auf Grund seiner innigen Beziechungen zu Gott und darum
letztlich um eine Weihe an die zweite gottliche Person und damit an Gott selbst
handelt, der gerade in seiner herablassenden Liebe und Menschenfreundlichkeit in
dem Gottmenschen sichtbar geworden ist (vgl. Tit 2,11). Damit diese Beziehung .
anf die Person Jesu bei der Herz-Jesu-Verehrung nicht aus dem Auge verloren
wird, mifibilligt die Kirche heute die Darstellung ‘des Herzens Jesu getrennt von
seiner ganzen Person!2,

3. Weihe an Maria und an ihr unbeflecktes Herz

Die Weihe an Jesus und an sein liebevolistes bzw. heiligstes Herz hat dem-
nach auf Grund der personhaften Einheit seiner menschlichen Natur mit der zwei-
ten gottlichen Person, sowie auf Grund seiner Stellung im Erlésungswerk dog-
matisch ihre volle Berechtigung. Aber wie steht es mit einer Weihe an Maria, die
sowohl im aszetischen Schrifttum der letzten Jahrhunderte wie in papstlichen Ver-
lautbarungen vielfach empfohlen wird und in der Kirche immer mehr in Gebrauch
gekommen ist? Man denke nur an die Marienweihe in den marianischen Kongre-
gationen, durch die der Sodale Maria fiir sein ganzes Leben zur Herrin, Beschiitze-
rin und Mutter erwihlt, oder an die Marienweihe der Schonstattbewegung oder an

12 7y den vorstehenden Ausfithrungen vgl. die Enzyklika Leos XIII. ,Annum Sacrum*®
vom 25. 5. 1899 (ASS 31 [1899] 646—651) und die von ihm vorgeschriebene und von
Pius XI. erweiterte Weiheformel (ebd. 651).



Zur Sinndeutung der Marienwcihe 261

das bekannte Weihegebet: ,O meine Herrin, o meine Mutter! Dir bringe ich mich
ganz dar und, um Dir meine Hingabe zu bezeigen, weihe ich Dir heute meine Augen,
meine Ohren, meinen Mund, mein Herz, mich selber ganz und gar. Weil ich denn nur
Dir gehére, gute Mutter, bewahre mich, beschiitze mich als Dein Gut und Dein Eigen-
tum®. Endlich ist hier die Weihe der ganzen Welt an das unbefleckte Herz Mariens
durch Pius XII. am 31. Oktober 1942 zu nennen. Hier sagt der Heilige Vater: ,Dir
und Deinem unbefleckten Herzen empfehlen, iibergeben und weihen Wir (affidiamo,
rimettiamo, consecriamo) als gemeinsamer Vater der groflen christlichen Familie,
als Statthalter dessen, dem alle Gewalt im Himmel und auf Erden gegeben ist, und
von dem Wir die Sorge fur alle Seelen auf der ganzen Welt empfangen haben, die
mit seinem Blute erlost sind, in dieser tragischen Stunde der menschlichen Geschichte
nicht nur die heilige Kirche, den mystischen Leib Deines Jesus . . ., sondern auch die
ganze von wilder Zwietracht zerrissene, in der Glut des Hasses versengte und ein
Opfer der eigenen Bosheit gewordene Welt ... Endlich wie die Kirche und das
ganze Menschengeschlecht dem Herzen Deines Jesus geweiht worden sind, damit
er dadurch, dafl sie auf ihn ihre ganze Hoffnung setzen, fiir sie ein Zeichen und Un-
terpfand des Sieges und der Rettung sei, so sollen sie von heute an in gleicher Weise
fir immer Deinem unbefleckten Herzen geweiht sein (consecrati), Mutter und Koni-
gin der Welt, damit Deine Liebe und Deine Schutzherrschaft den Triumph des Rei-
ches Gottes beschleunige, und alle Voélker ‘befriedet untereinander und mit Gott
Dich seligpreisen . . .“13,

Wie kann aber von einer Weithe an Maria, d. h. von einer vollstindigen Hingabe
an ihre Person und ihren Dienst die Rede sein, da sie doch ein blofles Geschopf ist
und nicht einmal einen Platz in der Hierarchie der Kirche einnimmt? — Eines ergibt
sich aus dieser Tatsache von vornherein, dafl ein wesentlicher Unterschied bestehen
mufl zwischen der Weihe an Gott bzw. an den Gottmenschen und einer Weihe an
Maria, und zwar ebenso wesentlich wie der Unterschied zwischen der Anbetung
Gottes und der Verehrung der Heiligen. Wie die Verehrung der Heiligen nie ab-
solut, sondern nur relativ sein kann, d. h. letztlich immer auf Gott geht, dessen
Werk ihre Heiligkeit ja ist, so ist auch eine Weihe an Mania begriindet in ihrer
Beziehung zu Gott und zum Gottmienschen und ist darum letztlich eine Weihe an
Gott bzw. an Christus, denen sie ihre Wiirde und Stellung im Heilsplan verdankt.

Pius X1I1. gibt in der oben angefithrten Weihe an das unbefleckte Herz Mariens vor
allem zwei Titel fiir die Weihe an Maria an: Sie ist die Mutter und die Konigin der
Welt. Als Mutter des Erlésers ist sie auch die Mutter der Erlosten, d. h. der Be-
stimmung nach aller Menschen; denn Christus hat fiir alle Menschen sein Erlésungs-
werk vollbracht, und so steht sie als die zweite Eva, d. h. Mutter der Lebendigen, wie
schon die Viter vielfach betonen, an der Seite des zweiten Adam, der ja nach Paulus
Christus ist. Darum hat der sterbende Erldser am Kreuze in Johannes uns alle auf
sie hingewiesen: ,Siehe da deine Mutter!“ Als Mutter hat sie aber auch Mutterrechte
iiber uns, die freilich den Rechten Gottes vollstindig untergeordnet sind, da sie ja
als Mutter nur Beauftragte und Stellvertreterin Gottes ist, dhnlich wie die irdische
Mutter ihrem Kinde gegeniiber. Wer sich aber dem Stellvertreter Gottes als solchem
weiht, der weiht sich Gott.

13 AAS 34 (1942) 324 f.



262 Bernhard Brinkmann

Dasselbe gilt von ihrer Wiirde als Konigin der Welt. Auch sie ist begriindet in
ihrem Verhiltnis zu Christus, dem Gottmenschen, der vor Pilatus bekannt hat: , Ja,
ich bin ein Konig!“ Wenn aber Christus Konig ist, dann ist die im Erlosungswerk
ihm zur Seite gegebene brautliche Gottesmutter Kénigin, wenn natiirlich anch ganz
in Abbéngigkeit von ihm.

Wie aber das Kind, das seine Mutter ehrt, ihr seine Liebe schenkt und sich ganz

- in ihren Dienst stellt, dadurch Gott nichts entzieht, sondern im Gegenteil gerade den
Willen Gottes erfiillt, dessen Stellvertreterin es ja in der Mutter sieht und ehrt —
dasselbe gilt von dem Verhaltnis des Untertanen zn seiner Kénigin —, so entzieht
auch der Christ, der sich Maria als Mutter und Kénigin weiht, dadurch Gott und
Christus, dem Konig, nichts. Im Gegenteil, er erfilllt dadurch den Wunsch und
Willen Gottes und Christi und ehrt sie dadurch selbst. Weihe an Maria bleibt also
letztlich eine Weihe an Christus und an Gott selbst.

Dazu kommt, dafl die Weihe an Maria in ihrer konkreten Gestalt weithin durch
das mittelalterliche Ritterideal vom Minnedienst beeinfluflt sein diirfte. Wie der
Ritter seine besondere Verehrung und seine Dienste einer von ihm erkorenen hohen
Frau widmete, so erkor etwa Ignatius von Loyola nach seiner Bekehrung Maria, Un-
sere Liebe Frau, als seine Herrin und hielt zum Zeichen dafiir in der Nacht vor dem
Feste ihrer Verkiindigung vor ihrem Bilde auf dem Montserrat Ritterwache. Der-
selbe Gedanke des Minnedienstes im Verhiltnis zu Unserer Lieben Frau — die Be-
zeichnung ,Unsere Liebe Fran® ist ja offenbar selbst dem Minnedienst entnommen
— liegt auch der Marienweihe in den marianischen Kongregationen sowie dem
Weihegebet: ,O meine Herrin, o meine Mutter!* zugrunde. Wie nun der Minne-
dienst den Ritter keineswegs der Gefolgschaftspflicht gegeniiber seinem Herrn ent-
band, zu dem er vielleicht in einem Vasallenverhiltnis stand — mit dem man die
Weihe an Gott bzw. an Christus vergleichen kénnte —, ebensowenig entbindet auch
die Weihe an Maria ihren Verehrer seiner Verpflichtung Gott und Christus gegen-
iiber. Im Gegenteil, je riickhaltloser sich jemand dem Dienste Mariens weiht, desto
treuer und gewissenhafter wird er auch thre Mahoung erfillen: , Alles, was er,
Christus, euch sagen wird, das tuet!“

Die Weihe an Maria tat also Gott und Christus keinen Abbruch, selbst wenn sie
im Sinne der vollkommenen Andacht zu Maria des hl. Ludwig Maria Grignion de
Montfort vorgenommen wird, durch die sich der Mensch mit allem, was er ist und

" hat, als ,servus“, d.h. als Sklave der Gottesmutter schenkt; denn es bleibt diese
Hingabe an Maria notwendig immer innerhalb der durch die Natur der Sache und
die Stellung Mariens gegebenen Grenzen!#,

Man kénnte fragen: Warum denn diese Weihe an Maria, wenn es ja doch letzt-
lich nur eine Weihe an Gott bezw. an Christus ist? Warum dann nicht lieber un-

14 Der hl. Ludwig Maria Grignion de Montfort sagt ausdriicklich: ,Je mehr eine Seele
Maria geweiht ist, desto mehr ist sie Jesus Christus geweiht® (Das goldene Buch der volli-
kommenen Andacht zu Maria. 18 Aufl., Konstanz 1948, Kanisiuswerk, S. 87), und wenn
er an anderer Stelle betont, dafl es billig sei, wenn man sich ganz dem Dienste Mariens
geweiht habe, wie ein ihr treu ergebener Diener und Sklave alles fir sie zu tun, fligt er
doch gleich bei: ,Das will nicht heiflen, dafl man die Mutter Gottes als das letzte Ziel
seines Dienstes anffafit, denn Jesus Christns allein ist unser Endziel, sondern als das
nichste Ziel, als seinen geheimnisvollen Wirkungskreis und das leichte Mittel, zu ihm
zu gelangen“ (ebd. 193).



Zur Sinndeutung der Marienweihe 268

mittelbar und allein die Weihe an Gott oder an das heiligste Herz Jesu in dem
Sinne, wie es oben dargelegt wurde? Was kann eine Weihe an Maria dariber
hinaus noch fiir eine Bedeutung haben? — Mit demselben Recht kénnte man fragen:
Was kann die Verehrung und Anrufung der Heiligen, vor allem Mariens, iber die
Anbetung Gottes und Christi hinaus noch fur einen Sinn haben? Wie wir in den
Heiligen das besondere Gnadenwirken und die Gnadenfiihrung Gottes verehren
und sie um ihre Firbitte anrufen, weil wir davon tberzeugt sind, daff Gott nun
einmal Menschen als Werkzeuge seiner Gnadenvermittlung in seinen Heilsplan auf-
genommen hat, so erkennen wir auch in der Weihe an Maria den konkreten Heils-
plan Gottes an, der Maria uns zur Mutter und Kénigin gegeben hat. Wenn wir
aus dieser Tatsache durch die besondere Weihe an Maria die Folgerungen zichen,
erfiillen wir damit nur den Wunsch und die Absichten Gottes selbst.

Aber deutet Pius XII. in der Weihe des Menschengeschlechtes an das unbefleckte
Herz Mariens nicht doch an, dafl diese Weihe gewissermaflen ein Gegenstiick und
¢ine Erginzang zu der Weihe an das heiligste Herz Jesu ist, wenn er sagt: ,Wie die
Kirche nnd das ganze Menschengeschlecht dem Herzen Deines Jesus geweiht worden
sind . . ., so sollen sie von heute an in gleicher Weise fiir immer Deinem unbefleck-
ten Herzen geweiht sein.“ — Sie ist nur in dem Sinne eine Erginzung und ein Ge-
genstiick dazu, als die Weihe an das heiligste Herz Jesu dadnrch noch vollkommener
wird, daf} die Menschen sich seinem Wunsch gemaf} auch dem unbefleckten Herzen
seiner Mutter weihen, die er als seine Stellvertreterin uns zur Mutter und Kénigin
gegeben hat, genau so wie der Kénig dadurch mehr geehrt wird, dafl die Untertanen
auch der Konigin besonders ergeben sind.

Wenn somit eine Weihe an Maria dogmatisch durchaus berechtigt ist und ganz
der Stellung Mariens im Heilsplan Gottes entspricht, dann kann man mit demselben
Recht, mit dem man von einer Weihe an das Herz Jesu spricht, auch von einer
Weihe an das Herz Mariens sprechen. Sie besagt nichts anderes als eine Hingabe an
die Person Mariens auf Grund ihrer liebenden Gesinnung Gott und den Menschen
gegeniiber, und damit verbunden eine vertranensvolle Empfehlung in ihre miitter-
liche Liebe und Sorge. Darum spricht Pius XII. in der Weihe des Menschengeschlech-
tes an das unbefleckte Herz Mariens auch von einem ,Anvertrauen® (affidare), einem
»Ubergeben“ (rimettere) und einem ,Weihen“ (consecrare) der ganzen von Zwie-
tracht zerrissenen Welt!5,

Es bleibt nur noch.die Frage, warum der Papst von einer Weihe an das unbefleckte
Herz (cor immaculatum) Mariens spricht, wihrend wir gewéhnlich von einer Weihe
an das liebevollste oder heiligste Herz Jesu (cor dulcissimum bzw. sacratissimum)
reden. Man wird wohl sagen miissen, dafl die Redeweise in beiden Fillen ohne
weitere Reflexion einfach aus dem gldubigen Empfinden zustande gekommen ist.
Wie es aber nach dem oben Gesagten durchaus berechtigt und sinnvoll ist, von der
Weihe an das liebevollste bzw. heiligste Herz Jesu zu sprechen, weil dadurch die
Person Jesu in ihrer inneren Gesinnung und in ihrer Beziehung zu Gott niher charak-
terisiert wird, so gilt etwas Ahnliches von der Weihe an das unbefleckte Herz Ma-
riens. Damit wird niamlich gesagt, dafl es sich bei Maria nicht um ein spiter von
Gott begnadetes und darum siindenreines Menschenkind handelt, wie bei anderen

15 AAS 34 (1942) 324.



264 Bernhard Brinkmann

Heiligen, so dafl man, wie es frither vielfach Brauch war, vom reinsten, nicht aber
vom unbefleckten Herzen Mariens hitte sprechen konnen, sondern dafl Gott dieses
Menschenkind mit Riicksicht auf seine Stellung im Heilsplan in so einzigartiger
Weise begnadet hat, daf es in Voraussicht der Erlgsungsverdienste Christi auch von
der Erbsiinde bewahrt geblieben ist. Weihe an das unbefleckte Herz Mariens besagt
also Weihe an diejenige, die Gott vom ersten Augenblick ihres Lebens auf das innig-
ste verbunden war und immer verbunden geblieben ist; mit anderen Worten: die
selbst ganz Gott geweiht war, wenn auch auf andere Weise als der Gottmensch.
Wie dieser Gott geweiht war (sacer) auf Grund der personhaften Einheit mit der
zweiten gottlichen Person, so dafl wir vom heiligsten, d.h. ganz Gott geweihten
Herzen Jesu sprechen, so war Maria gottgeweiht (sacra) auf Grund ihrer unbe-
fleckten Empfangnis, so dafl wir vom unbefleckten Herzen Mariens sprechen, d. h. in
ihr war nichts, was sich irgendwie trennend zwischen sie und Gott hitte stellen und
damit ihre Weihe an ihn hitte behindern kénnen. Durch -die Bezeichnung ,heilig-
stes Herz Jesu“ bzw. ,unbeflecktes Herz Mariens“ wird darum angedeutet, dafl in
beiden Fallen die Weihe an diese Herzen letztlich eine Weihe an Gott ist.

Wir kémen also zusammenfassend sagen: Wenn in der gegenwirtigen Heils-
ordnung der Grundsatz gilt ,per Mariam ad Jesum et per Jesum ad Patrem® (durch
Maria zu Jesus und durch Jesus zum Vater), dann ist es ganz entsprechend, nicht nur
bittend durch Maria zu Jesus und durch ihn zum Vater zu gehen, sondern auch die
Weihe an Gott durch die Weihe an Maria und an Christus bzw. an das unbefleckte
Herz Mariens und das heiligste Herz Jesu vorzunchmen. In dem Grade, in dem die
Weihe der ganzen Menschheit an das unbefleckte Herz Mariens nicht nur ausge-
sprochen, sondern von den einzelnen in ihrem Leben verwirklicht wird, werden die
Menschen auch wieder darauf bedacht sein, sich und ihr Leben, wie Maria es getan
hat, ganz Christus und Gott zu weihen, und so beitragen, den Schépfungs- und Heils-
plan Gottes, d. h. die Verherrlichung Gottes und die Aufrichtung seines Reiches auf
Erden zu verwirklichen. Dabei werden sie sich geborgen fithlen in der Mutterliebe
und -sorge Mariens, in der Erléserliebe des Herrn und in der liebevollen Vor-
sehung des Vaters mitten in den wirren Zeitverhiltnissen und in dem Dunkel,
das dber die Zukunft hienieden ausgebreitet liegt; denn sie wissen, da Weihe an
Gott letztlich zwar immer, wie bei Jesus und Maria, Opferweihe ist, dafl aber Gott
sich an Grofimut nicht iibertreffen 1aft. Er wird das Opfer, d. h. die Weihe an ihn,
mit der Verherrlichung beantworten, in der er sich selbst der ihm geweihten Seele
zu ewigem, begliickendem Besitz schenken wird!6.

16 Vgl. zu der ganzen Frage auch die gute Zusammenstellung . Worte des Heiligen Vaters
iiber den Charakter der Marienweihe” (Kolner Pastoralblatt 6 [1954] 53—55) und den
klarenden Beitrag von E. Zeitler S. V.D., Der Papst zur Weltweihe (ebd. 77—81).





