
Zur Sinndeutung der Marienweihe 253 

prägen soll, die sich in seiner Schule der Vollkommenheit bilden: Liebe der Zucht, 
der Ehrfurcht und der Selbstvergessenheit. Jene Liebe, um die Ignatius in einem 
eindringlich wiederholten Gebet' seines mystischen Tagebuches immer wieder betet: 
,Gib mir liebende Demut und liebende Ehrfurcht"1 (H. Rahner 108). 

Und was wollte Franz? Wie könnte man seine Gnade und sein Ideal umreißen? 
Laurentius Casutt OFM. Cap. antwortet: •Das franziskanische Ideal besteht... 
darin, dem Herrn Jesus Christus in ritterlich tapferer, heroisch freudiger Armut und 
Demut nach Maßgabe des Evangeliums zu dienen" (46). Fast verschwimmen da die 
beiden Linien von neuem. Gewiß, das Unterscheidende tritt bei derartigen aufs 
letzte vereinfachten Formeln zurück, eben weil sie in ihrer Formelhaftigkeit und 
Allgemeinheit das Besondere nicht mehr auszudrücken vermögen. Jeder Orden ist 
eine lebendige •Gestalt" mit einer Sprache und einem Leben, deren Wesen sich 
leichter spüren und erleben als in Paragraphen einfangen läßt. Dennoch spielt hier 
noch ein anderes mit: Die letzten Formeln der Orden und die Grundzüge ihrer 
Stifter in der Kirche reichen in den einen Quellgrund hinein, aus dem sie alle in ihrer 
bunten Mannigfaltigkeit aufgestiegen sind und in dem sie alle eine tiefe Verwandt- 
schaft besitzen: nämlich in dem einen Geist, der alles in allem wirkt. Je mehr wir dem 
eigentlichen Kern des hl. Franz und dem des hl. Ignatius nahekommen, um so stärker 
spüren wir, wie sie in Christus Brüder sind. 

Weihe 
Zur Sinndeutung der Marienweihe 

Von Bernhard Brinkmann S. ]., Frankfurt/Main 

In dem für das Marianische Jahr verfaßten Gebet spricht Pius XII. von dem 
•Dir (Maria) geweihten (dedicato) Jahr"1. Wenn auch weder in dem Rundschrei- 
ben •Fulgens corona" vom 8. September 1953, mit dem das Marianische Jahr ange- 
kündigt wurde2, noch in dem Gebet von einer Weihe an die Gottesmutter die Rede 
ist, sondern hier wie dort der Nachdruck auf die Nachahmung Mariens und ihre 
vertrauensvolle Anrufung in den großen Anliegen und Bedürfnissen der Gegenwart 
gelegt wird, so scheint es doch sinnvoll, die Feier des Marianischen Jahres in einer 
Weihe an Maria bzw. an das unbefleckte Herz Mariens gipfeln zu lassen3. Sie ist 
darum auch für den diesjährigen Katholikentag in Fulda vorgesehen. Damit ist aber 
die Frage nach dem Sinn einer solchen Weihe aufgeworfen: Wie kann ganz all- 
gemein von einer Weihe an Maria, und im besonderen von einer Weihe an das 
unbefleckte Herz Mariens die Rede sein? Da es sich hier offensichtlich um eine Ana- 
logie zur Weihe an das heiligste Herz Jesu handelt4, so ist die Frage von dort her 
zu beantworten. Damit ergeben sich für unsere Untersuchung drei Teilfragen: 

1 AAS 45 (1953) 757. 
2 AAS 45 (1953) 577•592. 
3 Schon am 31. Oktober 1942 hatte Pius XII. aus Anlaß des 25. Jahrestages der Er- 

scheinungen von Fatima eine solche Weihe vorgenommen und für den 8. Dezember des- 
selben Jahres für alle Diözesen und Kirchen gewünscht (vgl. AAS 34 [1942] 324 f.). 

4 So ausdrücklich Pius XII. in der Anm. 3 erwähnten Weihe vom 31. Okt. 1942. 



254 Bernhard Brinkmann 

1. Was besagt •Weihe" in ihrer ursprünglichen Bedeutung? 
. 2. Was besagt Weihe an Jesus und an sein heiligstes Herz? 

3. Was besagt Weihe an Maria und an ihr unbeflecktes Herz? 

1. Weihe in ihrer ursprünglichen Bedeutung 

Unser deutsches Wort •Weihe", •weihen" ist die Wiedergabe verschiedener 
Ausdrücke der lateinischen Kirchensprache: bald steht es für oblatio, offerre, bald 
für consecratio, consecrare, bald für dedicatio, dedicare, dedere, ein anderes Mal für 
benedictio, benedicere und endlich für ordinatio, ordinäre. Alle diese Ausdrücke 
haben als gemeinsame Grundbedeutung •etwas durch freien Entschluß einer Person 
Gott anheimgeben, es ihm zueignen und ganz in seinen Dienst stellen, soweit sie 
darüber verfügen kann". Die Weihe in dieser ihr ursprünglichen Bedeutung ist eine 
Art der Anbetung und findet ihren sinnfälligen und sinnbildlichen Ausdruck im 
Opfer, das ja nichts anderes ist als der sinnbildliche Ausdruck der Selbsthingabe 
des Menschen an Gott. Man spricht darum zuweilen von einer Opferweihe, d. h. von 
der Bestimmung einer Sache zur Opfergabe und der Darbringung dieser Gabe als 
Opfer, wodurch sie restlos und bedingungslos Gott geweiht (konsekriert), d. h. für 
etwas erklärt wird, das ausschließlich Gott gehört und dadurch zu etwas •Heiligem" 
(sacrum) geworden ist. 

So bezeichnet auch die •consecratio" in der Messe nicht so sehr die Wesensver- 
wandlung des Brotes und Weines in den Leib und das Blut Christi als solche • die 
natürlich sachlich auch gemeint ist •, sondern die Opferweihe des Gottmenschen 
durch diesen selbst, wie er sie im Hohenpriesterlichen Gebet ausgesprochen hat, wenn 
er sagt: •Für sie ,heilige' ich mich" (Joh 17,19), d.h. an ihrer Stelle, als ihr Ver- 
treter weihe ich mich dem Vater zum Opfer, damit auch sie selbst auf Grund ihrer 
Gemeinschaft mit mir in Wahrheit Gott zum Opfer geweiht sind. Darum kann auch 
Paulus sagen: •Mit Christus bin ich ans Kreuz geschlagen" (Gal 2,19)5. 

Aber man spricht nicht nur von einer Opferweihe im engeren Sinne des Wortes, 
sondern auch von einer Weihe als dauernder Hingabe an den Dienst Gottes (Opfer- 
weihe im weiteren Sinne des Wortes), sei es von Gegenständen oder von Personen. 
Hierher gehört die feierliche Weihe oder Konsekration (bei der Chrisam verwandt 
wird), von Kirchen, Altären und Glocken, wie auch die einfache Weihe oder •bene- 
dictio" von Kirchen, Kapellen, Friedhöfen, von öl, Wasser, Salz, Asche, Kerzen, 
Kreuzen, Palmen, Kräutern, Rosenkränzen und anderen Andachtsgegenständen; 
ferner gehören hierher die vier niederen und vier höheren Weihen der Kleriker von 
der Weihe des Türhüters bis zur Konsekration des Bischofs, und endlich auch die 
Abts- und Jungfrauenweihe. In allen diesen Fällen werden Personen oder Sachen 
für immer für den besonderen Dienst Gottes bestimmt, und zwar in den sakramen- 
talen Weihen • zu denen man unter dieser Rücksicht auch Taufe und Firmung 
rechnen kann, denn durch die Taufe werden die Menschen nach Paulus •Heilige", 
d. h. •Gottgeweihte" • durch Christus selbst, mittels von ihm eingesetzter Zeichen 
(durch die gleichzeitig eine Befähigung für den entsprechenden Dienst mitgeteilt 

5 Das lateinische •consecrare" kommt von •sacer" (heilig) und besagt darum eigentlich 
•heilig machen" (sanctificare). Es ist somit gleichbedeutend mit dem griechischen •äyi6X,uv" 
von •ayiog" (heilig). 



Zur Sinndeutung der Marienweihe 255 

wird), in den übrigen kirchlichen Weihen aber durch die Kirche, kraft der ihr 
von Christus gegebenen Vollmacht6. 

Neben diesen •kirchlichen" Weihen im engeren Sinne gibt es noch solche im 
weiteren Sinne, so wenn Leo XIII. 1899 das ganze Menschengeschlecht oder wenn 
ein Bischof seine Diözese dem heiligsten Herzeh Jesu weiht. Auch eine solche Weihe 
wird von den betreffenden kirchlichen Obern als von Christus beauftragten Leitern 
der Kirche, zu der das ganze Menschengeschlecht wenigstens berufen ist, vorgenommen. 

Von all diesen Weihen ist die rein private Weihe zu unterscheiden, die der ein- 
zelne aus freiem Antrieb im eigenen Namen vornimmt, mag sie auch, wie bei der 
Weihe der Ordensleute durch die Ordensgelübde, von der Kirche anerkannt und im 
Namen Gottes entgegengenommen werden7. 

Das Wesen der Weihe bringt es mit sich, daß sie im vollen Sinne nur in bezug 
auf solche Gegenstände statthaft ist, über 'die der Betreffende frei verfügen kann, und 
soweit er frei darüber verfügen kann. Darum mißbilligt der Herr, daß man etwas 
als •Korban", d. h. als Weihegeschenk an Gott bestimmt, was man den Eltern zum 
Unterhalt schuldet (vgl. Mk 7,11). Daraus ergibt sich von vornherein, daß kein 
Mensch einen anderen ohne dessen freie Einwilligung so Gott weihen kann, daß 
dieser dadurch im Gewissen gebunden wäre, da keinem bloßen Menschen die letzte 
Verfügung über die Person des anderen zusteht. Das gilt auch von Eltern, die ihr 
Kind dem besonderen Dienst Gottes weihen. Eine solche Weihe kann nur den Sinn 
haben, daß die Eltern selbst auf ihre Belange, die ihnen in bezug auf das Kind zu- 
stehen, zugunsten Gottes verzichten und Gott bitten, es ganz in seinen Dienst zu 
nehmen, nicht aber, daß das Kind dadurch in seiner persönlichen freien Entschei- 
dung gebunden wäre. Darum ist auch die Weihe eines Klerikers durch den Bischof 
ohne dessen freie Einwilligung ungültig. Zwar ist bei den sakramentalen Weihen, 
d. h. der Diakonats-, Priester- und Bischofs-weihe, wie auch der Taufe und Firmung, 
der Weihende in erster Linie Christus, der als Gottmensch auch über die Person des 
Menschen gegen dessen Willen verfügen könnte. Aber in Achtung der personalen 
Entscheidung des Menschen will er ohne sie die Weihe nicht vollzogen wissen. 

Man kann darum mit Recht sagen, daß die sakramentale Weihe durch Christus die 
persönliche Weihe oder Hingabe des zu Weihenden an die Kirche und durch sie an 
Christus voraussetzt. Etwas Ähnliches gilt von den nicht sakramentalen Weihen 
von Personen, bei denen der Weihende in erster Linie die Kirche ist, an die sich je- 
mand zum besonderen kirchlichen Dienst und damit letztlich zum besonderen Dienst 
Gottes hingegeben hat. Absolut frei über eine Person verfügen kann nur Gott als 
der Schöpfer und darum unumschränkter Herr und Gebieter, der sich das letzte 
Verfügungsrecht vorbehalten hat; aber selbst er gebraucht dieses Recht nicht ohne die 

6 Von der •Weihe (benedictio constitutiva) ist die bloße •Segnung" (benedictio invo- 
cativa) von Personen und Sachen zu unterscheiden, d. h. ein von der Kirche festgelegter und 
in ihrem Namen von einem dafür bevollmächtigten Kleriker vollzogener Ritus, durdi den 
sie Gottes Segen auf die betreffenden Personen bzw. Sachen, und im letzten Falle indirekt 
auf die Personen, die diese Sachen gebrauchen, herabfleht, z. B. durch Segnung von Häusern, 
Feldern, Früchten, Speisen usw. Durch die Segnung wird die betreffende Person bzw. Sache 
nicht Gott geweiht und darum auch die Sache kein Sakramentale. 

' Durch diese Entgegennahme der Gelübde durch die Kirche steht die Weihe der Ordens- 
leute zwischen einer kirchlichen und einer rein privaten Weihe. 



256 Bernhard Brinkmann 

freie Einwilligung des Menschen, die er allerdings, ohne dessen Freiheit zu beein- 
trächtigen, wirksam herbeiführen kann. 

Wenn der Weihende über den Gegenstand der Weihe nicht frei verfügen kann, 
kann diese nur den Sinn der Bitte haben, Gott möge den Gegenstand der Weihe 
ganz zu eigen nehmen und nach seinem Belieben darüber verfügen. Das war z. B. 
der Fall, als Leo XIII. in seinem Rundschreiben •Annum Sacrum" vom 25. Mai 1899 
die Gläubigen aufforderte, mit ihm das ganze Menschengeschlecht dem heiligsten 
Herzen Jesu zu weihen8. Denn wenn auch dem Papst als Oberhaupt der Kirche ein 
entferntes Recht über das ganze Menschengeschlecht zusteht, insofern alle Menschen 
zur Kirche berufen sind, so kann das doch nicht von den einzelnen Gläubigen gelten. 
Die Weihe des ganzen Menschengeschlechtes kann darum in ihrem Munde nur den 
Sinn einer Bitte haben. 

Da die Weihe also eine freie Hingabe an Gott ist, kann der freie Wille den Ge- 
genstand der Weihe näher bestimmen. Darum kann auch die Weihe von Personen 
entweder eine schlechthinnige der ganzen Person sein oder nur eine durch eine Son- 
deraufgabe bzw. einen Sonderzweck bedingte und darum begrenzte. So ist die Per- 
son des Priesters durch die Priesterweihe zwar Gott geweiht, aber streng genommen 
nur in bezug auf die Sonderaufgaben des Priesters. Es ist also nicht so, daß für ihn 
als Mensch nicht noch Raum bliebe für Handlungen rein privater Natur. Ähnliches 
gilt von der Weihe an Gott durch die Ordensgelübde. Auch hier geht die Weihe zu- 
nächst nur auf das, was Gegenstand der Gelübde ist, der aber nicht alle Funktionen 
der menschlichen Persönlichkeit umgreift9. 

Ob die Weihe die ganze Person betrifft oder nicht, hängt von der Natur der Weihe 
bzw. von der Absicht des Weihenden ab. Dabei braucht sich die Weihe nicht nur auf 
Handlungen beziehen, zu denen der Mensch an sich nicht verpflichtet ist, sondern 
sie kann auch den Inhalt der Gebote Gottes zum Gegenstand haben, so daß der 
Mensch jetzt die Gebote nicht nur beobachten will, weil Gott es von ihm verlangt, 
sondern aus dem Verlangen, Gott um seiner selbst willen zu dienen. 

Wenn der Gegenstand der Weihe und sein Umfang ausschließlich von der freien 
Absicht (Intention) des Weihenden abhängt, ist auch der Umfang und Grad der Ver- 
pflichtung, die man durch die Weihe eingeht, allein durch diese Absicht (Intention) 
bestimmt. Es kann sein, daß es sich um eine bloße Bitte handelt, Gott möge den 
Gegenstand der Weihe, vielleicht die eigene Person, ganz zu seinem Dienste hin- 
nehmen. Dann geht der Weihende dadurch keine neue Verpflichtung ein. Etwas 
Ähnliches gilt, wenn mit dieser Bitte nur ein entsprechender Vorsatz von Seiten des 
Weihenden verbunden ist, ohne daß er sich durch ein förmliches Versprechen binden 
will. 

Anders liegt dagegen die Sache, wenn der Weihende durch ein eigentliches Ver- 
sprechen eine neue Bindung eingehen will, sei es der Kirche gegenüber, wie durch die 
Annahme einer kirchlichen Weihe, sei es direkt Gott gegenüber, wie durch ein 

8 Vgl. ASS 31 (1899) 649. 
• Das hindert jedoch nicht, daß eine Mißhandlung von Personen, die durch göttliche 

oder kirchliche Autorität geweiht sind, wie die Kleriker, oder deren Weihe an Gott von 
der Kirche als Stellvertreterin Gottes entgegengenommen ist, wie bei den Ordensleuten, als 
Entweihung oder Sakrileg zu gelten hat, da ja die Person Gott geweiht ist, wenn auch für 
sie selbst nicht alle ihre Handlungen unter diese Weihe fallen. 



Zur Sinndeutung der Marienweihe 257 

öffentliches oder privates Gelübde. In diesem Falle ist er natürlich unter Sünde durch 
seine Weihe gebunden. Wenn es weder aus der Natur der Sache, wie bei den Ge- 
lübden oder der Übernahme von kirchlichen Weihen, noch anderweitig feststeht, 
daß jemand sich unter Sünde durch die Weihe neu binden wollte, ist anzunehmen, 
daß er eine solche Bindung nicht eingegangen ist. Das gilt im allgemeinen, wenn 
jemand sich dem heiligsten Herzen Jesu oder der Gottesmutter weiht oder bei ähn- 
lichen Anlässen10. 

Man könnte fragen: Ist denn nicht die schlechthinnige Weihe der ganzen Person 
einfach eine Folgerung aus der Geschöpflichkeit des Menschen? Wenn wir nämlich 
als Geschöpfe alles, was wir sind und haben, Gott verdanken, so folgt daraus, daß 
wir ihm restlos gehören. Und weiter ergibt sich daraus, daß wir alles, was wir sind 
und haben, nur gebrauchen dürfen nach seinem Willen. Was kann also eine Weihe 
an Gott von Seiten des Menschen dem noch hinzufügen? • Richtig ist, daß wir auf 
Grund unserer Geschöpflichkeit gehalten sind, kein Geschöpf und keine unserer 
Fähigkeiten gegen den Willen Gottes zu gebrauchen. Aber Gott hat uns als Per- 
sonen, d. h. als Wesen mit persönlicher freier Entscheidung geschaffen >und den 
Gebrauch der Geschöpfe nicht in allem verpflichtend festgelegt, so daß hier tatsäch- 
lich noch ein weites Feld für die freie Entscheidung bleibt. Dazu kommt aber, daß die 
Anerkennung der Geschöpflichkeit und des verpflichtenden Willens Gottes noch 
keine Weihe an Gott bedeutet, selbst wenn sie mit dem Entschluß oder Vorsatz ver- 
bunden ist, diesen Willen zu erfüllen. Wesentlich für die Weihe ist die Freiwilligkeit 
und zwar nicht nur in dem Sinne, daß man freiwillig dem verpflichtenden Willen 
Gottes nachkommt, sondern daß man darüber hinaus aus dem Beweggrund der 
Gottesverehrung oder Religion, verbunden mit dem Beweggrund der Liebe zu Gott, 
sich zu der Hingabe an ihn und seinen Dienst entschließt. 

Die Weihe an Gott ist also, wie das Gebet (Anbetung), das Opfer und das Ge- 
lübde, durch das sie ja nach dem oben Gesagten z. T. zustande kommt, ein Akt der 
Gottesverehrung oder Religion, die zwar mit der Gottesliebe nicht schlechthin zusam- 
menfällt, jedoch ohne diese nicht denkbar ist. Die Liebe des sich Weihenden zu Gott 
aber ist seine Antwort auf die Liebe Gottes zu ihm. Wenn darum jemand aus dem 
Beweggrund der Gottesverehrung und Liebe zu Gott sich entschließt oder förmlich 
verspricht, seinem Dienste sich zu weihen, so ist damit notwendig mit einbeschlossen, 
daß der Betreffende aus denselben Beweggründen auch den verpflichtenden Willen 
Gottes nicht nur gezwungen, sondern freiwillig beobachten will, und durch diesen 
Beweggrund unterscheidet sich die 'Weihe auch in bezug auf die pflichtmäßigen 
Handlungen von einem bloßen Vorsatz, der als solcher nur auf die Erfüllung des 
göttlichen Willens geht, ohne den Beweggrund näher zu bestimmen. 

Wie aber unterscheidet sich die Weihe vom Gelübde? • Einmal schon dadurch, 
daß nicht jede Weihe notwendig ein Gelübde einschließt. Ferner dadurch, daß sie 
auch dann, wenn sie durch ein Gelübde, d. h. ein Gott gemachtes Versprechen 
zustande kommt, nicht förmlich in diesem Versprechen besteht, sondern in der 
freien Hingabe an Gott und seinen Dienst, die durch das Gelübde ihren Ausdruck 
findet. 

10 Wenn in Liedern und Weiheformeln vielfach auch Ausdrücke wie •geloben", •ver- 
sprechen", •schwören" und dgi. gebraucht werden, sind diese offenbar nicht im strengen 
Sinne des Wortes zu nehmen. 



258 Bernhard Brinkmann 

Weil die Weihe an Gott als liebende Hingabe an ihn und seinen Dienst mit- 
bedingt ist durch die Betrachtung seiner Liebe zu uns, ist damit tatsächlich meistens 
auch das vertrauensvolle Sichüberlassen an seine liebevolle Vorsehung und ein Sich- 
empfehlen in seine Vaterliebe und Vatersorge verbunden, in der festen Über- 
zeugung, bei ihm in allen Lebenslagen und Prüfungen geborgen zu sein, obgleich 
die Weihe als solche darin nicht besteht. 

2. Weihe an Jesus und an sein heiligstes Herz 

Bisher war nur von der Weihe an Gott als einem besonderen Akt der Gottesver- 
ehrung und Gottesliebe die Rede. Nun ist aber in den letzten Jahrhunderten in der 
Kirche an Stelle der Weihe an Gott mehr und mehr die Weihe an Jesus und vor 
allem an sein heiligstes Herz aufgekommen. Ist damit nicht gesagt, 'daß gegenüber 
der theozentrischen eine mehr christozentrische Richtung der Frömmigkeit in den 
Vordergrund getreten ist? Wenn es sich dabei um eine Weihe an Christus als die 
zweite göttliche Person handelte, wäre der Unterschied natürlich nicht groß. Aber 
schon die nähere Bestimmung der Weihe als einer solchen an das heiligste Herz Jesu 
deutet an, daß Christus hier nicht so sehr als Gott, sondern als Gottmensch gemeint 
ist. Wir sprechen absichtlich nicht von dem •Menschen" Jesus, sondern von dem Gott- 
menschen, um dem nestorianischen Mißverständnis vorzubeugen, als wenn es eine 
menschliche Person in Christus gäbe; denn Weihe besagt ja nicht Hingabe an die 
Natur, sondern an die Person. In Christus gibt es aber nur eine, und zwar die zweite 
göttliche Person, die freilich seit ihrer Menschwerdung gleichzeitig wirklich Mensch 
ist. Christus ist also nur Mensch als Gottmensch. 

Wie kann jedoch von einer Weihe als Akt der Gottesverehrung im oben ausge- 
führten Sinne in bezug auf Christus als Gottmenschen die Rede sein? • Diese 
Schwierigkeit schwindet, wenn man bedenkt, daß ja auch die Menschheit Jesu auf 
Grund der personhaften Einheit (unio hypostatioa) mit der zweiten göttlichen Per- 
son anbetungswürdig ist. Darum ist auch eine Weihe an den Gottmenschen ohne 
weiteres eine Weihe an die zweite göttliche Person. Mit anderen Worten: eine Weihe 
an Christus als Menschen ist ohne weiteres eine Weihe an Christus als Gott. Auf 
Grund dieser personhaften Einheit kann Paulus ja sagen, daß der Vater Christus 
als dem Gottmenschen alles unterworfen habe (vgl. 1 Kor 15,25•28), so daß ihm 
auch als solchem die Hingabe der Weihe rechtmäßig zukommt. Daß Paulus hier von 
der Unterordnung des Alls unter den Gottmenschen oder Christus als Menschen 
spricht, liegt auf der Hand; denn als Gott war ihm von Ewigkeit her alles ebenso 
unterworfen wie dem wesensgleichen Vater. Das betont auch Pius XL, wenn er sagt: 
•Nur insofern Christus Mensch ist, kann man sagen, daß er vom Vater ,die Macht, 
die Ehre und das Reich' (Dan 7,13 f.) erhalten hat; als das Wort Gottes, eines 
Wesens mit dem Vater, hat er notwendig alles mit dem Vater gemeinsam und darum 
auch die höchste und unbedingteste Herrschaft über alles Geschaffene"11. Durch die 
Weihe an den Gottmenschen oder an Christus als Menschen wird also der Weihe an 
Gott kein Abbruch getan; denn sie ist nach dem Gesagten zugleich eine Weihe an die 
zweite göttliche Person und damit an Gott. 

11 Rundschreiben Pius XI. •Quas primas" vom 11. Dezember 1925 über das Königtum 
Christi (AAS 17 [1925] 595). 



Zur Sinndeutung der Marienweihe 259 

Die oben erwähnte Verschiebung der kirchlichen Frömmigkeit vom Theozentri- 
schen zum Christozentrischen besagt darum keinen sachlichen Unterschied, sondern 
nur eine stärkere Berücksichtigung und Betonung der Stellung Christi auf Grund 
der Menschwerdung des Gottessohnes. Daß die Weihe an Jesus uns näher liegt als 
die Weihe unmittelbar an Gott selbst, wird man leicht verstehen, wenn man be- 
denkt, daß der Beweggrund der Weihe an Gott zwar die Gottesverehrung, aber in 
Verbindung mit der Liebe zu Gott auf Grund der erfahrenen Liebe Gottes zu uns 
ist, wie oben ausgeführt wurde. Diese Liebe Gottes zu uns ist aber vor allem in dem 
sich für uns opfernden Gottmenschen sichtbar geworden (vgl. Joh 15,13). Darum ist 
es ganz natürlich, daß auch unsere Gegenliebe zunächst auf ihn geht und in einer 
Weihe an ihn ihren Ausdruck findet. 

Warum spricht man dann aber nicht einfach von einer Christus- oder Jesus-Weihe, 
sondern von einer Weihe an das Herz Jesu? Die Weihe ist ein personaler Akt, d. h. 
sie geht auf die Person dessen, dem man sich weiht. Darum liegt es nahe, bei der 
Weihe an Christus gerade das hervorzuheben, was idas Charakteristische seiner Per- 
sönlichkeit in ihrer menschlichen Erscheinung ausmacht, und das ist die innere Ge- 
sinnung, vor allem die Gesinnung der Liebe, in der ja nach Rom 13,9 alle anderen 
Tugenden zusammengefaßt sind. Diese innere Gesinnung und Empfindung des 
Menschen hat nicht nur das Alte Testament schon mit dem Ausdruck •Herz" (leb) 
bezeichnet, auch das Neue Testament spricht in diesem Sinne immer wieder vom Her- 
zen (xaßöia)- So sagt Jesus von sich, er sei sanft und demütig von Herzen (Mt 11,29); 
aus dem Herzen kommen die bösen Gedanken (Mt 15,18); Gott sollen wir lieben aus 
dem ganzen Herzen (Mk 12,30); Gott kennt die Herzen der Menschen (Lk 16,25); 
die Liebe kommt aus einem reinen Herzen (1 Tim 1,5); Paulus spricht von einer Be- 
schneidung des Herzens (Rom 2,29) usw. Auch wir sagen heute noch, um die Ge- 
sinnung eines Menschen zu bezeichnen: •Er hat ein gutes, ein edles oder auch ein 
hartes Herz", oder wir sprechen davon, daß einer den anderen in sein Herz ge- 
schlossen habe, d. h. ihn mit besonderer Liebe und Sorge umfange. Das Herz ist 
also auch im heutigen Sprachgebrauch noch das Sinnbild oder Symbol der inneren 
Gesinnung eines Menschen, vor allem der Liebe; man kann auch sagen: es ist das 
Charakteristische seiner Persönlichkeit. Wer also vom Herzen Jesu spricht, will da- 
mit gerade das Charakteristische seiner Persönlichkeit, d. h. seine innere Gesinnung, 
vor allem seine gottmenschliche Liebe hervorheben, wie sie nach außen in Erschei- 
nung tritt. Darum besagt •Herz Jesu" sachlich nichts anderes als •liebevoller Jesus". 

Daß es sich gerade um die liebevolle und nicht die gerechte und gestrenge Ge- 
sinnung Jesu handelt, kommt durch das Beiwort •dulce" bzw. •dulcissimum" (italie- 
nisch •dolce", französisch •doux") zum Ausdruck, das im Deutschen entsprechen- 
der mit •liebreich" oder •liebevoll" als mit •süß" wiedergegeben wird. Eine Weihe 
an das •liebevollste Herz Jesu" ist also schlechthin gleichbedeutend mit einer Weihe 
an den •liebevollsten Jesus". 

In dieser liebevollen Gesinnung Jesu ist uns aber auch die Erlöserliebe Gottes 
greifbar geworden (vgl. Tit 3,4•7), so daß eine Weihe an das Herz Jesu zugleich 
eine dankbare Hingabe an den uns in und durch Christus erlösenden Gott ist, der 
auf Grund dieser Erlösung einen neuen Anspruch auf uns hat, an dem auch der Gott- 



260 Bernhard Brinkmann 

mensch nicht nur auf Grund seiner personhaften Einheit mit dem Vater, sondern 
auch auf Grund seiner Eriösertat teilnimmt. 

Mit dem Ausdruck •liebreiches" bzw. •liebevolles Herz Jesu" ist die liebevolle 
Gesinnung Jesu zugleich auch als der Beweggrund der Weihe hervorgehoben. Ge- 
rade dieser Gesinnung will man ja durch die Weihe entsprechen. Weil sie aber 
von den Menschen mit so viel Kälte und Undank vergolten wird, schließt die Weihe 
an das Herz Jesu folgerichtig auch die Absicht der Sühne und Genugtuung ein. 

Gleichzeitig aber weiß sich der Mensch, der sich dem Herzen Jesu, d. h. dem 
liebevollen Jesus, geweiht hat, in dessen Liebe geborgen. Darum ist mit der Weihe 
an ihn immer auch eine vertrauensvolle Empfehlung an ihn verbunden. Aus diesem 
Grunde hat Leo XIII. gerade in schwerer Zeit die Kirche und das ganze Menschen- 
geschlecht dem heiligsten Herzen Jesu geweiht, und darum wird diese Weihe jedes 
Jahr am Christkönigsfeste in der ganzen Kirche erneuert. Im Munde der Gläubigen, 
denen ja keinerlei Vollmacht über die Kirche und noch weniger über das ganze 
Menschengeschlecht zukommt, kann diese Weihe nur den Sinn haben • soweit 
es sich nicht jeweils nur um die eigene Person des Weihenden handelt •, der liebe- 
volle Jesus möge die Kirche und das ganze Menschengeschlecht mit seiner Gnade 
so beeinflussen, daß sich alle Menschen freiwillig ihm und seinem Dienste weihen 
und bei ihm geborgen sind. 

Wir sprechen aber nicht nur von einer Weihe an das •liebevollste Herz Jesu" 
(dulcissimum cor Jesu), sondern auch und vielleicht noch öfter von einer Weihe 
an das •heiligste Herz Jesu" (cor Jesu sacratissimum). Heilig (sacrum) heißt gott- 
geweiht. Jesus aber ist heilig oder gottgeweiht vor allem auf Grund seiner per- 
sonhaften Einheit (unio hypostatica) mit der zweiten göttlichen Person, so daß 
eine Weihe an das heiligste Herz Jesu besagt, daß es sich im tiefsten Grunde um 
eine Weihe an Jesus auf Grund seiner innigen Beziehungen zu Gott und darum 
letztlich um eine Weihe an die zweite göttliche Person und damit an Gott selbst 
handelt, der gerade in seiner herablassenden Liebe und Menschenfreundlichkeit in 
dem Gottmenschen sichtbar geworden ist (vgl. Tit 2,11). Damit diese Beziehung 
auf die Person Jesu bei der Herz-Jesu-Verehrung nicht aus dem Auge verloren 
wird, mißbilligt die Kirche heute die Darstellung des Herzens Jesu getrennt von 
seiner ganzen Person12. 

3. Weihe an Maria und an ihr unbeflecktes Herz 

Die Weihe an Jesus und an sein liebevollstes bzw. heiligstes Herz hat dem- 
nach auf Grund der personhaften Einheit seiner menschlichen Natur mit der zwei- 
ten göttlichen Person, sowie auf Grund seiner Stellung im Erlösungswerk dog- 
matisch ihre volle Berechtigung. Aber wie steht es mit einer Weihe an Maria, die 
sowohl im aszetischen Schrifttum der letzten Jahrhunderte wie in päpstlichen Ver- 
lautbarungen vielfach empfohlen wird und in der Kirche immer mehr in Gebrauch 
gekommen ist? Man denke nur an die Marienweihe in den marianischen Kongre- 
gationen, durch die der Sodale Maria für sein ganzes Leben zur Herrin, Beschütze- 
rin und Mutter erwählt, oder an die Marienweihe der Schönstattbewegung oder an 

12 Zu den vorstehenden Ausführungen vgl. die Enzyklika Leos XIII. •Annum Sacrum" 
vom 25. 5. 1899 (ASS 31 [1899] 646•651) und die von ihm vorgeschriebene und von 
Pius XI. erweiterte Weiheformel (ebd. 651). 



Zur Sinndeutung der Marienweihe , 261 

das bekannte Weihegebet: •0 meine Herrin, o meine Mutter! Dir bringe ich mich 
ganz dar und, um Dir meine Hingabe zu bezeigen, weihe ich Dir heute meine Augen, 
meine Ohren, meinen Mund, mein Herz, mich selber ganz und gar. Weil ich denn nur 
Dir gehöre, gute Mutter, bewahre mich, beschütze mich als Dein Gut und Dein Eigen- 
tum". Endlich ist hier die Weihe der ganzen Welt an das unbefleckte Herz Mariens 
durch Pius XII. am 31. Oktober 1942 zu nennen. Hier sagt der Heilige Vater: •Dir 
und Deinem unbefleckten Herzen empfehlen, übergeben und weihen Wir (affidiamo, 
rimettiamo, consecriamo) als gemeinsamer Vater der großen christlichen Familie, 
als Statthalter dessen, idem alle Gewalt im Himmel und auf Erden gegeben ist, und 
von dem Wir die Sorge für alle Seelen auf der ganzen Welt empfangen haben, die 
mit seinem Blute erlöst sind, in dieser tragischen Stunde der menschlichen Geschichte 
nicht nur die heilige Kirche, den mystischen Leib Deines Jesus . . ., sondern auch die 
ganze von wilder Zwietracht zerrissene, in der Glut des Hasses versengte und ein 
Opfer der eigenen Bosheit gewordene Welt .. . Endlich wie die Kirche und das 
ganze Menschengeschlecht dem Herzen Deines Jesus geweiht worden sind, damit 
er dadurch, daß sie auf ihn ihre ganze Hoffnung setzen, für «sie ein Zeichen und Un- 
terpfand des Sieges und der Rettung sei, so sollen sie von heute an in gleicher Weise 
für immer Deinem unbefleckten Herzen geweiht sein (consecrati), Mutter und Köni- 
gin der Welt, damit Deine Liebe und Deine Schutzherrschaft den Triumph des Rei- 
ches Gottes beschleunige, und alle Völker befriedet untereinander und mit Gott 
Dich seligpreisen . . ."13. 

Wie kann aber von einer Weihe an Maria, d. h. von einer vollständigen Hingabe 
an ihre Person und ihren Dienst die Rede sein, da sie doch ein bloßes Geschöpf ist 
und nicht einmal einen Platz in der Hierarchie der Kirche einnimmt? • Eines ergibt 
sich aus dieser Tatsache von vornherein, daß ein wesentlicher Unterschied bestehen 
muß zwischen der Weihe an Gott bzw. an den Gottmenschen und einer Weihe an 
Maria, und zwar ebenso wesentlich wie der Unterschied zwischen der Anbetung 
Gottes und der Verehrung der Heiligen. Wie die Verehrung der Heiligen nie ab- 
solut, sondern nur relativ sein kann, d. h. letztlich immer auf Gott geht, dessen 
Werk ihre Heiligkeit ja ist, so ist auch eine Weihe an Maria begründet in ihrer 
Beziehung zu Gott und zum Gottmenschen und ist darum letztlich eine Weihe an 
Gott bzw. an Christus, denen sie ihre Würde und Stellung im Heilsplan verdankt. 

Pius XII. gibt in der oben angeführten Weihe an das unbefleckte Herz Mariens vor 
allem zwei Titel für die Weihe an Maria an: Sie ist die Mutter und die Königin der 
Welt. Als Mutter des Erlösers ist sie auch die Mutter der Erlösten, d. h. der Be- 
stimmung nach aller Menschen; denn Christus hat für alle Menschen sein Erlösungs- 
werk vollbracht, und so steht sie als die zweite Eva, d. h. Mutter der Lebendigen, wie 
schon die Väter vielfach betonen, an der Seite des zweiten Adam, der ja nach Paulus 
Christus ist. Darum hat der sterbende Erlöser am Kreuze in Johannes uns alle auf 
sie hingewiesen: •Siehe da deine Mutter!" Als Mutter hat sie aber auch Mutterrechte 
über uns, die freilich den Rechten Gottes vollständig untergeordnet sind, da sie ja 
als Mutter nur Beauftragte und Stellvertreterin Gottes ist, ähnlich wie die irdische 
Mutter ihrem Kinde gegenüber. Wer sich aber dem Stellvertreter Gottes als solchem 
weiht, der weiht sich Gott. 

13 AAS 34 (1942) 324 f. 



262 Bernhard Brinkmann 

Dasselbe gilt von ihrer Würde als Königin der Welt. Audi sie ist begründet in 
ihrem Verhältnis zu Christus, dem Gottmenschen, der vor Pilatus bekannt hat: •Ja, 
ich bin ein König!" Wenn aber Christus König ist, dann ist die im Erlösungswerk 
ihm zur Seite gegebene bräutliche Gottesmutter Königin, wenn natürlich auch ganz 
in Abhängigkeit von ihm. 

Wie aber das Kind, das seine Mutter ehrt, ihr seine Liebe schenkt und sich ganz 
in ihren Dienst stellt, dadurch Gott nichts entzieht, sondern im Gegenteil gerade den 
Willen Gottes erfüllt, dessen Stellvertreterin es ja in der Mutter sieht und ehrt • 
dasselbe gilt von dem Verhältnis des Untertanen zu seiner Königin •-, so entzieht 
auch der Christ, der sich Maria als Mutter und Königin weiht, dadurch Gott und 
Christus, dem König, nichts. Im Gegenteil, er erfüllt dadurch den Wunsch und 
Willen Gottes und Christi und ehrt sie dadurch selbst. Weihe an Maria bleibt also 
letztlich eine Weihe an Christus und an Gott selbst. 

Dazu kommt, daß die Weihe an Maria in ihrer konkreten Gestalt weithin durch 
das mittelalterliche Ritterideal vom Minnedienst beeinflußt sein dürfte. Wie der 
Ritter seine besondere Verehrung und seine Dienste einer von ihm erkorenen hohen 
Frau widmete, so erkor etwa Ignatius von Loyola nach seiner Bekehrung Maria, Un- 
sere Liebe Frau, als seine Herrin und hielt zum Zeichen dafür in der Nacht vor dem 
Feste ihrer Verkündigung vor ihrem Bilde auf dem Montserrat Ritterwache. Der- 
selbe Gedanke des Minnedienstes im Verhältnis zu Unserer Lieben Frau •die Be- 
zeichnung •Unsere Liebe Frau" ist ja offenbar selbst dem Minnedienst entnommen 
• liegt auch der Marienweihe in den marianischen Kongregationen sowie dem 
Weihegebet: •O meine Herrin, o meine Mutter!" zugrunde. Wie nun der Minne- 
dienst den Ritter keineswegs der Gefolgschaftspflicht gegenüber seinem Herrn ent- 
band, zu dem er vielleicht in einem Vasallenverhältnis stand • mit dem man die 
Weihe an Gott bzw. an Christus vergleichen könnte •, ebensowenig entbindet auch 
die Weihe an Maria ihren Verehrer seiner Verpflichtung Gott und Christus gegen- 
über. Im Gegenteil, je rückhaltloser sich jemand dem Dienste Mariens weiht, desto 
treuer und gewissenhafter wird er auch ihre Mahnung erfüllen: •Alles, was er, 
Christus, euch sagen wird, das tuet!" 

Die Weihe an Maria tut also Gott und Christus keinen Abbruch, selbst wenn sie 
im Sinne der vollkommenen Andacht zu Maria des hl. Ludwig Maria Grignion de 
Montfort vorgenommen wird, durch die sich der Mensch mit allem, was er ist und 
hat, als •servus", d. h. als Sklave der Gottesmutter schenkt; denn es bleibt diese 
Hingabe an Maria notwendig immer innerhalb der durch die Natur der Sache und 
die Stellung Mariens gegebenen Grenzen1*. 

Man könnte fragen: Warum denn diese Weihe an Maria, wenn es ja doch letzt- 
lich nur eine Weihe an Gott bezw. an Christus ist? Warum dann nicht lieber un- 

14 Der hl. Ludwig Maria Grignion de Montfort sagt ausdrücklich: •Je mehr eine Seele 
Maria geweiht ist, desto mehr ist sie Jesus Christus geweiht" (Das goldene Buch der voll- 
kommenen Andacht zu Maria. 13 Aufl., Konstanz 1948, Kanishiswerk, S. 87), und wenn 
er an anderer Stelle betont, daß es hillig sei, wenn man sich ganz dem Dienste Mariens 
geweiht habe, wie ein ihr treu ergebener Diener und Sklave alles für sie zu tun, fügt er 
doch gleich bei: •Das will nicht heißen, daß man die Mutter Gattes als das letzte Ziel 
seines Dienstes auffaßt, denn Jesus Christus allein ist unser Endziel, sondern als das 
nächste Ziel, als seinen geheimnisvollen Wirkungskreis und das leichte Mittel, zu ihm 
zu gelangen" (ebd. 193). 



Zur Sinndeutung der Marienweihe 263 

mittelbar und allein die Weihe an Gott oder an das heiligste Herz Jesu in dem 
Sinne, wie es oben dargelegt wurde? Was kann eine Weihe an Maria darüber 
hinaus noch für eine Bedeutung haben? • Mit demselben Recht könnte man fragen: 
Was kann die Verehrung und Anrufung der Heiligen, vor allem Mariens, über die 
Anbetung Gottes und Christi hinaus noch für einen Sinn haben? Wie wir in den 
Heiligen das besondere Gnadenwirken und die Gnadenführung Gottes verehren 
und sie um ihre Fürbitte anrufen, weil wir davon überzeugt sind, daß Gott nun 
einmal Menschen als Werkzeuge seiner Gnadenvermittlung in seinen Heilsplan auf- 
genommen hat, so erkennen wir auch in der Weihe an Maria den konkreten Heils- 
plan Gottes an, der Maria uns zur Mutter und Königin gegeben hat. Wenn wir 
aus dieser Tatsache durch die besondere Weihe an Maria die Folgerungen ziehen, 
erfüllen wir damit nur den Wunsch und die Absichten Gottes selbst. 

Aber deutet Pius XII. in der Weihe des Menschengeschlechtes an das unbefleckte 
Herz Mariens nicht doch an, daß diese Weihe gewissermaßen ein Gegenstück und 
eine Ergänzung zu der Weihe an das heiligste Herz Jesu ist, wenn er sagt: •Wie die 
Kirche und das ganze Menschengeschlecht dem Herzen Deines Jesus geweiht worden 
sind ..., so sollen sie von heute an in gleicher Weise für immer Deinem unbefleck- 
ten Herzen geweiht sein." • Sie ist nur in dem Sinne eine Ergänzung und ein Ge- 
genstück dazu, als die Weihe an das heiligste Herz Jesu dadurch noch vollkommener 
wird, daß die Menschen sich seinem Wunsch gemäß auch idem unbefleckten Herzen 
seiner Mutter weihen, die er als seine Stellvertreterin uns zur Mutter und Königin 
gegeben hat, genau so wie der König dadurch mehr geehrt wird, daß die Untertanen 
auch der Königin besonders ergeben sind. 

Wenn somit eine Weihe an Maria dogmatisch durchaus berechtigt ist und ganz 
der Stellung Mariens im Heilsplan Gottes entspricht, dann kann man mit demselben 
Recht, mit dem man von einer Weihe an das Herz Jesu spricht, auch von einer 
Weihe an das Herz Mariens sprechen. Sie besagt nichts anderes als eine Hingabe an 
die Person Mariens auf Grund ihrer liebenden Gesinnung Gott und den Menschen 
gegenüber, und damit verbunden eine vertrauensvolle Empfehlung in ihre mütter- 
liche Liebe und Sorge. Darum spricht Pius XII. in der Weihe des Menschengeschlech- 
tes an das unbefleckte Herz Mariens auch von einem •Anvertrauen" (affidare), einem 
•Übergeben" (rimettere) und einem •Weihen" (consecrare) der ganzen von Zwie- 
tracht zerrissenen Welt15. 

Es bleibt nur noch die Frage, warum der Papst von einer Weihe an das unbefleckte 
Herz (cor immaculatum) Mariens spricht, während wir (gewöhnlich von einer Weihe 
an das liebevollste oder heiligste Herz Jesu (cor dulcissimum bzw. sacratissimum) 
reden. Man wird wohl sagen müssen, daß die Redeweise in beiden Fällen ohne 
weitere Reflexion einfach aus dem gläubigen Empfinden zustande gekommen ist. 
Wie es aber nach dem oben Gesagten durchaus berechtigt und sinnvoll ist, von der 
Weihe an das liebevollste bzw. heiligste Herz Jesu zu sprechen, weil dadurch die 
Person Jesu in ihrer inneren Gesinnung und in ihrer Beziehung zu Gott näher charak- 
terisiert wird, so gilt etwas Ähnliches von der Weihe an das unbefleckte Herz Ma- 
riens. Damit wird nämlich gesagt, daß es sich bei Maria nicht um ein später von 
Gott begnadetes und darum sündenreines Menschenkind handelt, wie bei anderen 

15 AAS 34 (1942) 324. 



264 Bernhard Brinkmann 

Heiligen, so daß man, wie es früher vielfach Brauch war, vom reinsten, nicht aber 
vom unbefleckten Herzen Mariens hätte sprechen können, sondern daß Gott dieses 
Menschenkind mit Rücksicht auf seine Stellung im Heilsplan in so einzigartiger 
Weise begnadet hat, daß es in Voraussicht der Erlösungsverdienste Christi auch von 
der Erbsünde bewahrt geblieben ist. Weihe an das unbefleckte Herz Mariens besagt 
also Weihe an diejenige, die Gott vom ersten Augenblick ihres Lebens auf das innig- 
ste verbunden war und immer verbunden geblieben ist; mit anderen Worten: die 
selbst ganz Gott geweiht war, wenn auch auf andere Weise als der Gottmensch. 
Wie dieser Gott geweiht war (sacer) auf Grund der personhaften Einheit mit der 
zweiten göttlichen Person, so daß wir vom heiligsten, d.h. ganz Gott geweihten 
Herzen Jesu sprechen, so war Maria gottgeweiht (sacra) auf Grund ihrer unbe- 
fleckten Empfängnis, -so daß wir vom unbefleckten Herzen Mariens sprechen, d. h. in 
ihr war nichts, was sich irgendwie trennend zwischen sie und Gott hätte stellen und 
damit ihre Weihe an ihn hätte behindern können. Durch die Bezeichnung •heilig- 
stes Herz Jesu" bzw. •unbeflecktes Herz Mariens" wird darum angedeutet, daß in 
beiden Fällen die Weihe an diese Herzen letztlich eine Weihe an Gott ist. 

Wir können also zusammenfassend sagen: Wenn in der gegenwärtigen Heils- 
ordnung der Grundsatz gilt •per Mariam ad Jesum et per Jesum ad Patrem" (durch 
Maria zu Jesus und durch Jesus zum Vater), dann ist es ganz entsprechend, nicht nur 
bittend durch Maria zu Jesus und durch ihn zum Vater zu gehen, sondern auch die 
Weihe an Gott durch die Weihe an Maria und an Christus bzw. an das unbefleckte 
Herz Mariens und das heiligste Herz Jesu vorzunehmen. In dem Grade, in dem die 
Weihe der ganzen Menschheit an das unbefleckte Herz Mariens nicht nur ausge- 
sprochen, sondern von den einzelnen in ihrem Leben verwirklicht wird, werden die 
Menschen auch wieder darauf bedacht sein, sich und ihr Leben, wie Maria es getan 
hat, ganz Christus und Gott zu weihen, und so beitragen, den Schöpf ungs- und Heils- 
plan Gottes, d. h. die Verherrlichung Gottes und die Aufrichtung seines Reiches auf 
Erden zu verwirklichen. Dabei werden sie sich geborgen fühlen in der Mutterliebe 
und -sorge Mariens, in der Erlöserliebe des Herrn und in der liebevollen Vor- 
sehung des Vaters mitten in den wirren Zeitverhältnissen und in dem Dunkel, 
das über die Zukunft hienieden ausgebreitet liegt; denn sie wissen, daß Weihe an 
Gott letztlich zwar immer, wie bei Jesus und Maria, Opferweihe ist, daß aber Gott 
sich an Großmut nicht übertreffen läßt. Er wird das Opfer, id. h. die Weihe an ihn, 
mit der Verherrlichung beantworten, in der er sich selbst der ihm geweihten Seele 
zu ewigem, beglückendem Besitz schenken wird16. 

16 Vgl. zu der ganzen Frage auch die gute Zusammenstellung •Worte des Heiligen Vaters 
über den Charakter der Marienweihe" (Kölner Pastoralblatt 6 [1954] 53•55) und den 
klärenden Beitrag von E. Zeitler S. V.D., Der Papst zur Wellweihe (ebd. 77•81). 




