Formung des Ordensnachwuchses heute

Von Dominikus Thalhammer S. ], St. Andra i. L., Kérnten

Was hier geboten wird, sind nur einige Gedanken und Erfahrungen, nichts Er-
schopfendes und wohl auch nichts Allgemeingiiltiges, aber vielleicht ein paar Hilfen
und Winke fiir diejenigen, die es angeht und denen das verantwortungsschwere
Amt der Heranbildung des Ordensnachwuchses zugefallen ist. Gedacht ist zuerst
an mannliche Orden apostolischer Pragung, doch wird sich manches auch auf andere
Ordenstypen und Frauengenossenschaften anwenden lassen. Beriicksichtigt ist fast
ausschlieflich die erste Ordensausbildung, das Noviziat. ’

Das Zielbild

Der Zweck des Noviziates ist nach dem kirchlichen Gesetzbuch aufler der Berufs-
prifung die theoretisch-praktische Einfilhrung und Einiibung in das Ordensleben
gemafl dem besonderen Institut und dem Geist, der jeder Ordensgemeinschaft
eigentiimlich ist. Das Kirchenrecht (Can. 565, § 1) nennt im einzelnen folgende Auf-
gaben: Gebetserziehung, Einfithrung in die Verpflichtungen, die mit den Geliib-
den und mit dem Leben in einer religidsen Gemeinschaft verbunden sind, asze-
tisch-charakterliche Formung nach der positiven Seite der Tugend, wie nach der
negativen, der Bekampfung der Fehler hin, Beherrschung der Leidenschaften. Der
junge Ordensanwarter mufl im Verlauf des Noviziates so in die neue Lebensform
hineinwachsen, dafl sie ihm gewissermaflen zur zweiten Natur wird. Das vollzieht
sich selbstverstindlich nicht durch einen bloff aufleren Drill, der keinen Bestand
hitte — wiewohl eine gewisse Gewdhnung nicht zu umgehen und gerade heute
nicht selten eine versaumte Kinderstube nachzutragen ist —, sondern dadurch,
daff der angehende Ordensmann die Idee des Ordens mit Geist und Herz zu er-
fassen und nach seiner persdnlichen Eigenart an seinem Leben auszuprigen sich
bemiiht. Es geht darum nicht an, ihn blof mit einer Menge von Regeln und Vor-
schriften zu erdriicken, die er nicht iiberschauen und in eine innere Einheit bringen
kann, es mufl ihm vielmehr gezeigt werden, wie alle Einzelforderungen der Kon-
stitutionen und der Ordensspiritualitit aus dem Christusbild des Stifters und der
daraus abgeleiteten Ordensidee mit innerer Folgerichtigkeit hervorgehen und von
ihm getragen werden, so daf}, wer das eine bejaht, notwendigerweise auch das
andere bejahen mufi. Sind zuviel Vorschriften oder werden die einzelnen Regeln
nicht geniigend im Ordensgedanken verankert, so wird man sie vielleicht wihrend
des Noviziats noch mehr oder weniger geduldig hinnehmen, um sie spater desto
radikaler abzuschiitteln. Es gibt kaum ein wirksameres Mittel, zur Verantwortungs-
losigkeit und zur Bagatellisiecrung echter Pflicht zu erziehen als solche Uberbela-
stung. Nur eine klar erfafite und mit Liebe umfafite Zielgestalt ist imstande,
ein Ordensleben innerlich zu tragen, und bietet die Gewdhr, dafl der einzelne in
der wedhselnden Situation des Lebens, die sich in kein noch so vollkommenes Ge-
setz einfangen 14f}t, fihig sein wird, sich aus dem Geist heraus richtig zu entschei-
den.



266 Dominikus Thalhammer

Jeder Orden, der sich seiner eigenen Sendung bewufit ist, mufl zur Liebe zur eige-
nen Wesensart €rziehen, Dabei ist heute ein doppeltes Extrem zu vermeiden. Man
darf erstens aus dem Orden keine Kirche in der Kirche machen; vielmehr mufl be-
reits der angehende Ordensmann dazn angehalten werden, in seinem Orden und
dessen Wirksamkeit nur einen Teil der Weltkirche und eine Gliedfunktion am
mystischen Herrenleib zu sehen. Nicht das Prestige und der Nutzen des Ordens, son-
dern Gottes Ehre und der Nutzen der Gesamtkirche miissen oberste Norm alles
Handelns fiir jede kirchliche Genossenschaft sein. Der engere Zusammenschluf§
aller Orden nnter sich und mit dem Weltklerus wird in Zukunft infolge des wach-
senden Kriftemangels immer dringlicher werden. Dafir mufl bereits von den
ersten Anfingen des Ordenslebens an durch die Pflege cchter Hochschdtzung des
Weltklerus und der iibrigen Orden vorgearbeitet werden. Denn jede Einengung
des Horizonts-auf den eigenen Orden fithrt die Gefahr eines geistlichen Isolatio-
nismus mit sich und gefdhrdet die Zusammenarbeit zum Schaden der Kirche. Auf
der anderen Seite droht heute bei der allgemeinen Nivellierung aller Unterschiede
auch die andere Gefahr der geistlichen Standardisierung, die Orden und Welt-
klerus praktisch auf eine Einbeitsform zuriickfihren will. Dadurch bringt man
nicht nur die Kirche um den inncren Reichtnm ihrer verschiedenen christlichen
Existenzformen, die der Heilige Geist selbst in ihr erweckt hat; die Orden selberunter-
graben sich auf diese Weise ihre eigene Daseinsberechtigung. Tatsdchlich iiben
religiose Genossenschaften ohne charakteristisches geistiges Profil heute kaum mehr
eine Anzichungskraft auf die Jugend aus.

Ein klares Wesensbild des Ordens und die rechte Erfassung seiner Stellung und
Aufgabe in der kirchlichen Situation der Gegenwart bringt erst Linie in das innere
Leben und spiter in die Wirksamkeit des Religiosen. Sie zwingt auch zur not-
wendigen Selbstbescheidung und bewahrt vor ungerechter Beurteilung anderer re-
ligioser Genossenschaften und ihrer Wirksambkeit.

Und noch aus einem anderen Grund ist es wichtig, dem jungen Ordenskandi-
daten ein fest umrissenes Richtbild seines Ordens auf den Lebensweg mitzugeben.
Wie die Kirche, so hat auch jeder Orden bei lingerem Bestand seine innere Or-
ganisation immer mehr ausgebaut. Diese notwendige Entwicklung bringt jedoch
auch die Gefahr einer gewissen Verrechtlichung der Ordensidee mit sich, die den
Geist der ersten Stiftung leicht iiberdeckt. Darum ist es eine der wichtigsten Auf-
gaben der Ordenserziehung, die Idee des Griinders wieder zum vollen Leuchten
zu bringen. An diesem Richtbild mufl der kinftige Religiose das Ewige und Zeit-
bedingte im Frommigkeitsleben und in den Seelsorgsmethoden seines Ordens rich-
tig unterscheiden lernen. Es gibt thm die innerliche Beweglichkeit, dafl er auch
spater einmal, sei es als Oberer, sei es als Untergebener, den Gedanken des Stif-
ters ohne Preisgabe der Substanz immer neu in die wechselnden Verhiltnisse der
Zeit zu iibersetzen imstande ist und nicht einer rein formalistischen Buchstaben-
trene verfallt.

Doch mit der bloflen Begeisterung fiir das Ordensideal ist es noch nicht getan.
Zwischen Ideal und Wirklichkeit besteht zu allen Zeiten eine unvermeidliche Span-
ming. Auch darauf muf} schon das Noviziat vorbereiten. Der Novize darf wissen, dafl
das Kloster oder der Orden in diesem oder jenem Punkt von seinem Ideal abge-



Formung des Ordensnachwuchses heute 267

sunken ist. Es hat keinen Zwedk, solche Tatsachen zu verschweigen oder zu be-
schénigen. Wer in eine religiése Genossenschaft eingetreten ist, hat sich nicht bloff
fiir ein abstraktes Ideal entschieden, sondern fiir diese Gemeinschaft in ihrer kon-
kreten Wirklichkeit. Der junge Mensch von heute hat iibrigens einen an den harten
Wirklichkeiten des Lebens nur zu geschirften Sinn, als .dafl ihm die Schwichen
seines Ordens lange entgehen konnten. Er besitzt anderseits aber auch genug Kraft,
um sie zu ertragen und durch sie nicht an seinem Beruf irre zu werden. Die Lé-
sung dieses heiklen Problems besteht fir den Erzieher darin, dem jungen Men-
schen bewuflt zu machen, dafl der Orden fiir ihn nicht nur ein Geschenk, sondern
auch eine Aufgabe darstellt. Er darf diesen nicht als eine blofle objektive Grofie be-
trachten, der er gegeniibersteht; er selber ist Orden und tragt mit Verantwortung
fiir ithn. Der Orden ist gerade soviel, als die einzelnen sind, die ihn bilden. An-
statt sich darum in fruchtlosem Klagen und Kritisieren zu ergehen, soll der Novize
vielmehr eine Aufgabe darin erblicken, einmal mithelfen zn kénnen, die Schiden,
die etwa seine Genossenschaft durch den Einbruch des Zeitgeistes erlitten hat, wie-
der zu beheben. Das alles darf freilich nicht so geschehen, dafl man im jungen
Menschen ein falsches Sendungsbewufitsein zur Reform des Ordens weckt — das
wiirde nur einen pharisdischen Diinkel ziichten —, sondern indem man ihn an-
hilt, selbstverstandlich und unbeirrt den Weg zn gehen, den die Satzungen und die
amtliche Leitung des Ordens vorzeichnen.

Ohne diese realistische Erziehung auf die konkrete Gemeinschaft hin liuft der
junge Ordensmann grofe Gefahr, sobald er das Noviziat verlifit, die Orientie-
rung zu verlieren und an der Wirklichkeit zu zerbrechen, ein am Orden Enttdusch-
ter oder ewiger Kritikaster zu werden, der sich und anderen die Freude am Beruf
verdirbt.

Fassen wir das bisher Gesagte zusammen, so engibt sich: wer zu den Geliibden
zugelassen wird, soll sich klar dariiber Rechenschaft geben kénnen, warum er den
Ordensstand und nicht den Laien- oder Weltpriesterstand und warum er gerade
diesen und nicht jenen Orden gewihlt hat. Denn das ist der tragende Grund, auf
dem sein kiinftiges Leben aufruhen mufl. Was zu Beginn des Noviziates noch
unbestimmt und verdeckt durch allerlei Nebenmotive vor seiner Seele stand, soll
am Ende zor klaren Erkenntnis durchgereift sein. Diese Erkenntnis mufl, wenn
sie den Anforderungen des Lebens standhalten soll, den Orden nicht nur in seiner
Idealgestalt, sondern auch in seiner konkret-historischen Wirklichkeit umfassen.

Religioses Leben

Die Ordensjugend von heute ist sicher nicht weniger religiés ansprechbar als die
der vergangenen Zeit, wenn sich auch die Formen ihrer Religiositit gegen frither
in mancher Beziehung gewandelt haben. Was jedoch immer héufiger in Erschei-
nung tritt, ist der Ausfall einer geniigenden religiésen Vorarbeit, sowohl was das
religicse Wissen, wie noch viel mehr, was die religiose Ubung betrifft. Selbst
aktiv katholische Familien geben oft ihren Kindern nicht mehr jene innige, selbst-
verstandliche Frommigkeit ins Leben mit, die man frither voraussetzen konnte.
Auch Jugendbiinde und Kongregationen sind vielfach so sehr auf das Auflere, Be-
triebsame und Sportliche eingestellt, daf sie kaum iber ein gewisses Bekenntnis-



268 Dominikus Thalhammer

christentum hinausfijhren. Nicht zuletzt haben junge Menschen heute selten das Gliick,
auf wirklich innerliche Priester zu stofien, die ihnen Fiihrer zu tieferer Frommigkeit
und zu Gott wurden. Mancher ist auch schon durch schwere Glaubenskrisen ge-
gangen, die noch in seiner Seele nachzittern, und hat sich seine religiése Uberzeu-
gung ohne Hilfe von Elternhaus und Schule hart erkimpfen miissen. Sie ist zwar
um so fester, trdgt aber auch ein viel rationaleres Geprige als der innige, von kei-
ner Skepsis angekrinkelte Glaube, den friher eine fromme Mutter dem Herzen
des Kindes eingepflanzt hat. Sie ist nichterner, wesentlicher, weist aber nicht mehr
die Wirme und Fiille katholischen Lebens vergangener Generationen auf und
fihlt sich darum auch nur schwer in die barocken Ausdrucksformen der Fréommig-
keit eines Geschlechtes hinein, das sich noch im sicheren und ungestérten Besitz des
Glaubens fiihlte.

Das macht es notwendig, die Aszese, die allgemein christliche wie die besondere
des Ordens, stiarker als frither dogmatisch und teilweise auch philosophisch und
psychologisch zu begriinden, wenn man nicht auf blof jugendliche Begeisterung
bauen und schwere Berufs-, wenn nicht gar Glaubenskrisen riskieren will. Dag be-
deutet nun nicht, man solle aus dem Noviziat mehr oder weniger eine theologische
Hochschule machen. Nichts verkehrter als dies. Denn der Akzent liegt fiir die
Noviziatszeit nicht auf dem Wissen, sondern auf dem Tun, auf der Einiibung.
Was die Andachtsformen angeht, so wird es sich empfehlen, sie auf wenige, dem
Orden wirklich eigentiimliche zu beschrinken. Jede Generation hat e¢in Recht auf
den religiosen Stil, der ihrem Erleben der Glaubenswelt entspricht. Gottes Geist
selber erweckt in jeder Zeit wieder neue Formen, die eine Autwort sind auf das
Suchen und die Néte der jeweiligen Stinde. Das gilt auch fiir die kirchlichen Orden.
Die iltere Generation kannte noch keine liturgische Bewegung und keine Bibel-
Bewegung, keine heiligen Stunden usw. Es ist nicht moglich, Altes und Neues im
gleichen Umfang und mit gleicher Intensitit zu pflegen. Darum ist eine weise
Auswahl zu treffen, wenn das religiése Leben nicht in lauter zusammenhanglose
Ubungen zerfallen soll, die, was bestimmte altere Frémmigkeitsformen angeht,
vielleicht noch aus einem gewissen ehrfiirchtigen Pflichtgefiithl gegen die Tradi-
tion festgehalten, aber nicht mehr innerlich mitvollzogen werden. Manches mag
dabei zu Fall kommen, aber man tibersehe iiber diesem Verlust des Alten nicht das
wertvolle Neue, das dafiir hinzugewonnen wurde.

Was in unserer Zeit, in der sich alle Bindungen 16sen und alle Ordnungen und
Begriffe ins Wanken geraten sind, fiir die Formung der Ordensjugend als beson-
ders dringlich erscheint, ist die ,Realisation* des Glaubens, um in der Sprache
Newmans zu reden. Wer genau in die Seele des jungen Novizen hineinhorcht, der
wird in ihr zuweilen so etwas wie eine ,existentielle* Skepsis entdecken. Man
zweifelt nicht am Glauben, gewif nicht, aber man empfindet ihn wie etwas Unwirk-
liches, fast wie eine Hypothese, mit der sich arbeiten 138t, aber fiir die man schlief3-
lich doch keine hundertprozentige Sicherheit besitzt. Das Mifitrauen gegen das
menschliche Wort, das heute auf Grund der Erlebnisse der letzten Vergangenheit
alle Gemiiter beherrscht, iibertragt sich unbewufit auch auf das Wort Gottes und
der Kirche. Man hort gleichsam im geheimen immer auf den Gegner hin, was
er etwa auf die eigene These zu erwidern hat. Das dampft die Glaubenskraft und



Formung des Ordensnachwuchses heute 269

Sicherheit. Es kommt darum alles darauf an, der jungen Ordensgeneration die Welt
des Glaubens auf eine Weise zu erschlieflen, die wirklich Antwort und Lésung auf
die oft nur stummen Fragen ihrer Seele ist nnd ihr hilft, die Wahrheiten der
iibernatiirlichen Ordnung wieder zur bestimmenden Lebenswirklichkeit zu machen.
Das ist eine miihevolle Aufgabe. Denn die beutige Jugend, besonders die natur-
wissenschaftlich und technisch gebildete, ist ganz auf das Schauen hin erzogen; fiir
sie ist nur wirklich, was man empirisch nachweisen kann. Stammt sie doch aus einer
Zeit, die ganz dem Sichtbaren und Sinnenhaften verfallen ist. Die ganze Unruhe,
das Filmische, die Unfahigkeit zu ldngerer Konzentration, die dem heutigen Men-
schen eignet, findet sich auch in unserem Ordensnachwuchs wieder und erschwert
ganz wesentlich die Erziechung zu einem Leben nach dem Glauben und zu echter
Innerlichkeit.

Und doch darf es gerade in diesem Punkt kein Zuriickweichen vor den Forde-
rungen bewihrter Aszese geben. Es wire falsch zu glauben, man iiberwinde diese
Schwierigkeiten dadurch, daff man schon ins Noviziat (dhnliches gilt auch von den
Priesterbildungsanstalten) moéglichst viel Aktivitdt, Abwechslung und Ablenkung
in Form von Vortrigen, Veranstaltungen oder auch von apostolischen Arbeiten
hereinnimmt. So kann man wohl dem unruhigen Menschen von heute die Noviziats-
zeit interessant machen und thm iiber manche Klippen, die in der Stille und schein-
baren Untétigkeit des Novizenlebens offenkundig werden, hinweghelfen, aber
man schidigt ihn fiir sein ganzes kiinftiges Ordensleben. Denn man bringt ihn um
die wertvollste Frucht des Noviziats, den Gott seiner Seele zu finden und mit ihm
in vertrauter und persénlicher Verbundenheit zu leben. Es ist kaum zu erwarten, dafl
er sich spater im Gedringe der Arbeit noch aneignen wird, was er unter den opti-
malen Bedingungen des Noviziats versdumt hat. Diese Unruhe 1afit ihn auch nie
dazu kommen, sich ernstlich mit den Fragen seiner cigenen Seele auseinanderzu-
setzen. Die Folge davon ist, daf die so verdringte, aber nicht geloste Problematik
des eigenen Innern in den Studienjahren um so heftiger anfbricht, wo sie dann
gewohnlich mit dem Austritt aus dem Orden endet. Das Stillhalten und die ,Ein-
kehr“ ins eigene Innere ist fiir den jungen Ordenskandidaten heute sicherlich das
schwerste, aber auch das notwendigste und fruchtbarste ,Experiment”, das ihm
das Noviziat auferlegt.

Die Gebetserziehung hat jedoch auch noch eine andere, heute kaum weniger
wichtige Aufgabe am Ordensnachwuchs zu erfiillen. Da das Gebet zu einem per-
sonlichen Verhiltnis zum lebendigen Gott fithrt, arbeitet es zugleich der allgemei-
nen Vermassung des Menschen entgegen, die in unserer Zeit auch das Leben der
Kirche immer mehr bedroht. Wenn wir vom Gebet reden, meinen wir hier vor
allem die personliche Meditation. Die liturgische Frommigkeit als Ausdruck unse-
rer Gliedschaft am Leibe Christi ist zwar von den Anfingen des Ordenslebens an
zu pflegen. Thr Wert fiir die Erfassung der rechten Rangordnung im Religigsen:
Gott zuerst und dann der Mensch, und fiir die Bildung eines echten Kirchenbe-
wufltseins kann nicht leicht iiberschatzt werden. Trotzdem darf man gerade heute
dariiber die Seite des individuellen Verkehrs der Seele mit Gott nicht iibersehen,
wenn man nicht in das Fahrwasser eines religiosen Kollektivismus geraten will.
Der junge Ordensmann mufl darum friihzeitig seine persénlichen Fragen und



270 Dominikus Thalkammer

Néte vor Gott aufarbeiten und sich in seinem ganzen Tun und Lassen unter seine
Fuhrung stellen lernen. Das Leben mit Gott darf fiir ihn nicht blof die treue Erle-
digung einer Summe von Ubungen, ein ,opus operatum® bleiben, sondern muf§
ein wirkliches Gespriach mit dem lebendigen Gott werden, eine ununterbrochene
Zusammenarbeit mit ihm, in dessen Hénden er sich als blofles Werkzeug fiihlt, die
Geschichte einer einmaligen Liebe und Freundschaft, die zwischen Gott und Seele
spielt.

Doch wird sich der Novizenmeister bei der Gebetsfithrung der ihm Anvertrau-
ten wie vielleicht nirgendwo anders vor Augen halten missen, dafl die religiése
Ansprechbarkeit des einzelnen sehr verschieden ist und dafl nach dem gewdhnli-
chen Gesetz der Gnade jedes tiefere Eindringen in die Gedanken Gottes und des
Evangeliums auch eine bestimmte Erlebnis- und Erfahrungstiefe voraussetzt, die
sich nicht einfach durch eine gréflere Hiufung von Frommigkeitsibungen dber-
springen 1afit. Manche Wahrheit wird wohl kaum schon im Noviziat erfalt wer-
den, aber sie ist als Keim in die Seele gesenkt, der zur gegebenen Zeit aufgehen wird.
Es dient namentlich in apostolischen Orden und bei kiinftigen Priesterkandidaten
sicher nur der Entwicklung des inneren Lebens, wenn gleichzeitig mit der Erzie-
hung zur Frémmigkeit auch die allgemeine religiése Bildung und das Mitleben mit
den groflen Problemen der Weltkirche gefordert wird. Man kann ja auch einen
wachen jungen Menschen mit Mittelschul- oder héherer Bildung nicht im Namen
der Frommigkeit oder Demut in dem, was ihm das Noviziat bietet, plotzlich wieder
unter das religise Bildungsniveau herabdriicken, das er vor seinem Eintritt besaf}.
In den Noviziaten der weiblichen Orden und Genossenschaften wird in dieser Hin-
sicht manche Klage laut. Solche unnatiirliche Gewaltsamkeiten tun nie gut. Doch
mufl unter Umstinden eine gewisse religiose Schéngeisterei ohne Kraft und Ver-
bindlichkeit, wie sie auch heute gelegentlich gepflegt wird, gleich von Anfang an
durch eine solide Frommigkeit und Aszese iberwunden werden.

Ist so die Erziehung zur religiosen Innerlichkeit beim Novizen von heute in
mancher Beziehung anders und wohl auch schwieriger geworden als frither, so
steht doch auf der anderen Seite auch ein unzweifelhafter Vorteil. Der heutige
junge Mensch tritt im Durchschnitt reifer, verstehender und religiés hungriger an
die Welt des Glaubens heran. Nur muf} er dann auch den Bildner finden, der diese -
tieferen Schichten seines Wesens anzusprechen und die hohen Erwartungen, mit
denen er in den Orden eintritt, zu befriedigen versteht.

Die aszetisch-charakterliche Formung

Der Eintritt in den Orden wird heute, da meist eine tiefere religiése Vorerzie-
hung fehlt, wieder mehr als friher als grofle Zisur des Lebens empfunden. Nur
wenn der Orden selber nicht mehr genug auf der Hohe seiner Sendung stiinde,
wire es anders. Conversio nannten die Alten diesen Einschnitt, Umbruch des
Denkens und der ganzen Lebensweise, oft auch Bekehrung im eigentlichen Sinn
des Wortes. Wird nach heutiger Praxis anch niemand mehr aufgenommen, der sich
erst durch den Eintritt in den Orden von einem Siindenleben zum Leben in der
Gnade Gottes bekebren miifite, so beginnt doch auch heute wie immer der Auf-
stieg zum Berg der Vollkommenheit mit der Reinigung der Seele. Wo sie unter-



Formung des Ordensnachwuchses heute 271

lassen wird, baut man auf Sand. Zu einer tiefgehenden Liuterung aber ist heute
vor allem die Grundlegung eines richtigen Siindenbegriffes notwendig. Denn so-
wohl die Gottesvorstellung wie auch der Begriff der Siinde, den der Kandidat von
der Welt mitzubringen pflegt, ist meist wenig entwickelt, nicht ohne Schuld einer
oft ganz falsch verstandenén ,positiven“ Verkindigung der heutigen Seelsorge.
Doch mufl man sich bei der Weckung eines lebendigen Siindenbewufitseins ander-
seits wieder wohl hiiten, den ohnehin schon schwer angeschlagenen Lebenselan
der heutigen Jugend noch mehr zu knicken oder ein gewisses Mifitrauen gegen
Gottes Vaterliebe in die junge Seele zu senken. Wohl darf auch dem Menschen
unserer Tage nichts von der ganzen theologischen Ungeheuerlichkeit der Sinde
verschwiegen werden, aber nur um auf ihrem diisteren Hintergrund die Erldsungs-
gnade um so heller zum Aufleuchten zu bringen.

Damit ist auch schon angedeutet, dafl die heutige Ordensjugend einer erheben-
den und frohmachenden Aszese bedarf. Der junge Mensch ist heute micht selten
bereits durch eine harte Lebensschule gegangen, ehe er in den Orden trat. Er hat
vielleicht nie ein Kinder- oder Jugendparadies erlebt und weifl um den grausa-
men Realismus des Lebens oft aus eigener Familienerfahrung. Gedichtnis und
Phantasie sind bereits mit Eindriicken belastet, die er kaum je ganz vergessen kann.
Darum muf} das Noviziat mit seiner Familienatmosphare und Sorglosigkeit gerade
solchen Kandidaten in etwa die Kindheit und Jugend ersetzen, um die sie betrogen
wurden. In dieser Zeit miissen storende Eindriicke abklingen, seelische Verwun-
dungen ausheilen und jene natiirliche Voraussetzung geschaffen werden, auf der
sich ein kindlich frohes und vertrautes Verhiltnis zu Gott entfalten kann. Immer
wieder wird man heute in Noviziaten und Seminaren auf begabte, seelisch und
religios tief veranlagte Menschen stofen, die infolge ihrer schweren Kindheitser-
lebnisse oder Nervenschwiche von einem geradezu existentiellen Mifitrauen gegen
die eigene Kraft erfiillt sind. Je niher die Entscheidung der Profef oder Weihe
kommt, desto unruhiger werden sie, um schlieflich aus Angst vor dem Wagnis einer
ewigen Bindung zuriikzutreten. Alle religiésen Motive versagen plétzlich, erst
recht erweisen sich Versuche psychotherapeutischer Art als vergeblich, den jungen
Menschen zum Sprung iiber das Hindernis zu bewegen. Wenn in solchen Fillen
iiberhaupt vorgebeugt werden kann, dann nur durch die beharrliche Gegenarbeit
einer frohmachenden Aszese.

Besonders ausgebildet ist beim heutigen Novizen das soziale Verantwortungs-
gefithl fiir die Geschicke des Reiches Gottes und der Drang zum apostolischen
Einsatz. Ist doch jedem die seelsorgliche Not der Zeit aus eigener Anschauung
bekannt. Nicht wenige waren iiberdies schon vor dem Eintritt in den Orden an
fishrender Stelle in einer der katholischen Jugendgruppen titig. Darum ibt auch
der Gedanke, durch Arbeit und Opfer am Aufbau des mystischen Herrenleibes
mitwirken zu diirfen, auf die meisten eine weit groflere Motivkraft aus als das
Ideal der Selbstvervollkommnung. Dies hat allerdings auch seine Kehrseite. Die
gewesenen , Jugendfithrer®, die sich frither verpflichtet glaubten, vor ihren jinge-
ren Kameraden eine Reife und ein Mit-sich-fertig-Sein an den Tag zu legen, die
sie in Wirklichkeit gar nicht besafien, brauchen meist viel linger, bis sie erkennen,
daB sie selber noch fithrungsbediirftig sind, und technische Tiichtigkeit oder Orga-



272 Dominikus Thalhammer

nisationsfahigkeit nicht mit den Eigenschaften wahren Fiihrertnms im Reiche Got-
tes verwechseln.

Im Zusammenhang damit steht, dafl der junge Mensch von heute fiir die soge-
nannten passiven Tugenden des Christentums wenig mehr iibrig hat und in sei-
nem Denken weithin, wenn anch oft unbewufit, dem Naturalismus der Zeit huldigt.
Das ist nicht weiter verwunderlich. Sowohl Familie als Schule und Jugendvereini-
gung erziehen nicht mehr genug zu Opfer und Selbstitberwindung, und die Luft einer
sakularisierten Zeit durchdringt alle Lebensbereiche des modernen Menschen. Es
gibt nicht mehr allzu viele Erzieher, die der Jugend auch Wiinsche abzuschlagen
wagen, sei es aus Furcht, dadurch an Popularitit zu verlieren, sei es, weil sie sich
selber nicht mehr genug der zentralen Bedeutung des Krenzes in der christlichen
Lebensordnung bewuft sind.

Was vielleicht verwundert, ist die Tatsache, daf} die junge Generation ver-
héltnismafig leicht zn fihren ist. So sicher sie nach auflen auftritt, so unsicher ist sie
oft innerlich sich selber gegeniiber. Der Mangel an stark ausgeprigten Indivi-
dualititen — die fortschreitende Verkollektivierung des Menschen ist nicht zu ver-
kennen — mag dazu beitragen, dafl sie von selber Anlehnung und Weisung sncht.
Das erleichtert scheinbar die Erziehung zum religiésen Gehorsam, erschwert sie
anderseits wieder im gleichen Mafl. Denn eine Unterwerfung, die blof aus solchen
Quellen gespeist wiirde, wire noch weit weg von der Idee des echten religiosen Ge-
horsams, der um so wertvoller ist, je starker und reicher die Personlichkeit ist,
die sich unter ihn beugt. Um darum den heutigen jungen Menschen zu einem wirk-
lich vollwertigen religiosen Gehorsam zn erziehen, ist es fast notwendig, ihn zuerst
zu einem gesunden Selbstvertrauen und vor allem zur Eigenstindigkeit und Selbst-
verantwortung zu erziehen. Das stellt den Erzieher vor keine leichte Aufgabe.
Denn die engmaschige Ordnung eines Noviziats scheint gerade den mnselbstindi-
gen, verantwortungsscheuen Typ zu beglinstigen, der sich am leichtesten in ein vor-
gegebenes Schema einfiigt, ja, ihn irgendwie zum Musternovizen zu pridestinieren.
Die fast ausschliefliche Beschiftigung mit geistlichen Dingen tut noch ein iibriges
dazn, den Geist des Novizen anf ein sehr schmales Blickfeld einzuengen, so dall
er leicht die Mafle fiir das wirkliche Leben verliert, weltfremd und lebensun-
tiichtig wird. Der Entfaltung eigener Initiative und Selbstverantwortung ist, so
scheint es wenigstens, kein geniigender Bewé&hrungsraum gelassen. Darum tragt
anch die Tugend, die sich unter solchen Bedingungen entwickeln kann, leicht den
Stempel des Unechten und ist nur dazu geeignet, einen bloflen Vollkommenheits-
diinkel zu erzeugen, der an der Hirte des spiteren Lebens notwendig zerbricht.

Richtig ist, dafl eine unerlenchtete Noviziatsfilhrung eine solche Gefahr darstellen
kann, nicht aber, dafl sie mit der Finrichtung des Noviziats als solcher und der
damit verbundenen Abgeschlossenheit notwendig gegeben ist. Voraussetzung ist
freilich, daf die Treue zur Noviziatsordnung nicht um ihrer selbst willen kultiviert
wird, sondern aus allen Vorschriften die Ausrichtung aof die Gemeinschaft und
anf die kiinftige Lebensaufgabe klar erkennbar bleibt. Denn nur dann wird sich
der junge Meusch mit dem Bewufltsein wirklicher Verantwortung vor Gott hinter
die Ordnung stellen. Dariiber hinans muf} freilich anch noch gefordert werden,
daff das Noviziat nicht nur in theoretischem Unterricht besteht, sondern anch prak-



Formung des Ordensnadvwuchses heute 278

tisch Eignung und Fihigkeit des angehenden Ordensmannes unter Beweis stellt.
Darum sollte die Ordnung noch genug Bewegungsraum lassen, in dem der Novize
itber seine Zeit verfiigen kann; es miissen thm ferner Aufgaben gestellt werden,
die seine geistige Fahigkeiten und seine moralische Tragkraft erproben. Ignatius
von Loyola setzte dafiir in seinem Orden ecigene ,Experimente* an. Davon sind
beute verschiedene iiberholt, der Gedanke selber aber, dafl die Novizentugend und
-eignung erst in einem anderen Milieu, als es das eines geordneten Noviziatslebens
ist, auf thre Echtheit erprobt werden muf}, hat nichts an Aktualitat verloren. Doch
mufl mit diesen Experimenten auch wieder weise mafigehalten werden. Diirfen sie
doch um keinen Preis die heute so notwendige Erziehung zum Gebet und zur Inner-
lichkeit, von der wir oben gesprochen haben, vorzeitig storen; erst recht sollen sie keine
blofe Férderung der inneren Unruhe, des Aktionsfiebers und des Sensationshun-
gers des modernen jungen Menschen sein. Denn damit verloren sie vollig ihren
Sinn und wiirden mehr schaden als niitzen, Praktisch sind sie nur bei einem zwei-
jahrigen Noviziat durchfiihrbar.

Die Erziehung zur Eigenstindigkeit und Selbstverantwortung ist jedoch mit dem
Noviziat keineswegs abgeschlossen. Die Gefahr der Schablonisierung wichst sogar
in den langen Jahren der wissenschaftlichen Ausbildung. Die Monotonie der Kol-
legsordnung, der Zwang zu iiberwiegender Rezeptivitit in der Zeit des grofiten
Tatigkeitsdranges des jungen Menschen konnen gerade bei unserem nervenschwa-
chen und darum auch seelisch weniger widerstandsfahigen Geschlecht nur zu leicht
Schwung und Initiative brechen. Es braucht dann blofl noch hinzuzukommen, dafl der

.junge Ordensmann in seinem inneren und geistigen Werden, anstatt klug und in-
dividuell gefiihrt und gefordert zu werden, nur einem allgemeinen Schema, das
mehr Verwaltung als Erziehung ist, unterworfen wird, dafl ihm ferner Philosophie
und Theologie in einer Weise geboten werden, die beim Dozenten keinerlei innere
Beriihrtheit von der gottlichen Wirklichkeit, noch eine Beziehung zu der geistigen
Problematik der Zeit aufweist, mehr wissenschaftliche Liebhaberei des Fachgelehrten
ist, als dem Heilsauftrag der Kirche dient, dann ist meist der Elan des kiinftigen
Priesters fiir immer zerschlagen. Das Mehr an Wissen, das man in diesem Fall
vielleicht gewann, vermag den religiésen und seelischen Verlust, den der Mensch
und kiinftige Priester erlitten hat, in keiner Weise auszugleichen. Die Tatsache,
daf so mancher, der einst als vielversprechender junger Mensch voll Schwung und
Energie in das Noviziat eintrat, am Ende seiner Ausbildung miide und fliigellahm,
ohne Initiative und Gespiir firr die Not und den Anruf der Stunde die Theologie
verlafit, legt den verantwortlichen Lehrern und Erziehern die Pflicht einer ern-
sten Gewissenserforschung auf. Denn es geht um den Verlust bester Krifte fiir das
Reich Gottes. ‘

Doch bei aller Betonung der Wichtigkeit, die in unserem kollektivistischen Jahr-
hundert die Erziehung zur Eigenstindigkeit und Selbstverantwortung auch fiir
unsere Ordensjugend hat, darf dariiber die noch dringlichere Formung echter religi-
oser Gehorsamshaltung nicht iibersehen werden. Denn darin besteht nun einmal
Wesen und Wert des Ordensberufes. Der Religiose von heute mufl nicht weniger
als der fritherer Zeiten wissen, dafl es noch kein religiéser Gehorsam ist, wenn er
blof gehorcht, weil er selbst einsieht, dafl das Befohlene zweckmifig ist, ebenso, dafl



274 Dominikus Thalhammer

der Gehorsam nicht das Sichtreffen des Obern und Untergebenen auf einer mitt-
leren Linie des Kompromisses ist, noch sich die Befehlsgewalt in der blofen Koor-
dinierung der Krifte zur Erreichung des Genossenschaftszieles erschépft oder gar nur
im FErteilen des Exequatur zum Wunsch des Untergebenen besteht. Religioser Ge-
horsam bleibt auch heute, was er immer war: die freiwillige innere Unterwerfung
unter den Befehl des Obern als Trager und Interpret des géttlichen Willens fiir den
Untergebenen. Nicht in soziologischen Ursachen, sondern in der Mystik des Kreuzes-
gehorsams Christi, in den der Ordensmann durch sein Geliibde cintritt, liegt die
letzte Begriindung des religiosen Gehorsams. Von dort her erhilt er seine letzte
Wiirde und seinen hohen Wert. Dieses Motiv allein ist auch imstande, den Religio-
sen durch alle Gehorsamsproben des kiinftigen Ordenslebens sicher hindurchzutra-
gen. Es ist darum nicht gut, wenn der Novizenmeister zu sehr bemiiht ist, bei seinen
Anordnungen jedmogliches Mifiverstindnis zu beseitigen, fiir jeden Aunftrag dic
innere Begriindung zu geben. Denn sonst wird der Novize nie gezwungen, sich auf
den letzten Sinn des Gehorsamsopfers zu besinnen.

Der Onden braucht in unserer Zeit, in der sich Wissenschaft und Seelsorge so
spezialisiert haben, dafl ihre verschicdenartigen Bediirfnisse und Aufgaben kein
Oberer mehr vollkommen iiberschauen kann, selbstindige Untergebene, die aus der
tief genug erfafiten Ordensidee heraus selber zu entscheiden verstehen, was auf ihrem
Arbeitsgebiet zu geschehen hat, und die mit dem Obern Mitverantwortung tragen
wollen zum Wohl des Ganzen. Nur miissen dann dieselben Untergebenen auf der
anderen Seite auch genug Ordensleute sein und ihre eigene Initiative so vollstindig
sich selber enteignen und dem Obern um Christi willen zur Verfiigung stellen, daf§
sie ihre eigenen Gedanken nur dann gewillt sind auszofithren, wenn sie als Auf-
trige des Obern gleichsam zu ihnen wieder zuriickkehren, bzw. auf ihre Durch-
fithrung auch vollstindig zu verzichten. Denn ohne diese Gesinnung wiirden sie
sich selbst um den ganzen Wert ihres Ordenslebens betriigen, der wesentlich im Opfer
des eigenen Willens um Christi willen besteht. Die Bildung eines selbstandigen
Gewissens und die Erzichung zu eigener Initiative von den Anfingen des Ordens-
lebens an ist heute auch deswegen um so dringlicher, als wir bei der gegenwirtigen
Weltlage jederzeit damit rechnen miissen, wieder einmal in die Katakomben zu
gehen, so dafl der einzelne des Schutzes der Gemeinschaft und der Leitung durch die
Obern beranbt ganz auf sich selbst gestellt leben und wirken mufl. Soll er doch auch
unter diesen erschwerten Umstinden imstande sein, seine Tatigkeit im Geiste des
Ordens, wenn auch in anderer Weise, fortzusetzen, und nicht einfach passiv warten,
bis die Verfolgung voriiber ist. Die harmonische Vereinigung dieser doppelten For-
derung nach Selbstindigkeit und doch vollkommener Abhingigkeit bildet wohl das
Konigsproblem in der Gehorsamserzichung der heutigen Ordensjugend. Seine Lo-
sung wind jedoch unschwer gelingen, wenn zwischen Vorgesetzten und Untergebenen
ein wirkliches Vertrauensverhaltnis besteht. Freilich bedarf es zur rechten Fithrung
der Ordensjugend heute mehr denn je sorgfiltig ausgewidhlter und ausgebildeter
Erzieherpersonlichkeiten. Alle, seien es Obere, Spiritudle oder Studienprafekten
und Professoren, die entscheidend auf die Formung der heranreifenden jungen Mit-
brivder einzuwirken haben, miissen zu allererst selber in jeder Hinsicht vorbildliche
Religiosen sein, die auf den inneren Wegen Gottes theoretisch und praktisch wohl



Formung des Ordensnachwuchses heute 275

vertraut sind, damit sie dem jungen Menschen in seinem Ringen um die Umge-
staltung in Christus richtig zu helfen verstehen. Dazu miissen noch geistige Weite
und Bildung, seelische Einfiihlung und padagogisches Talent kommen, und was am
meisten wiegt, die selbstlose Liebe Christi. Es miissen Menschen sein, die sich selber
noch ein junges und frohes Herz iber alle Enttduschungen des Lebens hinweg be-
wahrt haben.

Noch einmal sei unterstrichen: Das Noviziat ist nur Anfang und Grundlegung.
Man darf seine Wirkung nicht iiberschitzen, zumal heute, wo oft erst die christliche
Familie nachzuholen ist. Nur wenn in der Zeit der wissenschaftlichen Ausbildung auf
diesem Fundament weitergebaut wird und die nachfolgenden Lehrer und Bildner
sich der ganzen Verantwortung gegeniiber der Zukunft des Ordens und der Kirche
wohl bewuflt sind und eintrachtig zusammenwirken, kann die Saat, die im Ordens-
frithling des Noviziats in die jungen Herzen gestreut wurde, auch aufgehen und
volle Frucht tragen.

Die Aufgabe der Ordenserzichung bleibt im wesentlichen zu allen Zeiten die-
selbe. Aber wie jede Zeit das unveridnderliche christliche Dogma in einer neuen Sicht
sicht und zu verwirklichen trachtet, so auch die Idee der Ordensgemeinschaft. Jeder
Orden ist ein lebendiger Organismus, dessen Grundidee in seinen Konstitutionen
unveranderlich festgelegt ist, dessen aktuelle Verwirklichung aber immer wieder neu
gesucht werden mufi. Der Orden, der die Kraft dazn nicht mehr aufbrachte, wire
bereits erstarrt und anf dem Wege des Verfalls. Das Noviziat ist nun der Ort, wo der
junge aus dem lebendigen Strom der Gegenwart kommende Mensch mit seiner noch
ungeformten Vitalitdt, in der sich die Zukunft ankiindigt, auf die ausgeformte Ge-
stalt der Ordensidee einer bestimmten geschichtlichen Epoche stofit und sich mit ihr
auseinandersetzen mufl. Darum bedarf es gerade hier, und dazu noch in einer so ent-
scheidenden Zeitenwende wie der unsrigen, einer wirklich weisen und erfahrenen
Fihrung, wenn diese Auseinandersetzung in richtigen und gesunden Bahnen ver-
laufen soll. Denn einerseits gilt es, nichts von dem jugendlichen Elan des Anfingers
durch mechanische Hineinpressung in gewohnheitsmiflige, aber nur zeitbedingte
und vielfach iiberholte Lebensformen, frithzeitig und nutzlos verbluten zu lassen,
anderseits nicht durch verkehrte Anpassung an voriibergebende Zeitmoden Geist
und Idee des Ordens zu verraten.






