
Formung des Ordensnadiwuchses heute 

Von Dominikus Thalhamnier S. J., St. Andrä i. L., Kärnten 

Was hier geboten wird, sind nur einige Gedanken und Erfahrungen, nichts Er- 
schöpfendes und wohl auch nichts Allgemeingültiges, aber vielleicht ein paar Hilfen 
und Winke für diejenigen, die es angeht und denen das verantwortüngsschwere 
Amt der Heranbildung des Ordensnachwuchses zugefallen ist. Gedacht ist zuerst 
an männliche Orden apostolischer Prägung, doch wird sich manches auch auf andere 
Ordenstypen und Frauengenossenschaften anwenden lassen. Berücksichtigt ist fast 
ausschließlich die erste Ordensausbildung, das Noviziat. 

Das Zielbild 

Der Zweck des Noviziates ist nach dem kirchlichen Gesetzbuch außer der Berufs- 
prüfung die theoretisch-praktische Einführung und Einübung in das Ordensleben 
gemäß dem besonderen Institut und dem Geist, der jeder Ordensgemeinschaft 
eigentümlich ist. Das Kirchenrecht (Can. 565, § 1) nennt im einzelnen folgende Auf- 
gaben: Gebetserziehung, Einführung in die Verpflichtungen, die mit den Gelüb- 
den und mit dem Leben in einer religiösen Gemeinschaft verbunden sind, asze- 
tisch-charakterliche Formung nach der positiven Seite der Tugend, wie nach der 
negativen, der Bekämpfung der Fehler hin, Beherrschung der Leidenschaften. Der 
junge Ordensanwärter muß im Verlauf des Noviziates so in die neue Lebensform 
hineinwachsen, daß sie ihm gewissermaßen zur zweiten Natur wird. Das vollzieht 
sich selbstverständlich nicht durch einen bloß äußeren Drill, der keinen Bestand 
hätte • wiewohl eine gewisse Gewöhnung nicht zu umgehen und gerade heute 
nicht selten eine versäumte Kinderstube nachzutragen ist •, sondern dadurch, 
daß der angehende Ordensmann die Idee des Ordens mit Geist und Herz zu er- 
fassen und nach seiner persönlichen Eigenart an seinem Leben auszuprägen sich 
bemüht. Es geht darum nicht an, ihn bloß mit einer Menge von Regeln und Vor- 
schriften zu erdrücken, die er nicht überschauen und in eine innere Einheit bringen 
kann, es muß ihm vielmehr gezeigt werden, wie alle Einzelforderungen der Kon- 
stitutionen und der Ordensspiritualität aus dem Ghristusbild des Stifters und der 
daraus abgeleiteten Ordensidee mit innerer Folgerichtigkeit hervorgehen und von 
ihm getragen werden, so daß, wer das eine bejaht, notwendigerweise auch das 
andere bejahen muß. Sind zuviel Vorschriften oder werden die einzelnen Regeln 
nicht genügend im Ordensgedanken verankert, so wind man sie vielleicht während 
des Noviziats noch mehr oder weniger geduldig hinnehmen, um sie später desto 
radikaler abzuschütteln. Es gibt kaum ein wirksameres Mittel, zur Verantwortungs- 
losigkeit und zur Bagatellisierung echter Pflicht zu erziehen als solche Überbela- 
stung. Nur eine klar erfaßte und mit Liebe umfaßte Zielgestalt ist imstande, 
ein Ordensleben innerlich zu tragen, und bietet die Gewähr, daß der einzelne in 
der wechselnden Situation des Lebens, die sich in kein noch so vollkommenes Ge- 
setz einfangen läßt, fähig sein wird, sich aus dem Geist heraus richtig zu entschei- 
den. 



266 Dominikus Thalhammer 

Jeder Orden, der sich seiner eigenen Sendung bewußt ist, muß zur Liebe zur eige- 
nen Wesensart erziehen. Dabei ist heute ein doppeltes Extrem zu vermeiden. Man 
darf erstens aus dem Orden keine Kirche in der Kirche machen; vielmehr muß be- 
reits der angehende Ordensmann dazu angehalten werden, in seinem Orden und 
dessen Wirksamkeit nur einen Teil der Weltkirche und eine Gliedfunktion am 
mystischen Herrenleib zu sehen. Nicht das Prestige und der Nutzen des Ordens, son- 
dern Gottes Ehre und der Nutzen der Gesamtkirche müssen oberste Norm alles 
Handelns für jede kirchliche Genossenschaft sein. Der engere Zusammenschluß 
aller Orden unter sich und mit dem Weltklerus wird in Zukunft infolge des wach- 
senden Kräftemangels immer dringlicher werden. Dafür muß bereits von den 
ersten Anfängen des Ordenslebens an durch die Pflege echter Hochschätzung des 
Weltklerus und der übrigen Orden vorgearbeitet werden. Denn jede Einengung 
des Horizonts» auf den eigenen Orden führt die Gefahr eines geistlichen Isolatio- 
nismus mit sich und gefährdet die Zusammenarbeit zum Schaden der Kirche. Auf 
der anderen Seite droht heute bei der allgemeinen Nivellierung aller Unterschiede 
auch die andere Gefahr der geistlichen Standardisierung, die Orden und Welt- 
klerus praktisch auf eine Einheitsform zurückführen will. Dadurch bringt man 
nicht nur die Kirche um den inneren Reichtum ihrer verschiedenen christlichen 
Existenzformen, die der Heilige Geist selbst in ihr erweckt hat; die Orden selber unter- 
graben sich auf diese Weise ihre eigene Daseinsberechtigung. Tatsächlich üben 
religiöse Genossenschaften ohne charakteristisches geistiges Profil heute kaum mehr 
eine Anziehungskraft auf die Jugend aus. 

Ein klares Wesensbild des Ordens und die rechte Erfassung seiner Stellung und 
Aufgabe in der kirchlichen Situation der Gegenwart bringt erst Linie in das innere 
Leben und später in die Wirksamkeit des Religiösen. Sie zwingt auch zur not- 
wendigen Selbstbescheidung und bewahrt vor ungerechter Beurteilung anderer re- 
ligiöser Genossenschaften und ihrer Wirksamkeit. 

Und noch aus einem anderen Grund ist es wichtig, dem jungen Ordenskandi- 
daten ein fest umrissenes Richtbild seines Ordens auf den Lebensweg mitzugeben. 
Wie die Kirche, so hat auch jeder Orden bei längerem Bestand seine innere Or- 
ganisation immer mehr ausgebaut. Diese notwendige Entwicklung bringt jedoch 
auch die Gefahr einer gewissen Verrechtlichung der Ordensidee mit sich, die den 
Geist der ersten Stiftung leicht überdeckt. Darum ist es eine der wichtigsten Auf- 
gaben der Ordenserziehung, die Idee des Gründers wieder zum vollen Leuchten 
zu bringen. An diesem Richtbild muß der künftige Religiose das Ewige und Zeit- 
bedingte im Frömmigkeitsleben und in den Seelsorgsmethoden seines Ordens rich- 
tig unterscheiden lernen. Es gibt ihm die innerliche Beweglichkeit, daß er auch 
später einmal, sei es als Oberer, sei es als Untergebener, den Gedanken des Stif- 
ters ohne Preisgabe der Substanz immer neu in die wechselnden Verhältnisse der 
Zeit zu übersetzen imstande ist und nicht einer rein formalistischen Buchstaben- 
treue verfällt. 

Doch mit der bloßen Begeisterung für das Ordensideal ist es noch nicht getan. 
Zwischen Ideal und Wirklichkeit besteht zu allen Zeiten eine unvermeidliche Span- 
nung. Auch darauf muß schon das Noviziat vorbereiten. Der Novize darf wissen, daß 
das Kloster oder der Orden in diesem oder jenem Punkt von seinem Ideal abge- 



Formung des Ordensnachwuchses heute 267 

sunken ist. Es hat keinen Zweck, solche Tatsachen zu verschweigen oder zu be- 
schönigen. Wer in eine religiöse Genossenschaft eingetreten ist, hat sich nicht bloß 
für ein abstraktes Ideal entschieden, sondern für diese Gerneinschaft in ihrer kon- 
kreten Wirklichkeit. Der junge Mensch von heute hat übrigens einen an den harten 
Wirklichkeiten des Lebens nur zu geschärften Sinn, als daß ihm die Schwächen 
seines Ordens lange entgehen könnten. Er besitzt anderseits aber auch genug Kraft, 
um sie zu ertragen und durch sie nicht an seinem Beruf irre zu werden. Die Lö- 
sung dieses heiklen Problems besteht für den Erzieher darin, dem jungen Men- 
schen bewußt zu machen, daß der Orden für ihn nicht nur ein Geschenk, sondern 
auch eine Aufgabe darstellt. Er darf diesen nicht als eine bloße objektive Größe be- 
trachten, der er gegenübersteht; er selber ist Orden und trägt mit Verantwortung 
für ihn. Der Orden ist gerade soviel, als die einzelnen sind, die ihn bilden. An- 
statt sich darum in fruchtlosem Klagen und Kritisieren zu ergehen, soll der Novize 
vielmehr eine Aufgabe darin erblicken, einmal mithelfen zu können, die Schäden, 
die etwa seine Genossenschaft durch den Einbruch des Zeitgeistes erlitten hat, wie- 
der zu beheben. Das alles darf freilich nicht so geschehen, daß man im jungen 
Menschen ein falsches Sendungsbewußtsein zur Reform des Ordens weckt • das 
würde nur einen pharisäischen Dünkel züchten ••, sondern indem man ihn an- 
hält, selbstverständlich und unbeirrt den Weg zu gehen, den die Satzungen und die 
amtliche Leitung des Ordens vorzeichnen. 

Ohne diese realistische Erziehung auf die konkrete Gemeinschaft hin läuft der 
junge Ordensmann große Gefahr, sobald er das Noviziat verläßt, die Orientie- 
rung zu verlieren und an der Wirklichkeit zu zerbrechen, ein am Orden Enttäusch- 
ter oder ewiger Kritikaster zu werden, der sich und anderen die Freude am Beruf 
verdirbt. 

Fassen wir das bisher Gesagte zusammen, so ergibt sich: wer zu den Gelübden 
zugelassen wird, soll sich klar darüber Rechenschaft geben können, warum er den 
Ordensstand und nicht den Laien- oder Weltpriesterstand und warum er gerade 
diesen und nicht jenen Orden gewählt hat. Denn das ist der tragende Grund, auf 
dem sein künftiges Leben aufruhen muß. Was zu Beginn des Noviziates noch 
unbestimmt und verdeckt durch allerlei Nebenmotive vor seiner Seele stand, soll 
am Ende zur klaren Erkenntnis durchgereift sein. Diese Erkenntnis muß, wenn 
sie den Anforderungen des Lebens standhalten soll, den Orden nicht nur in seiner 
Idealgestalt, sondern auch in seiner konkret-historischen Wirklichkeit umfassen. 

Religiöses Leben 

Die Ordensjugend von heute ist sicher nicht weniger religiös ansprechbar als die 
der vergangenen Zeit, wenn sich auch die Formen ihrer Religiosität gegen früher 
in mancher Beziehung gewandelt haben. Was jedoch immer häufiger in Erschei- 
nung tritt, ist der Ausfall einer genügenden religiösen Vorarbeit, sowohl was das 
religiöse Wissen, wie noch viel mehr, was die religiöse Übung betrifft. Selbst 
aktiv katholische Familien geben oft ihren Kindern nicht mehr jene innige, selbst- 
verständliche Frömmigkeit ins Leben mit, die man früher voraussetzen konnte. 
Auch Jugendbünde und Kongregationen sind vielfach so sehr auf das Äußere, Be- 
triebsame und Sportliche eingestellt, daß sie kaum über ein gewisses Bekenntnis- 



268 Dominikus Thalhammer 

Christentum hinausführen. Nicht zuletzt haben junge Menschen heute selten das Glück, 
auf wirklich innerliche Priester zu stoßen, die ihnen Führer zu tieferer Frömmigkeit 
und zu Gott wurden. Mancher ist auch schon durch schwere Glaubenskrisen ge- 
gangen, die noch in seiner Seele nachzittern, und hat sich seine religiöse Überzeu- 
gung ohne Hilfe von Elternhaus und Schule hart erkämpfen müssen. Sie ist zwar 
um so fester, trägt aber auch ein viel rationaleres Gepräge als der innige, von kei- 
ner Skepsis angekränkelte Glaube, den früher eine fromme Mutter dem Herzen 
des Kindes eingepflanzt hat. Sie ist nüchterner, wesentlicher, weist aber nicht mehr 
die Wärme und Fülle katholischen Lebens vergangener Generationen auf und 
fühlt sich darum auch nur schwer in die barocken Ausdrucksformen der Frömmig- 
keit eines Geschlechtes hinein, das sich noch im sicheren und ungestörten Besitz des 
Glaubens fühlte. 

Das macht es notwendig, die Aszese, die allgemein christliche wie die besondere 
des Ordens, stärker als früher dogmatisch und teilweise auch philosophisch und 
psychologisch zu begründen, wenn man nicht auf bloß jugendliche Begeisterung 
bauen und schwere Berufs-, wenn nicht gar Glaubenskrisen riskieren will. Das be- 
deutet nun nicht, man solle aus dem Noviziat mehr oder weniger eine theologische 
Hochschule machen. Nichts verkehrter als dies. Denn der Akzent liegt für die 
Noviziatszeit nicht auf dem Wissen, sondern auf dem Tun, auf der Einübung. 
Was die Andachtsformen angeht, so wird es sich empfehlen, sie auf wenige, dem 
Orden wirklich eigentümliche zu beschränken. Jede Generation hat ein Recht auf 
den religiösen Stil, der ihrem Erleben der Glaubenswelt entspricht. Gottes Geist 
selber erweckt in jeder Zeit wieder neue Formen, die eine Antwort sind auf das 
Suchen und die Nöte der jeweiligen Stände. Das gilt auch für die kirchlichen Orden. 
Die ältere Generation kannte noch keine liturgische Bewegung und keine Bibel- 
Bewegung, keine heiligen Stunden usw. Es ist nicht möglich, Altes und Neues im 
gleichen Umfang und mit gleicher Intensität zu pflegen. Darum ist eine weise 
Auswahl zu treffen, wenn das religiöse Leben nicht in lauter zusammenhanglose 
Übungen zerfallen soll, die, was bestimmte ältere Frömmigkeitsformen angeht, 
vielleicht noch aus einem gewissen ehrfürchtigen Pflichtgefühl gegen die Tradi- 
tion festgehalten, aber nicht mehr innerlich mitvollzogen werden. Manches mag 
dabei zu Fall kommen, aber man übersehe über diesem Verlust des Alten nicht das 
wertvolle Neue, das dafür hinzugewonnen wurde. 

Was in unserer Zeit, in der sich alle Bindungen lösen und alle Ordnungen und 
Begriffe ins Wanken geraten sind, für die Formung der Ordensjugend als beson- 
ders dringlich erscheint, ist die •Realisation" des Glaubens, um in der Sprache 
Newmans zu reden. Wer genau in die Seele des jungen Novizen hineinhorcht, der 
wird in ihr zuweilen so etwas wie eine •existentielle" Skepsis entdecken. Man 
zweifelt nicht am Glauben, gewiß nicht, aber man empfindet ihn wie etwas Unwirk- 
liches, fast wie eine Hypothese, mit der sich arbeiten läßt, aber für die man schließ- 
lich doch keine hundertprozentige Sicherheit besitzt. Das Mißtrauen gegen das 
menschliche Wort, das heute auf Grund der Erlebnisse der letzten Vergangenheit 
alle Gemüter beherrscht, überträgt sich unbewußt auch auf das Wort Gottes und 
der Kirche. Man hört gleichsam im geheimen immer auf den Gegner hin, was 
er etwa auf die eigene These zu erwidern hat. Das dämpft die Glaubenskraft und 



Formung des Ordensnachwuchses heute 269 

Sicherheit. Es kommt darum alles darauf an, der jungen Ordensgeneration die Welt 
des Glaubens auf eine Weise zu erschließen, die wirklich Antwort und Lösung auf 
die oft nur stummen Fragen ihrer Seele ist und ihr hilft, die Wahrheiten der 
übernatürlichen Ordnung wieder zur bestimmenden Lebenswirklichkeit zu machen. 
Das ist eine mühevolle Aufgabe. Denn die heutige Jugend, besonders die natur- 
wissenschaftlich und technisch gebildete, ist ganz auf das Schauen hin erzogen; für 
sie ist nur wirklich, was man empirisch nachweisen kann. Stammt sie doch aus einer 
Zeit, die ganz dem Sichtbaren und Sinnenhaften verfallen ist. Die ganze Unruhe, 
das Filmische, die Unfähigkeit zu längerer Konzentration, die dem heutigen Men- 
schen eignet, findet sich auch in unserem Ordensnachwuchs wieder und erschwert 
ganz wesentlich die Erziehung zu einem Leben nach dem Glauben und zu echter 
Innerlichkeit. 

Und doch darf es gerade in diesem Punkt kein Zurückweichen vor den Forde- 
rungen bewährter Aszese geben. Es wäre falsch zu glauben, man überwinde diese 
Schwierigkeiten dadurch, daß man schon ins Noviziat (ähnliches gilt auch von den 
Priesterbildungsanstalten) möglichst viel Aktivität, Abwechslung und Ablenkung 
in Form von Vorträgen, Veranstaltungen oder auch von apostolischen Arbeiten 
hereinnimmt. So kann man wohl dem unruhigen Menschen von heute die Noviziats- 
zeit interessant machen und ihm über manche Klippen, die in der Stille und schein- 
baren Untätigkeit des Novizenlebens offenkundig werden, hinweghelfen, aber 
man schädigt ihn für sein ganzes künftiges Ordensleben. Denn man bringt ihn um 
die wertvollste Frucht des Noviziats, den Gott seiner Seele zu finden und mit ihm 
in vertrauter und persönlicher Verbundenheit zu leben. Es ist kaum zu erwarten, daß 
er sich später im Gedränge der Arbeit noch aneignen wird, was er unter den opti- 
malen Bedingungen des Noviziats versäumt hat. Diese Unruhe läßt ihn auch nie 
dazu kommen, sich ernstlich mit den Fragen seiner eigenen Seele auseinanderzu- 
setzen. Die Folge davon ist, daß die so verdrängte, aber nicht gelöste Problematik 
des eigenen Innern in den Studienjahren um so heftiger aufbricht, wo sie dann 
gewöhnlich mit dem Austritt aus dem Orden endet. Das Stillhalten und die •Ein- 
kehr" ins eigene Innere ist für den jungen Ordenskandidaten heute sicherlich das 
schwerste, aber auch das notwendigste und fruchtbarste •Experiment", das ihm 
das Noviziat auferlegt. 

Die Gebetserziehung hat jedoch auch noch eine andere, heute kaum weniger 
wichtige Aufgabe am Ordensnachwuchs zu erfüllen. Da das Gebet zu einem per- 
sönlichen Verhältnis zum lebendigen Gott führt, arbeitet es zugleich der allgemei- 
nen Vermassung des Menschen entgegen, die in unserer Zeit auch das Leben der 
Kirche immer mehr bedroht. Wenn wir vom Gebet reden, meinen wir hier vor 
allem die persönliche Meditation. Die liturgische Frömmigkeit als Ausdruck unse- 
rer Gliedschaft am Leibe Christi ist zwar von den Anfängen des Ordenslebens an 
zu pflegen. Ihr Wert für die Erfassung der rechten Rangordnung im Religiösen: 
Gott zuerst und dann der Mensch, und für die Bildung eines echten Kirchenbe- 
wußtseins kann nicht leicht überschätzt werden. Trotzdem darf man gerade heute 
darüber die Seite des individuellen Verkehrs der Seele mit Gott nicht übersehen, 
wenn man nicht in das Fahrwasser eines religiösen Kollektivismus geraten will. 
Der junge Ordensmann muß darum  frühzeitig seine persönlichen  Fragen und 



270 Dominikus Thalhammer 

Nöte vor Gott aufarbeiten und sich in seinem ganzen Tun und Lassen unter seine 
Führung stellen lernen. Das Leben mit Gott darf für ihn nicht bloß die treue Erle- 
digung einer Summe von Übungen, ein •opus operatum" bleiben, sondern muß 
ein wirkliches Gespräch mit dem lebendigen Gott werden, eine ununterbrochene 
Zusammenarbeit mit ihm, in dessen Händen er sich als bloßes Werkzeug fühlt, die 
Geschichte einer einmaligen Liebe und Freundschaft, die zwischen Gott und Seele 
spielt. 

Doch wird sich der Novizenmeister bei der Gebetsführung der ihm Anvertrau- 
ten wie vielleicht nirgendwo anders vor Augen halten müssen, daß die religiöse 
Ansprechbarkeit des einzelnen sehr verschieden ist und daß nach dem gewöhnli- 
chen Gesetz der Gnade jedes tiefere Eindringen in die Gedanken Gottes und des 
Evangeliums auch eine bestimmte Erlebnis- und Erfahrungstiefe voraussetzt, die 
sich nicht einfach durch eine größere Häufung von Frömmigkeitsübungen über- 
springen läßt. Manche Wahrheit wird wohl kaum schon im Noviziat erfaßt wer- 
den, aber sie ist als Keim in die Seele gesenkt, der zur gegebenen Zeit aufgehen wird. 
Es dient namentlich in apostolischen Orden und bei künftigen Priesterkandidaten 
sicher nur der Entwicklung des inneren Lebens, wenn gleichzeitig mit der Erzie- 
hung zur Frömmigkeit auch die allgemeine religiöse Bildung und das Mitleben mit 
den großen Problemen der Weltkirche gefördert wird. Man kann ja auch einen 
wachen jungen Menschen mit Mittelschul- oder höherer Bildung nicht im Namen 
der Frömmigkeit oder Demut in dem, was ihm das Noviziat bietet, plötzlich wieder 
unter das religiöse Bildungsniveau herabdrücken, das er vor seinem Eintritt besaß. 
In den Noviziaten der weiblichen Orden und Genossenschaften wird in dieser Hin- 
sicht manche Klage laut. Solche unnatürliche Gewaltsamkeiten tun nie gut. Doch 
muß unter Umständen eine gewisse religiöse Schöngeisterei ohne Kraft und Ver- 
bindlichkeit, wie sie auch heute gelegentlich gepflegt wird, gleich von Anfang an 
durch eine solide Frömmigkeit und Aszese überwunden werden. 

Ist so die Erziehung zur religiösen Innerlichkeit beim Novizen von heute in 
mancher Beziehung anders und wohl auch schwieriger geworden als früher, so 
steht doch auf der anderen Seite auch ein unzweifelhafter Vorteil. Der heutige 
junge Mensch tritt dm Durchschnitt reifer, verstehender und religiös hungriger an 
die Welt des Glaubens heran. Nur muß er dann auch den Bildner finden, der diese 
tieferen Schichten seines Wesens anzusprechen und die hohen Erwartungen, mit 
denen er in den Orden eintritt, zu befriedigen versteht. 

Die aszetisch-charakterliche Formung 

Der Eintritt in den Orden wird heute, da meist eine tiefere religiöse Vorerzie- 
hung fehlt, wieder mehr als früher als große Zäsur des Lebens empfunden. Nur 
wenn der Orden selber nicht mehr genug auf der Höhe seiner Sendung stünde, 
wäre es anders. Gonversio nannten die Alten diesen Einschnitt, Umbruch des 
Denkens und der ganzen Lebensweise, oft auch Bekehrung im eigentlichen Sinn 
des Wortes. Wird nach heutiger Praxis auch niemand mehr aufgenommen, der sich 
erst durch den Eintritt in den Orden von einem Sündenleben zum Leben in der 
Gnade Gottes bekehren müßte, so beginnt doch auch heute wie immer der Auf- 
stieg zum Berg der Vollkommenheit mit der Reinigung der Seele. Wo sie unter- 



Formung des Ordensnachwuchses heute 271 

lassen wird, baut man auf Sand. Zu einer tiefgehenden Läuterung aber ist heute 
vor allem die Grundlegung eines richtigen Sündenbegriffes notwendig. Denn so- 
wohl die Gottesvorstellung wie auch der Begriff der Sünde, den der Kandidat von 
der Welt mitzubringen pflegt, ist meist wenig entwickelt, nicht ohne Schuld einer 
oft ganz falsch verstandenen •positiven" Verkündigung der heutigen Seelsorge. 
Doch muß man sich bei der Weckung eines lebendigen Sündenbewußtseins ander- 
seits wieder wohl hüten, den ohnehin schon schwer angeschlagenen Lebenselan 
der heutigen Jugend noch mehr zu knicken oder ein gewisses Mißtrauen gegen 
Gottes Vaterliebe in die junge Seele zu senken. Wohl darf auch dem Menschen 
unserer Tage nichts von der ganzen theologischen Ungeheuerlichkeit der Sünde 
verschwiegen werden, aber nur um auf ihrem düsteren Hintergrund die Erlösungs- 
gnade um so heller zum Aufleuchten zu bringen. 

Damit ist auch schon angedeutet, daß die heutige Ordensjugend einer erheben- 
den und frohmachenden Aszese bedarf. Der junge Mensch ist heute nicht selten 
bereits durch eine harte Lebensschule gegangen, ehe er in den Orden trat. Er hat 
vielleicht nie ein Kinder- oder Jugendparadies erlebt und weiß um den grausa- 
men Realismus des Lebens oft aus eigener Familienerfahrung. Gedächtnis und 
Phantasie sind bereits mit Eindrücken belastet, die er kaum je ganz vergessen kann. 
Darum muß das Noviziat mit seiner Familienatmosphäre und Sorglosigkeit gerade 
solchen Kandidaten in etwa die Kindheit und Jugend ersetzen, um die sie betrogen 
wurden. In dieser Zeit müssen störende Eindrücke abklingen, seelische Verwun- 
dungen ausheilen und jene natürliche Voraussetzung geschaffen werden, auf der 
sich ein kindlich frohes und vertrautes Verhältnis zu Gott entfalten kann. Immer 
wieder wird man heute in Noviziaten und Seminaren auf begabte, seelisch und 
religiös tief veranlagte Menschen stoßen, die infolge ihrer schweren Kindheitser- 
lebnisse oder Nervenschwäche von einem geradezu existentiellen Mißtrauen gegen 
die eigene Kraft erfüllt sind. Je näher die Entscheidung der Profeß oder Weihe 
kommt, desto unruhiger werden sie, um schließlich aus Angst vor dem Wagnis einer 
ewigen Bindung zurückzutreten. Alle religiösen Motive versagen plötzlich, erst 
recht erweisen sich Versuche psychotherapeutischer Art als vergeblich, den jungen 
Menschen zum Sprung über das Hindernis zu bewegen. Wenn in solchen Fällen 
überhaupt vorgebeugt werden kann, dann nur durch die beharrliche Gegenarbeit 
einer frohmachenden Aszese. 

Besonders ausgebildet ist beim heutigen Novizen das soziale Verantwortungs- 
gefühl für die Geschicke des Reiches Gottes und der Drang zum apostolischen 
Einsatz. Ist doch jedem die seelsorgliche Not der Zeit aus eigener Anschauung 
bekannt. Nicht wenige waren überdies schon vor dem Eintritt in den Orden an 
führender Stelle in einer der katholischen Jugendgruppen tätig. Darum übt auch 
der Gedanke, durch Arbeit und Opfer am Aufbau des mystischen Herrenleibes 
mitwirken zu dürfen, auf die meisten eine weit größere Motivkraft aus als das 
Ideal der Selbstvervollkommnung. Dies hat allerdings auch seine Kehrseite. Die 
gewesenen •Jugendführer", die sich früher verpflichtet glaubten, vor ihren jünge- 
ren Kameraden eine Reife und ein Mit-sidi-fertig-Sein an den Tag zu legen, die 
sie in Wirklichkeit gar nicht besaßen, brauchen meist viel länger, bis sie erkennen, 
daß sie selber noch führungsbedürftig sind, und technische Tüchtigkeit oder Orga- 



272 Dominikus Thalhammer 

nisationsfähigkeit nicht mit den Eigenschaften wahren Führertums im Reiche Got- 
tes verwechseln. 

Im Zusammenhang damit steht, daß der junge Mensch von heute für die soge- 
nannten passiven Tugenden des Christentums wenig mehr übrig hat und in sei- 
nem Denken weithin, wenn auch oft unbewußt, dem Naturalismus der Zeit huldigt. 
Das ist nicht weiter verwunderlich. Sowohl Familie als Schule und Jugendvereini- 
gung erziehen nicht mehr genug zu Opfer und Selbstüberwindung, und die Luft einer 
säkularisierten Zeit durchdringt alle Lebensbereiche des modernen Menschen. Es 
gibt nicht mehr allzu viele Erzieher, die der Jugend auch Wünsche abzuschlagen 
wagen, sei es aus Furcht, dadurch an Popularität zu verlieren, sei es, weil sie sich 
selber nicht mehr genug der zentralen Bedeutung des Kreuzes in der christlichen 
Lebensordnung bewußt sind. 

Was vielleicht verwundert, ist die Tatsache, daß die junge Generation ver- 
hältnismäßig leicht zu führen ist. So sicher sie nach außen auftritt, so unsicher ist sie 
oft innerlich sich selber gegenüber. Der Mangel an stark ausgeprägten Indivi- 
dualitäten • die fortschreitende Verkollektivierung des Menschen ist nicht zu ver- 
kennen • mag dazu beitragen, daß sie von selber Anlehnung und Weisung sucht. 
Das erleichtert scheinbar die Erziehung zum religiösen Gehorsam, erschwert sie 
anderseits wieder im gleichen Maß. Denn eine Unterwerfung, die bloß aus solchen 
Quellen gespeist würde, wäre noch weit weg von der Idee des echten religiösen Ge- 
horsams, der um so wertvoller ist, je stärker und reicher die Persönlichkeit ist, 
die sich unter ihn beugt. Um darum den heutigen jungen Menschen zu einem wirk- 
lich vollwertigen religiösen Gehorsam zu erziehen, ist es fast notwendig, ihn zuerst 
zu einem gesunden Selbstvertrauen und vor allem zur Eigenständigkeit und Selbst- 
verantwortung zu erziehen. Das stellt den Erzieher vor keine leichte Aufgabe. 
Denn die engmaschige Ordnung eines Noviziats scheint gerade den unselbständi- 
gen, verantwortungsscheuen Typ zu begünstigen, der sich am leichtesten in ein vor- 
gegebenes Schema einfügt, ja, ihn irgendwie zum Musternovizen zu prädestinieren. 
Die fast ausschließliche Beschäftigung mit geistlichen Dingen tut noch ein übriges 
dazu, den Geist des Novizen auf ein sehr schmales Blickfeld einzuengen, so daß 
er leicht die Maße für das wirkliche Leben verliert, weltfremd und lebensun- 
tüchtig wird. Der Entfaltung eigener Initiative und Selbstverantwortung ist, so 
scheint es wenigstens, kein genügender Bewährungsraum gelassen. Darum trägt 
auch die Tugend, die sich unter solchen Bedingungen entwickeln kann, leicht den 
Stempel des Unechten und ist nur dazu geeignet, einen bloßen Vollkommenheits- 
dünkel zu erzeugen, der an der Härte des späteren Lebens notwendig zerbricht. 

Richtig ist, daß eine unerleuchtete Noviziatsführung eine solche Gefahr darstellen 
kann, nicht aber, daß sie mit der Einrichtung des Noviziats als solcher und der 
damit verbundenen Abgeschlossenheit notwendig gegeben ist. Voraussetzung ist 
freilich, daß die Treue zur Noviziatsordnung nicht um ihrer selbst willen kultiviert 
wird, sondern aus allen Vorschriften die Ausrichtung auf die Gemeinschaft und 
auf die künftige Lebensaufgabe klar erkennbar bleibt. Denn nur dann wird sich 
der junge Mensch mit dem Bewußtsein wirklicher Verantwortung vor Gott hinter 
die Ordnung stellen. Darüber hinaus muß freilich auch noch gefordert werden, 
daß das Noviziat nicht nur in theoretischem Unterricht besteht, sondern auch prak- 



Formung des Ordensnachwuchses heute 273 

tisch Eignung und Fähigkeit des angehenden Ordensmannes unter Beweis stellt. 
Darum sollte die Ordnung noch genug Bewegungsraum lassen, in dem der Novize 
über seine Zeit verfügen kann; es müssen ihm ferner Aufgaben gestellt werden, 
die seine geistige Fähigkeiten und seine moralische Tragkraft erproben. Ignatius 
von Loyola setzte dafür in seinem Orden eigene •Experimente" an. Davon sind 
heute verschiedene überholt, der Gedanke selber aber, daß die Novizentugend und 
-eignung erst in einem anderen Milieu, als es das eines geordneten Noviziatslebens 
ist, auf ihre Echtheit erprobt werden muß, hat nichts an Aktualität verloren. Doch 
muß mit diesen Experimenten auch wieder weise maßgehalten werden. Dürfen sie 
doch um keinen Preis die heute so notwendige Erziehung zum Gebet und zur Inner- 
lichkeit, von der wir oben gesprochen haben, vorzeitig stören; erst recht sollen sie keine 
bloße Förderung der inneren Unruhe, des Aktionsfiebers und des Sensationshun- 
gers des modernen jungen Menschen sein. Denn damit verlören sie völlig ihren 
Sinn und würden mehr schaden als nützen. Praktisch sind sie nur bei einem zwei- 
jährigen Noviziat durchführbar. 

Die Erziehung zur Eigenständigkeit und Selbstverantwortung ist jedoch mit dem 
Noviziat keineswegs abgeschlossen. Die Gefahr der Schabionisierung wächst sogar 
in den langen Jahren der wissenschaftlichen Ausbildung. Die Monotonie der Kol- 
legsordnung, der Zwang zu überwiegender Rezeptivität in der Zeit des größten 
Tätigkeitsdranges des jungen Menschen können gerade bei unserem nervenschwa- 
chen und darum auch seelisch weniger widerstandsfähigen Geschlecht nur zu leicht 
Schwung und Initiative brechen. Es braucht dann bloß noch hinzuzukommen, daß der 

. junge Ordensmann in seinem inneren und geistigen Werden, anstatt klug und in- 
dividuell geführt und gefördert zu werden, nur einem allgemeinen Schema, das 
mehr Verwaltung als Erziehung ist, unterworfen wird, daß ihm ferner Philosophie 
und Theologie in einer Weise geboten werden, die beim Dozenten keinerlei innere 
Berührtheit von der göttlichen Wirklichkeit, noch eine Beziehung zu der geistigen 
Problematik der Zeit aufweist, mehr wissenschaftliche Liebhaberei des Fachgelehrten 
ist, als dem Heilsauftrag der Kirche dient, dann ist meist der Elan des künftigen 
Priesters für immer zerschlagen. Das Mehr an Wissen, das man in diesem Fall 
vielleicht gewann, vermag den religiösen und seelischen Verlust, den der Mensch 
und künftige Priester erlitten hat, in keiner Weise auszugleichen. Die Tatsache, 
daß so mancher, der einst als vielversprechender junger Mensch voll Schwung und 
Energie in das Noviziat eintrat, am Ende seiner Ausbildung müde und flügellahm, 
ohne Initiative und Gespür für die Not und den Anruf der Stunde die Theologie 
verläßt, legt den verantwortlichen Lehrern und Erziehern die Pflicht einer ern- 
sten Gewissenserforschung auf. Denn es geht um den Verlust bester Kräfte für das 
Reich Gottes. 

Doch bei aller Betonung der Wichtigkeit, die in unserem kollektivistischen Jahr- 
hundert die Erziehung zur Eigenständigkeit und Selbstverantwortung auch für 
unsere Ordensjugend hat, darf darüber die noch dringlichere Formung echter religi- 
öser Gehorsamshaltung nicht übersehen werden. Denn darin besteht nun einmal 
Wesen und Wert des Ordensberufes. Der Religiose von heute muß nicht weniger 
als der früherer Zeiten wissen, daß es noch kein religiöser Gehorsam ist, wenn er 
bloß gehorcht, weil er selbst einsieht, daß das Befohlene zweckmäßig ist, ebenso, daß 



274 Dominikus Thalhammer 

der Gehorsam nicht das Sichtreffen des Obern und Untergebenen auf einer mitt- 
leren Linie des Kompromisses ist, noch sich die Befehlsgewalt in der bloßen Koor- 
dinierung der Kräfte zur Erreichung des Genossenschaftszieles erschöpft oder gar nur 
im Erteilen des Exequatur zum Wunsch des Untergebenen besteht. Religiöser Ge- 
horsam bleibt auch heute, was er immer war: die freiwillige innere Unterwerfung 
unter den Befehl des Obern als Träger und Interpret des (göttlichen Willens für den 
Untergebenen. Nicht in soziologischen Ursachen, sondern in der Mystik des Kreuzes- 
gehorsams Christi, in den der Ordensmann durch sein Gelübde eintritt, liegt die 
letzte Begründung des religiösen Gehorsams. Von dort her erhält er seine letzte 
Würde und seinen hohen Wert. Dieses Motiv allein ist auch imstande, den Religiö- 
sen durch alle Gehorsamsproben des künftigen Ordenslebens sicher hindurchzutra- 
gen. Es ist darum nicht gut, wenn der Novizenmeister zu sehr bemüht ist, bei seinen 
Anordnungen jedmögliches Mißverständnis zu beseitigen, für jeden Auftrag die 
innere Begründung zu geben. Denn sonst wird der Novize nie gezwungen, sich auf 
den letzten Sinn 'des Gehorsamsopfers zu besinnen. 

Der Orden braucht in unserer Zeit, in der sich Wissenschaft und Seelsorge so 
spezialisiert haben, daß ihre verschiedenartigen Bedürfnisse und Aufgaben kein 
Oberer mehr vollkommen überschauen kann, selbständige Untergebene, die aus der 
tief genug erfaßten Ordensidee heraus selber zu entscheiden verstehen, was auf ihrem 
Arbeitsgebiet zu geschehen hat, und die mit dem Obern Mitverantwortung tragen 
wollen zum Wohl des Ganzen. Nur müssen dann dieselben Untergebenen auf der 
anderen Seite auch genug Ordensleute sein und ihre eigene Initiative so vollständig 
sich selber enteignen und dem Obern um Christi willen zur Verfügung stellen, daß 
sie ihre eigenen Gedanken nur dann gewillt sind auszuführen, wenn sie als Auf- 
träge des Obern gleichsam zu ihnen wieder zurückkehren, bzw. auf ihre Durch- 
führung auch vollständig zu verzichten. Denn ohne diese Gesinnung würden sie 
sich selbst um den ganzen Wert ihres Ordenslebens betrügen, der wesentlich im Opfer 
des eigenen Willens um Christi willen besteht. Die Bildung eines selbständigen 
Gewissens und die Erziehung zu eigener Initiative von den Anfängen des Ordens- 
lebens an ist heute auch deswegen um so dringlicher, als wir bei der gegenwärtigen 
Weltlage jederzeit damit rechnen müssen, wieder einmal in die Katakomben zu 
gehen, so daß der einzelne des Schutzes der Gemeinschaft und der Leitung durch die 
Obern beraubt ganz auf sich selbst gestellt leben und wirken muß. Soll er doch auch 
unter diesen erschwerten Umständen imstande sein, seine Tätigkeit im Geiste des 
Ordens, wenn auch in anderer Weise, fortzusetzen, und nicht einfach passiv warten, 
bis die Verfolgung vorüber ist. Die harmonische Vereinigung dieser doppelten For- 
derung nach Selbständigkeit und doch vollkommener Abhängigkeit bildet wohl das 
Königsproblem in der Gehorsamserziehung der heutigen Ordensjugend. Seine Lö- 
sung wird jedoch unschwer gelingen, wenn zwischen Vorgesetzten und Untergebenen 
ein wirkliches Vertrauensverhältnis besteht. Freilich bedarf es zur rechten Führung 
der Ordensjugend heute mehr denn je sorgfältig ausgewählter und ausgebildeter 
Erzieherpersönlichkeiten. Alle, seien es Obere, Spirituäle oder Studienpräfekten 
und Professoren, die entscheidend auf die Formung der heranreifenden jungen Mit- 
brüder einzuwirken haben, müssen zu allererst selber in jeder Hinsicht vorbildliche 
Religiösen sein, die auf den inneren Wegen Gottes theoretisch und praktisch wohl 



Formung des Ordensnachwuchses heute 275 

vertraut sind, damit sie dem jungen Menschen in seinem Ringen um die Umge- 
staltung in Christus richtig zu helfen verstehen. Dazu müssen noch geistige Weite 
und Bildung, seelische Einfühlung und pädagogisches Talent kommen, und was am 
meisten wiegt, die selbstlose Liebe Christi. Es müssen Menschen sein, die sich selber 
noch ein junges und frohes Herz über alle Enttäuschungen des Lebens hinweg be- 
wahrt haben. 

Noch einmal sei unterstrichen: Das Noviziat ist nur Anfang und Grundlegung. 
Man darf seine Wirkung nicht überschätzen, zumal heute, wo oft erst die christliche 
Familie nachzuholen ist. Nur wenn in der Zeit der wissenschaftlichen Ausbildung auf 
diesem Fundament weitergebaut wird und die nachfolgenden Lehrer und Bildner 
sich der ganzen Verantwortung gegenüber der Zukunft des Ordens und der Kirche 
wohl bewußt sind und einträchtig zusammenwirken, kann die Saat, die im Ordens- 
frühling des Noviziats in die jungen Herzen gestreut wurde, auch aufgehen und 
volle Frucht tragen. 

Die Aufgabe der Ordenserziehung bleibt im wesentlichen zu allen Zeiten die- 
selbe. Aber wie jede Zeit das unveränderliche christliche Dogma in einer neuen Sicht 
sieht und zu verwirklichen trachtet, so auch die Idee der Ordensgemeinschaft. Jeder 
Orden ist ein lebendiger Organismus, dessen Grundidee in seinen Konstitutionen 
unveränderlich festgelegt ist, dessen aktuelle Verwirklichung aber immer wieder neu 
gesucht werden muß. Der Orden, der 'die Kraft dazu nicht mehr aufbrächte, wäre 
bereits erstarrt und auf dem Wege des Verfalls. Das Noviziat ist nun der Ort, wo der 
junge aus dem lebendigen Strom der Gegenwart kommende Mensch mit seiner noch 
ungeformten Vitalität, in der sich die Zukunft ankündigt, auf die ausgeformte Ge- 
stalt der Ordensidee einer bestimmten geschichtlichen Epoche stößt und sich mit ihr 
auseinandersetzen muß. Darum bedarf es gerade hier, und dazu noch in einer so ent- 
scheidenden Zeitenwende wie der unsrigen, einer wirklich weisen und erfahrenen 
Führung, wenn diese Auseinandersetzung in richtigen und gesunden Bahnen ver- 
laufen soll. Denn einerseits gilt es, nichts von dem jugendlichen Elan des Anfängers 
durch mechanische Hineinpressung in gewohnheitsmäßige, aber nur zeitbedingte 
und vielfach überholte Lebensformen, frühzeitig und nutzlos verbluten zu lassen, 
anderseits nicht durch verkehrte Anpassung an vorübergehende Zeitmoden Geist 
und Idee des Ordens zu verraten. 




