Mystische Tauschungen

Zur Beurteilung einiger mystischer Phanomene

Von Carlos Maria Staehlin S.J., Madrid

Der Autor der folgenden Ausfihrungen, Theologe und Psychologe zu-
gleich, versucht die Erkenntnisse der Psychologie des Unbewuflten fiir die
Beurteilung einiger ,mystischer” Phianomene, wie Visionen, Auditionen und
Ekstasen, fruchtbar zu machen. Grundvoraussetzung ist ihm die Annahme
von drei ineinanderfliefenden Schichten der Seele: des Unterbewufiten,
des Bewufitseins und des Uberbewufiten. Zwischen ihnen besteht eine stin-
dige Wechselwirkung; Erlebnisse in der einen Schicht finden ihr entspre-
chendes Echo in der anderen und kénnen hier selbstindig, d. h. unabhéngig
von ihrem Ursprung weiterwirken. Daraus ergeben sich manche Taun-
schungsmoglichkeiten fiir die Beurteilung ,mystischer® Phinomene. Der
naive und spontan reagierende Mensch wird auflergewdhnliche innere Er-
lebnisse leicht auch auf auflermenschliche (gottliche oder damonische) Ein-
fliisse zuriickfithren, wihrend eine genavere Analyse aus der Beschaffen-
heit und dem Ineinandergreifen der verschiedenen seelischen Schichten oft
ihren natiirlichen Ursprung aufzuweisen oder wenigstens ernste Zweifel
an ihrer anflernatiirlichen Verursachung anzumelden vermag. Das Ergeb-
nis der Untersuchung ist schlieflich, dafl die ,mystischen® Phanomene vom
psychischen Befund allein her nicht endgiiltig beurteilt werden konnen, da
der psychische Mechanismus in jedem Fall der gleiche ist. Fiir die Annahme
einer auflernatiirlichen Verursachung bedarf es darum auflerpsychischer
Kriterien. Damit sind die klassischen Unterscheidungsregeln zwar nicht in
Frage gestellt, aber ihre Anwendung auf den konkreten Fall ist bedeutend
erschwert. Die Schriftleitung.

Das geistliche Abenteuer des Weges zu Gott birgt zahlreiche Punkte, an denen die
Seele sich stoflen oder ausgleiten kann. Finige sind theologischer, andere psycho-
logischer Natur. In diesem kurzen Gang durch die Galerie der Irrtimer auf dem
Gebiet der Mystik sehen wir von dogmatischen Fehlurteilen ab und beschrinken uns
darauf, an Hand einiger Beispiele auf verschiedene Tauschungen hinzuweisen,
denen in seiner Harmlosigkeit mehr als nur ein Anfinger des mystischen Weges ver-
fallen ist.

Nach einer Einleitung tiber die Struktur der Seele werden wir u. a. den Irrtum des
»mystischen Narzifimus“, die ,Begleiterillusion“ sowie die Taduschungsméglichkeiten
der unaussprechbaren Worte und der Trostung ohne vorausgehende Verursachung
behandeln.

Die Kiirze dieser Arbeit erlaubt uns kaum mehr als ein grundlegendes Problem
aufzuwerfen, einige Phinomene aufzuzeigen, ohne durch psychologische Analyse
tief in sie einzudringen, und eine praktische Schlufifolgerung daraus abzuleiten, die
nicht Gibereinstimmt mit den Behauptungen bedeutender Theoretiker der mystischen
Theologie. Unser Standpunkt ist aber nicht der des Skeptikers: Wenn wir heute
Gefahren kennen, die gestern noch unbekannt waren, so bedeutet dies keineswegs,
daf uns der innere Weg der Mystik erschwert wire; die Erkenntnis derselben er-



Mystische Tiuschungen 277

laubt uns vielmehr, auf dem mystischen Weg unter geringeren Gefahren voranzu-
schreiten.

Und schon hier sei darauf hingewiesen, daf} es in diesen kurzen Aufzeichnungen
nicht um die Méglichkeit der Unterscheidung der Geister noch um die Unfehlbarkeit
einiger Regeln gebt, die von der Kirche mit Recht gebilligt worden sind. Mehr noch:
Einige dieser Unterscheidungsregeln scheinen uns gut begriindet und von prak-
tischer Bedeutung zu sein. Wir denken da vor allem an Ignatius von Loyola und
Johannes vom Kreuz. Aber in den vorliegenden Ausfithrungen sehen wir ganz ab-
sichtlich von diesen Regeln ab und betonen nur das Risiko, das man eingeht, wenn
man zur Unterscheidung des Wahren vom Falschen als Priifstein den psychologischen
Eindruck benutzt, den bestimmte religiose Erlebnisse in der Seele hervorrufen. Wir
sagen dies gleich zu Anfang, damit man nicht etwa von der mdglichen Tauschung,
zu der man durch den psychologischen Eindrudk eines Erlebnisses verleitet werden
kann, auf die Unsicherheit anderer iiberlieferter Kriterien oder gar auf die Unmég-
lichkeit, das Wahre vom Falschen iiberhaupt zu unterscheiden, schliefen zu kénnen
meint.

In dieser unserer kritischen Abhandlung beschrinken wir uns auf die subjektive
Gewiflheit, einer Verbindung mit der iibernatiirlichen Welt gewiirdigt worden zu
sein, die einige religidse Erlebnisse im Augenblick ihrer Entstehung hervorrufen
konnen.

I
Die Struktur der Seele

Fir die Seele, die mit all ihren Kriften Gott sucht, taucht eine doppelte Gefahr
auf, die ihre Absicht zum Scheitern zu bringen droht: einerseits der Eindruck der
Unfahigkeit und anderseits die Lockung der Illusion. Denn kaum hat die Seele ihre
ersten Schritte auf ihrem steilen und schwierigen Pfad gemacht, da sicht sie auch
schon ihren Weg durch eine doppelte Bedrohung versperrt: vor ihr erhebt sich eine
Schranke und tut sich ein Abgrund auf. In Wirklichkeit ist ihr der Weg nicht ver-
sperrt; es gibt vielmehr einen schmalen und miihevollen Pfad, der zum Licht fiihrt.
Aber die Heftigkeit ihrer Wiinsche, die die Seele so leicht und behende auf ihr Ziel
zueilen lief}, kann sie auch gegen die Mauer der Unféhigkeit schmettern oder in den
Abgrund der Illusion werfen.

Wenn die Seele an eine Gebetsart gewohnt ist, die eine vertraute Unterhaltung
ohne Zwiegespriche darstellt, weil sie noch kein Sprechen mit Gott, sondern nur ein
Sprechen zu Gott ist, entschliefit sie sich eines Tages, das geistliche Abenteuer der
Suche nach dem zu wagen, mit dem sie so oft gesprochen hat. Und indem sie das
Spiel der Einbildung und Phantasie, die die Struktur ihres Gebetes ausmachten, ver-
1aft, begibt sie sich frohlich auf den Weg vom Schatten zur Wirklichkeit. Pl6tzlich
jedoch steht sie im Finstern. Mit geschlossenen Augen des Leibes und der Seele
kampft sie noch gegen dunkle Trugbilder, um sich von den letzten Resten an Ge-
danken und Bildern freizumachen. Sie fithlt ganz deutlich das Nichts. Gerade in die-
sem Moment kommt der furchtbare Angriff der Enttauschung: der Weg ist versperrt,
das Hindernis ist uniiberwindlich: in dieser Richtung gibt es kein Weiterkommen.
Das ist auch der gefihrliche Augenblick, in welchem sich der angenehme Ersatz der



278 Carlos Maria Staehlin

Illusion anbietet: die Seele kehrt zu ihren Monologen zuriick, die jedoch jetzt als
Dialoge verkleidet sind; sie glaubt schlieflich, das gefunden zu haben, was sie suchte.

*

Viele aszetische Irrtiimer und mystische Tauschungen sind ganz einfach auf eine
verschwommene Erfassung der verschiedenen Schichten der Seele zuriickzufihren.
Wir miissen darum zunichst einmal die ,Landschaft unserer Seele“ betrachten und
ihre Struktur kennenlernen.

Bis gegen Ende des vorigen Jahrhunderts war die traditionelle Psychologie nichts
weiter als ein Studium des Bewufltseins. Ohne in die Tiefe der Seele vorzudringen,
blieb sie an der Oberfliche. Sie erforschte die Bewufitseinstatsachen, und bei dieser
Arbeit war ihr Werkzeug wiederum das Bewufitsein. Uber dieses hinaus vorzustofien,
erschien wie ein Traum und noch dazu wie ein absurder. Wenn man ,seelischer Vor-
gang” sagte, so war das dasselbe wie ,Bewufltseinsvorgang®, denn man verfiel in den
Irrtum, das Unbewufite als einen Bezirk des Geistes zu betrachten, der kein Erkennt-
nisvermdgen hat, anstatt ihn als einen unbekannten Bezirk anzusehen.

Diese Unkenntnis der ,Landschaft unserer Seele“, die fiir jene Forscher nur noch
ein ganz schmaler Streifen war, gab zu Illusionen Anlaf}, die ganz eng mit nicht
wenigen Problemen der religiésen Erfahrung verbunden sind. Jene Annahme,
dafl der Mensch nicht mehr als einen einzigen seelischen Zustand habe, nimlich den
durch die Vernunft erleuchteten Dimmerzustand, lieR den Gedanken aufkommen,
dafl Handlungen, die offensichtlich nicht aus diesem ganz engen Bereich hervor-
gehen, fremden Einflissen oder Eingebungen — Suggestionen oder Besessenheiten
— zu verdanken seien, die von zwei moralischen Polen ausgehen. Die guten waren
die Inspirationen und die schlechten Versuchungen. Und das Bewuftsein war das
Niemandsland inmitten jener fremden und feindlichen Krifte. Man dachte nicht
daran, daf diese seelischen Gegebenheiten auch ganz einfach menschlicher Herkunft
sein und aus den unsichtbaren Bezirken unserer Seele hervorquellen kénnten.

Die menschliche Seele ist namiich wie eine weite Landschaft aus Himmel und
Meer. In der Mitte eint und trennt die ganz feine Linie des Horizontes zwei uner-
meflich grofie Gebiete. Das obere ist das der Luft, das nntere das des Wassers. In
der ,Landschaft unserer Seele” ist das psychische Bewufitsein unser Horizont. Uber
diesem ganz schmalen Streifen liegt eine grofle unbekannte Hohe: das Uberbewufit-
sein. Und darunter eine grofle unbekannte Tiefe: das Unterbewuftsein. Unser Be-
wubtsein berthrt nur dié untere Grenze der Hohe und die obere Grenze der Tiefe.

Aber diese drei Zonen der Seele bedeuten keineswegs eine Auflosung des Zu-
sammenhangs. Der Ubergang von der sichtbaren Zone in die beiden unsichtbaren
geschieht stufenweise, wie im Lichtspektrum, denn in diesem gibt es aufler den Re-
genbogenfarben andere, die wir nicht sehen. Oben sind die ultravioletten Strahlen,
unten die infraroten. Alle diese wirken jedoch unsichtbar auf unseren Blick. Dieses
einfache Schema vermittelt uns die Dreiheit von Licht, Halbschatten und Schatten;
von Tag, Dammerung nnd Nacht. Der Ubergang von einem Feld in das andere ge-
schieht unmerklich, denn es wird nicht plotzlich Tag und auch nicht auf einmal Nacht;
das Licht ist nicht iiber dem Halbschatten abgeschnitten und der Schatten fingt nicht
an einer geometrischen Linje an. Es gibt eine ganze Stufenfolge von leichten und
unmerklichen Ubergingen zwischen dem strahlenden Licht und der Dunkelheit.



Mystische Tauschungen 279

Stellen wir uns nun einen Menschen vor, der durch Schwimmen auf der Linie des
Horizontes vorwirtskommt, nicht durch Tauchen oder Fliegen, sondern durch
Schwimmen an der Oberfliche, auf dieser Grenze zwischen den beiden unermef-
lichen Gebieten, zwischen der lichten Hohe und der dunklen Tiefe, halb unter-
getaucht im Wasser und halb an der Luft; denn der Mensch strebt auf dieser Linie
der Vernunft seiner Bestimmung zu, wobei er vom Wasser gehalten und von der
Luft belebt wird. Er nimmt an den beiden unermeflich groflen Bereichen seiner
Seele teil. Eine Unermeflichkeit ist grofer als die andere, so wie die Héhe der Luft
die Tiefe des Wassers iiberragt. Der Schwimmer kann fiir kurze Zeit mit dem ganzen
Kérper ins Wasser untertauchen, er kann sich jedoch nicht mit seinem ganzen Korper
aufrecht in der Luft halten. Mit seinen natiirlichen Kriften kann er tauchen, jedoch
nicht fliegen. In der psychischen Ordnung taucht die Seele wahrend des natiirlichen
Schlafes in ihr eigenes Unterbewufltsein unter und wihrend der dbernatiirlichen
Fkstase fiihlt sie sich in ihr eigenes Uberbewufitsein gehoben.

1L
Die Ekstase und der mystische Narzifimus

Wenn wir dieses dreifache Schema gegenwirtig haben, das wir als einfache
Arbeitshypothese anbieten, konnen wir den Lauf einiger Illusionen verfolgen. Schon
bei den ersten Schritten in der Selbstbetrachtung — indem man die dufieren Erschei-
nungen beiseite 148t — kann die Secle den verlockenden Abhang zweier wesentlicher
Irrtiimer entlanggleiten. Der eine bezieht sich auf die Gegenwart Gottes, der andere
auf dessen Tatigkeit.

Der erste Irrtum besteht darin, die glanzvolle Erscheinung fir das Unendliche zu
halten. Er liegt vor, wenn die Seele beim Eindringen in ihr Inneres ihrem eigenen
Bild gegeniibersteht. Es ist das erste Mal, dafl sie eine geistige Substanz sieht. Wenn
ein Tier zum ersten Mal sein Bild in einem Spiegel sieht, glaubt es nicht, sich selbst
zu sehen, sondern ein anderes Tier zu entdecken und empfindet Staunen. Neugierde
und Argwohn. Dasselbe geschieht der Seele, wenn sie sich zum ersten Mal selbst
siecht. Und wenn sie sich nun tief in ihrem eigenen Innern betrachtet und so durch
Erfahrung eine geistige Substanz kennenlernt, so geschieht es recht oft, dafl sie
glaubt, Gott zu schauen; denn sie suchte Gott und findet nun dieses Wunder in ihrem
eigenen Innern. Dieser mystische Irrtum, die Erscheinung fiir das Unendliche, das
Uberbewufitsein fiir Gott zu nehmen — stehen zu bleiben, um zu genieflen, bevor
man das gefunden hat, was man suchte —, tduscht gerade diejenigen, die sich dem
Gebet widmen, indem er sie zu einféaltigen Betrachtern ihrer selbst macht. Beim
Grenziibergang aus dem Bewufltsein in das Uberbewuflitsein entdeckten sie sich
selbst und verfielen, ohne es zu wissen, dem mystischen Narziflmus.

Der zweite Irrtum ist von der gleichen Art, bezieht sich jedoch nicht anf die Gegen-
wart, sondern auf die Titigkeit Gottes. Alle, die das plotzliche Sichdffnen des Uber-
bewufltseins studiert oder erfahren haben — ein wahres Aufbrechen des Himmels —,
wissen um das unsagbare Erstaunen des Menschen, das ihn erfafit, wenn er sich
plotzlich an einen Standort versetzt sieht, von dem aus er die ganze Welt aus einer
vollig neuen Perspektive betrachtet.



280 : Carlos Maria Staehlin

Nach wiederholten Beobachtungen pflegt der Eintritt in das Uberbewufitsein —
nicht die blofe Annidherung an diesen verschlossenen Garten — ein sehr starkes
Erlebnis zu sein, das wir Erleuchtung nennen kénnen. Nach den sdiriftlichen und
mindlichen Angaben, die wir hieriiber bekommen konnten, geht dieser religidsen
Erfahrung eine wirkliche Vorbereitung voraus, bei der der gliihende Wunsch, Gott
zu finden, die zentrale Triebkraft ist. In Berichten iiber Nichtkatholiken und Nicht-
christen beobachteten wir diese unmittelbare Vorbereitung genau so. Aber der Ein-
bruch des Auflergewdhnlichen geschieht plotzlich. Er wartet weder anf die ange-
messene Zeit noch auf den geeigneten Ort. Der betroffene Mensch ist vielleicht in
diesem entscheidenden Augenblick véllig sorglos; er lehnt sich aus einem Fenster
heraus, steigt eine Treppe hinauf oder ruht in einem Garten. Und der Eindrudk,
den er erhilt, ist so, als ob ein Schleier fortgezogen und ein Horizont geéffnet wiirde.
Es gibt hier kein genaunes Begreifen von Einzelheiten, aber die ganze kosmische Ord-
nung wird plotzlich erfaft. Der Mensch fiihlt den Schopfer in den Geschopfen; er
begreift in einem einzigen Augenblick, was er solange studierte und doch niemals
verstanden hatte. Dieser Feuerblitz verloscht keineswegs allzu schnell. Er 1588t einem
Zeit, die eigene geistige Erfahrung in ihrem lebendigen Vollzug zu analysieren. Die
Seele fithlt sich in ihrem Mittelpunkt. Sie besitzt das Ersehnte. Bei Anfingern findet
eine Bekehrung statt, und in ihrem ganzen Leben dndern sich die Mafistibe und der
Lebensstil. In einigen Fillen hat die radikale Wendung der gesamten Betrachtungs-
weise des Lebens die Betroffenen ins Irrenhaus gebracht, wo man feststellen konnte,
dafl sie vollkommen normal waren. Der starke Anstol, der vom hoheren Bereich
ausgeht, pflegt aus einem Grund, den wir spiter noch angeben, seinen Widerhall im
unteren zu finden, und zwar normalerweise in Form von optisch wahrnehmbaren Bil-
dern, die zuweilen von akustischen Zeichen begleitet sind. Hiufig entsteht der Ein-
druck eines unendlichen, flackernden Feuers. Einige Personen glaubten, es sei plétz-
lich eine grofe Feuersbrunst ausgebrochen; andere dachten an ein intensives Polar-
morgenrot; wieder andere an eine rote Lichtquelle, die sie in ihre Strablen einhiillte.
Das subjektive Lichtempfinden spiegelte die innere Erleuchtung wider, aber wir
konnten auch andere Falle verzeichnen, in denen offenbar dieser Widerhall in den
unteren Seelenbezirken nicht stattfand.

*

Was wir hier beschrieben haben, ist das natiirliche Erlebnis des Uberschreitens
der Grenze in seinen Anfingen, und zwar das eindrucksvollste und grofartigste. Bei
Erlebnissen von geringerer Intensitit gelingt es der Seele nur noch selten, wieder in
dieses personliche Paradies einzutreten; dagegen kann sie auch ohne jenes ,Eroff-
nungsfest® verkostet zu haben, von der Schwelle aus in dasselbe einen ersten Blick
werfen und literarisch schopferisch werden.

Die Schonheit und natiirliche Klarheit des Uberbewuﬁtsems 148t den Menschen,
dem dieses Erlebnis zuteil wird, glauben, er sei von einem gbttlichen Feuer erleuchtet
worden, das ihm durch mystische Erfahrung geschenkt wurde. Und das auch in F3l-
len geringerer Intensitit, wie in diesen beiden, die wir anfithren kénnen, weil wir
sie persénlich kannten:

Einem jungen Midchen wurde der Schimmer einer Erfahrung in dieser Hinsicht
zuteil, als es aufmerksam eine Theatervorstellung verfolgte, und einige Zeit spiter



Mystische Tdiuschungen 281

hatte es dieses Erlebnis noch einmal wihrend eines Ganges tiber die Landstrafie.
Wir glavben zwar, daf} bei diesem Erlebnis kaum mehr als eine Berithrung mit der
oberen Zone stattfand, aber der Eindruck war tief und dauerhaft.

Ein Priester wurde mit einer Ahnung von dem gleichen Erlebnis beschenkt, wih-
rend er auf das Bett geworfen ruhte und zerstreut die Biicher seiner Bibliothek be-
trachtete. Das Erlebnis war kurz und heftig, mit plétzlichem Stillstand des Fluges
der Gedanken und der Bilder, mit einer auf einzigartige und merkwiirdige Weise
erlebten Idee, inmitten eines eindrucksvollen geistigen Vakuums. Die Wirkung war
ebenfalls tief und dauerhaft.

Als Beispiel firr das Erlebnis in seiner schauspielhaften Auflerung kann man die
Stelle aus dem Tagebuch von Pascal anfiihren, die schon wiederholte Male vom
Standpunkt der experimentellen Religionspsychologie aus analysiert worden ist.
Wir beziehen uns hier auf das Blatt Papier, das er fir seinen privaten Gebrauch
beschrieb und auf dem er mit wenigen Worten ein geistliches Erlebnis notierte, das
er am 23. November 1654 von 10.30 bis 0.30 in der Nacht hatte. Dort entfuhren
ihm die folgenden Worte, um das Unaussprechliche auszudriicken: Feuer, Gott
Abrahams, Gott Isaaks, Gott Jakobs. Nicht der Gott der Philosophen und Weisen.
Gewiflheit, Freude, Gewiflheit, Gefahl...

IIL.
Die Wechselwirkung der einzelnen Seelenbereiche aufeinander

So wie die erhabene Beschaffenheit des hoheren Bereiches die Seele tauschen kann,
indem sie bewirkt, dafl diese sich bei ihrer Selbstbetrachtung triigerisch in Seele und
Gott entfaltet oder sich mit einer Offenbarung beschenkt glaubt, indem sie die Welt
aus einer neuen Perspektive betrachtet, ist die gegenseitige Abhdngigkeit zwischen
den beiden extremen Bereichen, dem hoheren und dem niederen, ebenfalls die
Quelle vieler und grober Irrtiimer.

Zwischen beiden Bereichen gibt es eine Wechselwirkung — eine Gleichgestimmt-
beit und einen Widerhall. Wir haben bereits, als wir von der Erleuchtung sprachen,
angefiihrt, dafl die Geschehnisse des hoheren Bereichs ithre Antwort im niederen fin-
den. Eine Erschiitterung des hoheren Bereichs erzeugt automatisch eine Verdnderung
im niederen. Es wire ein Irrtum, dieses Phianomen nur auf ein psychisches Echo zu-
risckzuftthren: der Glockenklang auf dem Gipfel wiirde tief unten in der Schlucht
seinen Widerhall finden; — oder auf einen psychischen Sinnestrug: das Unterbe-
wufltsein wiirde das Uberbewufitsein widerspiegeln. Denn in Wirklichkeit findet
etwas mehr statt als ein einfaches Wiedergeben des erhaltenen Bildes in mehr oder
weniger verblafiter oder entstellter Art. Der niedere Bereich kann, wenn er erst ein-
mal vom hoheren angeregt ist, weiterhin geben ohne von neuem zu empfangen.

Stellen wir uns zwei Stimmgabeln vor, die auf denselben Ton abgestimmt sind
und von denen die eine sich im hoheren Bereich und die andere im niederen Bereich
befindet. Wenn jemand die obere Stimmgabel anschligt, so fangt die untere zu
vibrieren an, ohne daf sie irgend jemand berithrt, und sie wird selbst dann weiter
vibrieren, wenn eine leichte Beriihrung die Vibration der oberen Stimmgabel auf-
horen 1af}t.



282 Carlos Maria Staehlin

Dies erklart zahlreiche pseudomystische Illusionen; denn wenn es Irrtiimer der
Einbildungskraft gibt, die durch eine Erschiitterung des Unterbewufltseins hervor-
gerufen sind, und zwar ohne Mitwirken Gottes, so gibt es ebenfalls Irrtiimer, in
welche diejenigen fallen kinnen, die in echter Weise sich mit der iibernatiirlichen
Welt in Verbindung fithlen. Wenn Gott einen Augenblick lang den hoheren Bereich
der Seele berithrt, so fingt der untere von allein im gleichen Ton zu vibrieren an.
Und gerade weil ihn niemand berithrt, wird er weitervibrieren, auch dann, wenn
jene anregende Vibration, die von oben kam, lingst aufgehort hat. Wenn Gott eine
Erleuchtung im Uberbewufitsein gewdhrt, so erzeugt das Unterbewufitsein optische
und akustische Bilder, die jener hoheren Wirklichkeit entsprechen, und fiir die
empfangende Person besteht die Gefahr und Versuchung, diese rein natiirlichen
seelischen Vorginge fiir Visionen, Auditionen und Revelationen zu halten. Die
Berithrung des Uberbewufitseins durch Gott kann einen Augenblick wihren, und die
dadurch angeregte Erzeugung von Bildern im unteren Bereich kann von langer
Dauer sein.

Das Unterbewufitsein kann auch das Uberbewufitsein beeinflussen; nicht im iiber-
natiirlichen Bereich noch auf den hochsten Stufen, wohl aber im natiirlichen Bereich
und auf den nichstliegenden Gebieten; natiirlich nur in oberflichlicher Form, ohne
ins innere Paradies der Seele einzudringen. Aber dem Unwissenden, dem es an
personlicher Erfahrung mit mystischen Begnadigungen fehlt, erscheinen leicht alle
Erlebnisse im hoheren Bereich gottlichen Ursprungs zu sein. Eine intensive und
lange wihrende Beeinflussung des Unterbewufitseins mit religiosen Bildern kann
einen Zustand so tiefer Gemiitsbewegungen hervorrufen, dafl dieser sich durch
Empfindungen nach auflen hin kundtut, ohne daf} die entsprechenden Bilder sich auf
dem Wege der Erkenntnis bekannt machen, und es kann sein, daf dieser Strom die
hochsten Saiten der Seele anschligt, um fiir einen Augenblick die obere Grenze zu
oftnen und eine natiirliche Ekstase hervorzurufen. Spiter werden wir von den ,un-
motivierten Gefithlen® sprechen, die den gleichen Ursprung haben konnen.

Noch ein paar Worte iiber das Problem der Unterscheidung der Geister, das hier
in seiner klassischen Form aufgeworfen und von der modernen Forschung her zu
l6sen versucht wird. Es ist das Problem des Erlebnisses, das gut beginnt und schlecht
endet, das mit einer Inspiration des Himmels anfingt und mit einer Versuchung der
Holle aufhért. Gott als Herr aller Dinge kann das Unterbewufitsein unmittelbar
anrithren; aber nicht dieses, sondern das Uberbewufitsein hat er als Stitte seines
Wirkens erwihit, das sich durch die Eingieflung der Gnade, der Tugenden und
Gaben, die nicht dem psychischen Bewufltsein angehéren, vollzicht. Der Teufel kann
den hoheren Bereich nicht betreten, hat jedoch freien Eintritt in den niederen; er
kann in jenes natiirliche Spiel von Bildern eingreifen, das eine natiirliche Auswir-
kung der iibernatiirlichen Gnade ist, kann es auf Abwege bringen und verdrehen
und das, was mit einer Berithrung durch Gott anfing, in einer Orgie von Bildern
enden lassen, die fiir jemanden, der die Geister nicht zu unterscheiden vermag, um
so weniger verdachtig sind, als die Seele weiterhin die moralische Gewiflheit hat,
ciner echten Verbindung mit Gott gewiirdigt worden zu sein, und weil sie weiterhin
Gott dieses ganze Spiel der Einbildung zuschreibt, das natiirlich anfing und viel-
leicht teuflisch endete.



Mystische Tauschungen 283

Endlich noch iiber die Folgen, die Abhandlungen und Biographien mit Wunder-
beschreibungen haben konnen. Die Erfahrung lehrt, dafl viele, die sich Biichern mysti-
schen Inhalts widmen, schlieflich die Rolle der Zuschauer aufgeben und als erste
Schauspieler in einem religiosen Drama auf die Biihne steigen. Bei der geistlichen
Féhrung darf diese Gefahr einer iibertriebenen Lektiire von Schriften, die Halluzi-
nationen hervorrufen konnen, nicht vergessen werden. So wie falsche iibernatiirliche
Erscheinungen durch eine Art ,Girung® der Bilder im niederen Bereich entstehen
konnen, gibt es anch Nachahmungen der mystischen Vereinigung, die durch eine
Gemiitshewegung im Unterbewufltsein hervorgerufen sind. Empfindsame Personen
— cine Eigenschaft, die schwer festzustellen ist ohne eine saubere psychologische
Analyse — branchen gar keine intensive und langdauernde Anregung, um sofort
eine auflergewdhnliche psychische Tatsache, die jedoch vollkommen im natiirlichen
Bereich liegt, als mystische Erfahrung zu deuten, die sie nicht in Worten auszo-
driicken vermogen.

Iv.

Die ,Begleiterillusion”

Eines der schwierigsten Probleme ist die Feststellung einer geistigen Gegenwart
und ihre Unterscheidung von der ,Begleiterillusion“ (Nomenklatur von Lhermitte).
Wir kennen zwei Formen dieser Illusion. Man konnte sagen, daf es eine materielle
und eine geistige Halluzination gibt, obwohl diese Ausdriicke nicht genau sind. Um
zu unterscheiden, ob der erlebte Gegenstand Gott ist, zieht man am besten andere
Falle zum Vergleich heran, bei denen es sich um verschiedene Gegenstinde handelte.
— Hierzu einige Beispiele, die uns personlich bekannt sind.

Eine unverheiratete Frau von 32 Jahren erscheint religios und mochte es auch sein.
Sie hat verschiedene organische Krankheiten und leidet an der Begleiterillusion. Der
Begleiter ist ein Tier, ein riesiger Kater, der so grof} wie ein Tisch ist, von fenerroter
Farbe, mit gekriitmmtem Riicken und gestraubtem Fell, schrecklich anzusehen. Sie ist
sicher, dafl es ein Teufel ist, und er begleitet sie lange Zeit, wobei er immer an ihrer
linken Seite geht, sich fortwihrend bewegt und sie wiitend anblickt.

Ein nervoser Mann von sechzig Jahren, der schon Grofivater ist und ganz normal
mit seiner Familie lebt, leidet ebenfalls an der Begleiterillusion. Tagelang sieht er
an seiner rechten Seite einen achtbaren Greis, der in eine Soutane gekleidet ist, ihm
leutselig zuldchelt und ihm in den Schwierigkeiten des Lebens Mut einfloft. Sein
Aussehen ist so echt das eines Geistlichen, dafl die anderen, wenn sie ihn sidhen,
glauben wiirden, der Grofivater sprache mit einem Priester, so wie es Tausende gibt.

Ein intelligenter und gefiihlsbetonter junger Mann, der kiirzlich auf einer Univer-
sitat seinen Doktor machte, sieht sich anf der Strafle von einem Individuum begleitet,
das ihm selbst auflerordentlich dhnelt und das immer einige Schritte vor ihm her
geht, so dal er es stets von hinten sieht.

In diesen Fallen von Begleiterillusion durch materielle Halluzination wird die
Lebhaftigkeit des Bildes so grof}, dafl es zuweilen undurchsichtig wird: es projiziert
einen Schatten, verbirgt die Dinge, die hinter ihm liegen, und indem es sich bei ver-
schiedenem Licht bewegt, ruft es den Eindruc hervor, dreidimensional zu sein;
es zeigt sich in natiirlichen Farben. Als Beispiel for die Kraft, mit der eine Hallu-



284 Carlos Maria Stachlin

zination auftreten kann, kénnen wir hier ein von uns selbst gemachtes Experiment
anfihren. Wenn bei der Begleiterillusion das Bild mit einer solchen Kraft auftrat,
so ist fir die betroffene Person der Irrtum fast uniiberwindlich.

Mit dem Gehilfen eines Dorffriseurs, einem jungen Mann von 18 Jahren, der
vorher von einem Arzt als normal fiir dieses Experiment erkldrt worden war, mach-
ten wir folgenden interessanten Versuch:

In einem véllig erleuchteten Zimmer mit gekalkten Winden liefen wir ihn ein
grofles hellgriines Stiick Pappe betrachten, das senkrecht ihm gegeniliber angebracht
war, und forderten ihn auf, dort sogleich das Gesicht seines Bruders zu sehen, den
er am meisten liebte und der bei seinen Eltern, weit fort von dem jetzigen Wohnort
des jungen Mannes, lebte. Die Suggestion stellte sich in Kiirze ein, wahrend er noch
wach war; sie ist nur eine Frage von 14 Sekunden. Es erscheint ihm das Gesicht
seines Bruders mit verschwommenen Rindern — Zhnlich wie die verwischten alten
Vergroflerungen photographischer Portrats — und in farblosen grauen Tonen, je-
doch nicht wie ein Druck oder ein Film, sondern wie etwas Lebendiges von deutlich
erhabener Gestalt und ganz natirlicher Grofle. Dann fuhren wir mit unserer Hand
iiber die Stelle auf der offensichtlich diese kiinstliche Erscheinung war. Da wurde
das merkwiirdige Gesicht durchsichtig wie ein grauer Nebel, durch den hindurch
man alle Einzelheiten unserer Hand tadellos erkennen konnte. Die Halluzination
entwickelte sich ohne neuen Einflu} unsererseits weiter und wurde starker; nach eini-
gen Sekunden wurde das Bild schon ziemlich intensiv und undurchsichtig, bis nach
20 Sekunden unsere Hand nicht mehr zu sehen war, wenn sie hinter demselben ent-
langfubr. Inzwischen nahm das Bild bereits natirliche Farben an und 17 Sekunden
spater bemerkte der junge Mann keinen Unterschied mehr zwischen der Phantasie
und der Wirklichkeit, eine Tatsache, die um so bemerkenswerter ist, als er wufite,
welches Experiment wir mit ihm machten, wodurch die Halluzination eigentlich be-
deutend hitte abgeschwicht werden miissen. Als wir sodann ein Fenster des Zim-
mers offneten und das Sonnenlicht direkt hereinfluten liefen, empfing das Gesicht
der Erscheinung Licht und Schatten, die seiner Gestalt entsprachen. Wir lehnten das
Fenster an, machten eine Taschenlampe an und stellten das Licht so ein, dafl die
Strahlen auf der Oberflache der grinen Pappe zusammenliefen und einen Kreis von
6 cm Durchmesser bildeten. Dann bewegten wir diesen Lichtfleck auf dem Karton
selbst. Der Visionar sah nun, wie das Licht auf das Gesicht seines Bruders fiel, wobei
die entsprechenden Verdnderungen des Lichtkreises eintraten, als dieser iiber die
erhabenen Teile des Gesichtes lief und dabei Licht und Schatten erzeugte.

Obwohl der junge Mann, der Gegenstand dieses Versuches war, ganz genau
wuflte, um was es sich bei all diesen Dingen handelte (wir hatten ihn namlich vor-
her informiert, und er selbst war bei Experimehten mit anderen Personen dabei
gewesen), war der Eindruck, den er erhielt, als er seinen Bruder in so unvermuteter
Klarheit sah, doch so stark, dafl wir mit dem Versuch abbrechen mufifen.

Wenn man so als Experimentator konkrete Fille der Begleiterillusion analysiert,
wird man etwas skeptisch bei dem Gedanken, daf manche fromme Leute den Ein-
druck haben, sie wiirden lange Zeit von sichtbaren Engeln oder Ddmonen oder sogar
von Maria oder Jesus in vertrauter Weise begleitet.

*



Mystiscke Téuschungen 285

Aber die Begleiterillusion erscheint zuweilen in viel entstofflichterer Form. Hier
handelt es sich dann nicht um eine materielle, sondern um eine geistige Halluzina-
tion, die bereits aulerhalb des Bereichs der optischen und akustischen Bilder liegt,
aus denen die gewdhnlichen Erscheinungen bestehen. Dieser Mangel — ein ganz
genauver Beweis dafiir, dafl man nichts sicht und nichts hort — bereichert das Phi-
nomen mit einem vorgetduschten Realismus und Mystizismus, der beruhigt und be-
geistert. Um zu verstehen, wie dies moglich ist, filhren wir ein ganz alltigliches Bei-
spiel an. Jemand, der ganz vertieft in ein Buch ist, hat plétzlich das Gefiihl, dafl
einer hinter ihm steht, der iiber seine Schulter hinweg dasselbe Buch liest; er hat
nichts gehort und nichts gesehen, aber das Gefiihl ist so lebhaft, daf} er verdrgert den
Kopf wendet, damit der Storenfried fortgeht. Wir wollen einmal davon absehen,
ob der Betreffende, wenn er seinen Kopf wendet, tatsichlich jemanden hinter sich
stehen sieht, oder ob er sich dariiber klar wird, daf niemand da ist und er von einer
Iusion getiuscht wurde; das was uns jetzt interessiert, ist nicht die Objektivitit
dieser Erscheinung noch die Art dieses Eindrucks, denn sehr dhnlich, obwohl viel
intensiver, wird die Gegenwart einer Gestalt des Himmels, des Fegfeuers oder der
Hélle durch ein besonderes Gefiihl empfunden, das nicht mit den fiinf kérperlichen
Sinnen wahrgenommen werden kann.

Die betroffene Person fiihlt die Gegenwart der Erscheinung und weifl auch, wo
sich dieselbe befindet und welche Teile weiter entfernt und welche niher sind —,
aber sie sieht nichts und hért nichts. Eine Frau versichert uns: , Wihrend der letzten
Viertelstunde der heutigen Meditation stand Jesus vor mir, und zwar ein wenig
nach der rechten Seite zu“, und sie fiigt gewichtig hinzu: ,Das war keine Tauschung.
denn ich sah ihn nicht und hérte ihn nicht, aber ich fiihlte ihn ganz klar und wufite,
daf Er es war, der neben mir stand und mich anblickte“. Jemand anders erzihlt uns
von einem ganz seltenen Erlebnis: ,Ich fithle es ganz sicher, ohne irgendeine Ein-
bildung, und es ist nicht méglich, da ich mich tausche: ich filhle den toten Jesus in
meinem Herzen; ich wache bei ihm in fortwahrender Anbetung®.

*

Die Identifizierung des Begleiters gelingt nicht immer. Zuweilen erscheint der-
selbe in einen Nebel gehiillt oder er 1388t sein Gesicht nur ganz verschwommen sehen,
wie wenn er firchtete, erkannt zu werden. Ein anderes Mal wieder 148t er sich ganz
deutlich sehen, jedoch sein Gesicht ist vollkommen unbekannt. Aber auch in diesen
Fillen pflegt die betroffene Person meistens sofort intuitiv auf offensichtlich ganz
natiirliche Weise zu wissen, um wen ¢s sich handelt, so daf es ihr iiberflitssig er-
scheint, dies noch zu erkliren. Es ist eine dhnliche Erkenntnis wie hdufig im Traum,
wenn der Schlafende sich mit Personlichkeiten sprechen sieht, die er niemals gesehen
hat, die ihm niemand vorstellt, die nicht sagen, wer sie sind, und die der Traumende
dennoch vom ersten Augenblick an erkennt — historische Personen-chenso wie er-
dachte —, ohne dafl ihm irgendein Zweifel méglich wire.

Die Identifizierung des unsichtbaren und unhérbaren Begleiters ist noch merk-
wiirdiger. Die betroffene Person weifl aus Erfahrung, dafl jemand da ist und ihr
Gesellschaft leistet. Eine Mutter entdeckt pldtzlich, dal ihr kurz zuvor ertrunkener
Sohn neben ihr steht; sie sieht nichts, sie hort nichts, weill jedoch ganz sicher — und



286 Carlos Maria Staehlin

es wiirde ihr absurd und lacherlich erscheinen, eine so augenfallige Tatsache in Zwei-
fel zu ziehen —, dafl da jemand steht und daf es ihr Sohn ist; sie kennt ihn aus
Erfahrung. Obwohl zuerst die Illusion des nicht identifizierten Begleiters auftreten
kann und dann das Erkennen desselben, so pflegen doch tatsachlich beide Erkennt-
nisse zusammenzufallen: die betroffene Person erfafit sofort, um wen es sich handelt.

*

Wenn wir weiter in die zweite Form der religiésen Halluzination, die wir die
geistige genannt haben, eindringen, so fiihrt uns der Eindruck der Gegenwart cines
Begleiters bis an die Grenze der wirklichen mystischen Erfahrung.

Das ist der Fall, wenn der tberirdische Gegenstand dieser Illusion nicht mehr ein
Geschopf des Himmels oder der Holle ist, sondern Gott selbst. Der subjektive Ein-
druck kann duflerlich oder innerlich sein: man fiihlt sich in Gott versunken oder von
Gott erfiillt; der auflerst lebhafte Eindruck der Gegenwart ist derselbe.

Die Identifizierung des Begleiters bringt in diesem Falle nichts Neues. Es besteht
eine absolute subjektive Sicherheit, die nicht rational begriindet ist, sondern auf
Intuition beruht, Jemand, der dieser Illusion zum Opfer gefallen ist, kann von
dieser Tatsache nicht itberzeugt werden. Er kann nicht daran zweifeln, dafl er wirk-
lich dic Gegenwart Gottes erlebt. Er erkennt ihn durch eine gewisse Intuition, die
er nicht verwunderlich, sondern natiirlich findet. Er konnte nicht erkliren, wieso er
weif}, dafl es Gott ist, jedoch auch nicht daran zweifeln, daf er tatsichlich Seine
Gegenwart erfahren hat.

V.
Gesprochene, stumme und unaussprechbare Worte

Ganz besondere Schwierigkeiten bereitet die Diagnose gewisser mystischer Illu-
sionen, wenn sie mit der Wahrnehmung von Worten verbunden ist, die vom Beglei-
ter weder laut noch durch blofle Mundbewegungen geiufiert werden.

Die Theoretiker auf dem Gebiet der Mystik pflegen dic Worte der Auditionen in
imaginire und intellektuelle einzuteilen. Letztere schienen, weil sie von Sinnesein-
driicken frei sind, gerade durch diese Eigenschaft — nimlich die Bilderlosigkeit —
ihren auflernatiirlichen Ursprung zu beweisen. Bei der Begleiterillusion, so wie wir
sie in ihrer materiellen Form beschrieben haben, sind die Auditionen leicht als
Halluzinationen in der sinnlichen Sphire zu identifizieren; jedoch bei ihrer geistigen
Form hat man bisher geglaubt, dafl es nichts Entsprechendes oder Ahnliches im Be-
reich der natiirlichen Psychologie gibe. Diese Meinung kann jedoch nicht mehr auf-
rechterhalten werden.

Es gibt ndmlich drei Gruppen von natiirlichen Phiinomenen, die bei normalen Per-
sonen auftreten kénnen — genau so wie bei jedem normalen Menschen unter beson-
deren Umstinden Wirkungen hysterischen Charakters auftreten konnen —, und
zwei von diesen Gruppen zeigen zu viel Ahnlichkeit mit den mystischen Auditionen,
als dafl man heute noch die klassischen Regeln zur Unterscheidung der Geister an-
wenden konnte, die sich in vercinfachender Weise nur auf das Erscheinen oder Feh-
len von Bildern bei einer Audition stiitzen.

Die erste Gruppe bilden die gesprochenen Worte. Es sind Halluzinationen, die die
natiirliche Sprache nachahmen vnd tadellos zu horen sind. Die betroffene Person



Mystische Tauschungen 287

meint passiv zu bleiben beim Horen dieser Worte, die ihr ganz klar mitgeteilt wer-
denund sich ihr mit Gewalt aufdringen, obwohl sie sie nicht horen will und alles tut,
um sie zu vertreiben; diese Eigenschaften der Halluzination verhindern, daf sie die-
selben als ihr eigenes Werk erkennt. Solche Worte begleiten hiufig die ,Erschei-
nungen®, gelegentlich treten sie jedoch auch unabhingig von denselben und ohne die
Stiitze der visuellen Halluzination auf; dies ist bei den ,Stimmen“ der Fall, die einige
Leute zu héren glauben und die sie dem Himmel oder der Halle, nur nicht sich selbst
zuschreiben.

Die zweite Gruppe ist die der stummen Worte. Diese gehoren einer Sprache an,
die artikuliert, jedoch nicht gesprochen wird. Jedes einzelne dieser Worte kann mit
dem Verstand erfafit werden, sie hinterlassen jedoch keinen akustischen Eindruck
noch irgendeine Vorstellung von einem Ton. Diese Art von Reden gibt es hiufig bei
Traumen; der Schlafende unterhilt sich mit einer ertriumten Personlichkeit und
versteht die Worte derselben, obwohl er sie weder die Worte aussprechen hért noch
die Lippen bewegen sieht. Die blasphemischen Besessenheiten, die die betroffene
Person als teuflische ,Versuchungen® interpretiert, pflegen mit stummen Worten zu
beginnen, die von visuellen Halluzinationen frei sind. Stumme Worte, auch ohne
optisches Bild, werden als ,Inspirationen“ angesehen, wenn sie zum Guten anregen.
Allein auf diesem Gebiet kénnte man einen langen Katalog von konkreten Beispie-
len aufstellen.

Die dritte Gruppe ist die der unaussprechbaren Worte. Zn ihr zihlen wir alle
subjektiven Auditionsphinomene — gleich, ob es sich um nach auflen projizierte
oder nach innen gehende Auditionen handelt —, bei denen jemand eine Botschaft
{ibermittelt zu bekommen glaubt in einer Sprache, die nicht differenziert oder arti-
kuliert ist, keine einzelnen Teile oder Verbindungen hat, jedoch klar verstindlich
ist; nicht einmal der Betroffene selbst kann nachtriaglich die Botschaft in Worte
fassen — denn sie besteht nicht aus Worten; er kann sie hachstens ungefahr iber-
setzen, indem er die empfangenen Ideen durch Worte interpretiert. Dies ist bei Hal-
luzinationen ohne Bilder der Fall. Wenn man einige Traume sorgfiltig analysiert,
findet man auch unaussprechbare Worte; eine der Gestalten der Traum-Halluzina-
tion sagt dem Schlafenden etwas, sie sagt es ihm jedoch, ohne den Gedanken in
Worte zu kleiden, und der Schlafende findet diese Art der Verstandigung so natiir-
lich, daf} er gar nicht merkt, daf hier keine Worte gesprochen werden. Diesem Phi-
nomen hat man verschiedene Namen gegeben: falsche Halluzination, geistige Mit-
teilung, abstrakte Halluzination, Sprache ohne Worte, Halluzination des Erkennt-
nisvermogens. Es handelt sich ganz einfach, obwohl die Bezeichnungen fiir diesen
Gegenstand in Widerspruch miteinander zu stehen scheinen, um eine Halluzination
ohne Bilder. Eine der subtilsten mystischen Tiuschungen ist ohne Zweifel die des
unwillkiirlichen Hervorbringens unaussprechbarer Worte.

DaR es nicht nur im Traum, sondern auch im wachen Zustand diese drei Gruppen
von Halluzinationssprache gibt — nicht nur ausgesprochene, sondern auch stumme
und unaussprechbare Waorte, ist eine leicht zu beweisende Tatsache.

Der beste Beweis ist die Existenz von ,Botschaften des Himmels“, die in diesen
drei Formen ausgedriickt werden und deren wesentlicher Inhalt falsch ist. Eine
fromme Beterin horte, als sie vor ihrem Kruzifix kniete, stumme Worte, mit denen



288 Carlos Maria Staehlin

der Herr sie aufforderte, bei thm selbst zu beichten, anstatt bei den Priestern; als wir
die Wurzel dieser Halluzination suchten, fanden wir, dafl der einzige Priester, der
in jenem Dorf wohnte, dieser Frau auflerordentlich unsympathisch war. Fin unschul-
diges kleines Madchen hort drauflen auf dem Felde Worte, die ihr sagen, dafl ihr
Briiderchen gestorben ist; das Kind war nicht gestorben, sondern seit einiger Zeit
hatte es die Kleine vom ersten Platz im Herzen der Mutter verdrangt. Nicht immer
kann man den Ursprung dieser Tauschungen ahnen, selbst dann nicht, wenn die Bot-
schaften offensichtlich falsch sind. Eine glithend eifrige, jedoch unwissende Novizin
wurde, als sie beim Gebet in der Kapelle weilte, von einer bilderlosen Halluzination
getduscht und empfing zu ihrem Erstaunen eine mysteriése Botschaft, die in einer
unaussprechbaren Sprache ausgedriickt war und ganz offenkundige Héresien enthielt.
— Weil in diesem Falle gleichzeitig der Eindruck einer Gegenwart — die Begleiter-
illusion — auftrat, die raumlich in den Tabernakel projiziert wurde, wird sich diese
Novizin, die das Opfer des Spiels ihrer eigenen Psyche wurde, immer weigern, auch
nur die Moglichkeit einer Tauschung zuzugeben; sie war wach, im Vollbesitz ihrer
Sinne; jede Halluzination war ausgeschlossen, denn sie sah nichts und hérte nichts,
weder mit den Sinnen noch mit der Phantasie; sie fithlte die Gegenwart Jesu im
Sakrament in starker und unbeschreiblicher Weise, und Jesus sprach mit ihr , Worte.
die der Mensch nicht aussprechen kann“; jede Halluzination war ausgeschlossen.
denn sie sah nichts und hdrte nichts, weder mit den Sinnen noch mit der Phantasie.
Tatsache jedoch ist, dafl die Identifizierung Jesu zusammen mit der Formulierung
von Hairesien keinen Zweifel an dem rein natiirlichen Ursprung des Vorgangs

zulafd¢!.
*

Fiir den Fall, daf der Gegenstand der Begleiterillusion Gott selbst ist und der
Eindruck der Gegenwart durch unaussprechbare Worte verstarkt wird, kennen wir
noch kein Kriterium fir die Differentialdiagnose, das die Wirklichkeit erkennt und
die Illusion aufdeckt, indem es sich auf die Beschaffenheit des Phanomens griindet.
Obwohl man in einigen konkreten Fallen vielleicht nicht aus dem Zweifel heraus-
kommt, wenn man zu gewissen negativen oder positiven Kriterien seine Zuflucht
nimmt — Héresie der unaussprechbaren Worte, Fortschritt der betroffenen Person
in den Tugenden —, so liegen diese doch auflerhalb der psychologischen Auflerung
des Phinomens.

VI.
Die unbegriindeten Gefiihle

Wir betreten hier das gefahrlichste Gebiet. Es gibt unaussprechbare Botschaften,
die sofort Freude erzeugen, wihrend andere Traurigkeit hervorbringen. Und es gibt
auch Botschaften, die nur aus dieser Freude oder Traurigkeit zu bestehen scheinen,
ohne imagindre oder intellektuelle Visionen oder Auditionen und ohne unaus-
sprechbare Worte. Nur der plétzliche Eindruck von Freude oder Traurigkeit, weiter
nichts. In diesem ¥all kdnnen wir von ,unmotivierten Gefithlen“ sprechen. In eini-
gen Abhandlungen iiber geistliche Dinge werden kiithn vereinfachende Regeln auf-

1 Fiir den normalen Fall der gesprochenen Worte verweisen wir auf unsere demnichst er-
scheinende Arbeit ,Apariciones® (Erscheinungen).



Mystische Téiuschungen 289

gestellt, um den Ursprung dieser Phinomene zu erkennen: die Freude kommt vom
guten Engel und die Traurigkeit vom bosen Engel; diese Regeln erlauben kaum die
Annahme, dafl es religiose Gefiihle gibt, die ausschlieflich menschlicher Herkunft
sind. Wir wissen jedoch schr gut, dafl dies nicht der Wirklichkeit entspricht. In dem
Exerzitienbuch des hl. Ignatius ist dies klar ausgesprochen. Und auch die psycho-
logische Forschung fithrt uns immer mehr weg von dieser rachitischen Auffassung
vom Menschen, die aus ihm eine Strohpuppe macht, die dem Hin und Her aufien-
stehender und widersprechender Krifte ausgeliefert ist.

Der gleiche hl. Ignatius selbst gibt uns cine Regel fiir die Unterscheidung, indem
er behauptet, dafl ,die Trostung ohne Beweggrund® nur von Gott kommen kann;
gute und bose Geister konnen in der Seele Gefithle von Freude hervorbringen, jedoch
immer nur durch ein vorausgehendes Erkennen des Gegenstandes, der diese Freude
erzeugt. Die Tréstung ohne Kenntnis der Griinde, die sie hervorbringen, ist nur von
Gott. Diese Regel ist fiir das Gebiet der spekulativen iibernatiirlichen Psychologie
gewifl richtig: nur Gott kann in der Secle ein Gefiihl geistiger Natur aufkommen
lassen, ohne dafl dasselbe vorher durch eine Idee oder ein Bild ins Bewuftsein des be-
treffenden Menschen getreten ist, woraus dann das in Frage stehende Gefiihl ent-
steht. Dabei muff man sich aber klarmachen, dafl die Anwendung dieser Regel auf
Einzelfille heute nicht mehr so einfach ist wie vor einem Jahrhundert. Ohne den
objektiven Wert dieser Regel leugnen zu wollen, taucht im konkreten Fall der Zwei-
fel iiber das Vorhandensein oder Fehlen der durch die Regel ausgedriickten Be-
dingung auf, ob namlich das ,ohne vorausgehende Ursache® zutrifft. Die an sich
sichere Norm ist darum praktisch in jhrer Anwendung gefihrlich.

Der Grund ist einfach. Genau so wie bei den Halluzinationen anscheinend unbe-
griindet Bilder aus dem dunklen Unterbewufitsein hervorbrechen und ins klare Be-
wufltsein treten, so steigen auch bei den bilderlosen Halluzinationen Gefiihle und
Gemiitsbewegungen auf, die vom Unterbewufitsein ins Bewufitsein treten und eben-
falls unbegriindet zu sein scheinen. Hierunter fallen die ,Tréstungen ohne Beweg-
grund®, ohne Ursprung im Bewuftsein, die, wie alles, das aus dem Nichts entsteht,
eine direkte und unwiederholbare Tat Gottes zu erfordern scheinen. In Wirklichkeit
war ein Beweggrund da, wenn auch nicht bewufit. Das, was jetzt wie eine neue
Pflanze hervorspriefit, wurde vor langer Zeit gesit und keimte in der Dunkelheit.
Und genauso wie ein Bild allein ins Bewufitsein treten kann, indem die Gemiits-
bewegung, die dieses Bild hervorbrachte, im Unterbewuftsein bleibt, kann auch nur
das Gefiihl auftauchen und das Bild im Unterbewufltsein bleiben. Hiervon
haben wir schon gesprochen, als wir {iber die Struktur der Seele und den Einfluf} des
niederen auf den héheren Bereich handelten. Dort haben wir die natiirliche Parallele
zur dbernatiirlichen , Trostung ohne Beweggrund®. Die Tatsachen sind verschieden
und die Regel ist sicher, aber die konkrete Anwendung der Regel auf diec Wirklich-
keit stéflt auf eine Schwierigkeit, die wenigstens bis jetzt uniiberwindlich zu sein

scheint.
*

Nach dieser kurzen Darstellung der verschiedensten mystischen TAuschungen kén-
nen wir das Ergebnis unserer Untersuchung zusammenfassen und daraus cine prak-
tische Schlufifolgerung ableiten.



290 Carlos Maria Staehlin

Der physiologische und psychologische Medhanismus einer illusorischen und einer
echten Gegenwart scheint der gleiche zu sein. Dasselbe kann auch von den Mittei-
lungen und den Gefiihlen behauptet werden.

Aber dies widerspricht nicht, wie wir zu Beginn gesagt haben, dem Wert der Re-
geln zur Unterscheidung der Geister; denn diese stiitzen sich nicht auf den psychi-
schen Eindrud, den gewisse Erlebnisse hervorbringen. Wir méochten jedoch auch
nicht behaupten, daff der Eindruck der Gewiflheit in einem objektiven Fall dasselbe
Fundament hat wie in einem subjektiven. Uns scheint sogar durch Ubung, d. h. per-
sonliche Erfahrungen von echten und illusorischen Mitteilungen die experimentelle
Unterscheidung méglich; durch wiederholte Erlebnisse kann es sein, dafl jemand
die einen von den anderen, rein von der Beschaffenheit des Phinomens selbst her,
allmahlich unterscheiden lernt. Bei der Diskussion iiber dieses Problem nahmen wir
zwar auch die Beschaffenheit des Phinomens zum Ausgangspunkt, aber so, wie sie
jemand beurteilen kann, der ein derartiges Erlebnis zum ersten Mal hat, oder der
alle seine Erlebnisse in einer einzigen der beiden Sphéren gehabt hat, nimlich ent-
weder der echten oder der illusorischen.

Danach kénnen wir also folgern, dafl keines von den Phinomenen wie Gegenwart,
Vision, Mitteilung, nur allein auf Grund der Eigenschaften, die es zeigt, ohne vor-
herigen Vergleich mit anderen personlichen Erlebnissen in beiden Sphdren als iber-
natiirlich angesehen werden kann: weder seine Intimitit, noch seine Klarheit, noch
seine Unaussprechbarkeit schliefit eine rein natiirliche Interpretation aus; die Ge-
fiihle, die schnell diesc Phdnomene hervorbringen — so merkwiirdig und unbe-
schreiblich sie auch sein mégen —, liegen nicht notwendigerweise auflerhalb der
natiirlichen Moglichkeiten der Seele; die natiirliche Ursachlosigkeit, mit der sie auf-
treten, kann eine scheinbare sein und auf einen dunklen, unbewufliten Vorgang zu-
riickgehen. Es gibt, wie wir wiederholen méchten, ganz bestimmte Kriterien, die
aufierhalb der Beschaffenheit des Phanomens selbst liegen und eine Unterscheidung
des Wahren und Falschen erméglichen. Aber die Diagnose ,auf Grund eines einzi-
gen Blickes oder auf den ersten: Eindrud® hin, die auf der psychologischen Er-
scheinung 'des Phéinomens aufbaut, bleibt als gefdhrlich ausgeschlossen. Die Unter-
scheidung der Geister bedeutet also ein dufierst schwieriges und gefdhrliches Unter-
nchmen. :






