
Mystische Täuschungen 

Zur Beurteilung einiger mystischer Phänomene 

Von Carlos Maria S t a e h .1 i n S. J., Madrid 

Der Autor der folgenden Ausführungen, Theologe und Psychologe zu- 
gleich, versucht die Erkenntnisse der Psychologie des Unbewußten für die 
Beurteilung einiger •mystischer" Phänomene, wie Visionen, Auditionen und 
Ekstasen, fruchtbar zu machen. Grundvoraussetzung ist ihm die Annahme 
von drei ineinanderfließenden Schichten der Seele: des Unterbewußten, 
des Bewußtseins und des Überbewußten. Zwischen ihnen besteht eine stän- 
dige Wechselwirkung; Erlebnisse in der einen Schicht finden ihr entspre- 
chendes Echo in der anderen und können hier selbständig, d. h. unabhängig 
von ihrem Ursprung weiterwirken. Daraus ergeben sich manche Täu- 
schungsmöglichkeiten für die Beurteilung •mystischer" Phänomene. Der 
naive und spontan reagierende Mensch wird außergewöhnliche innere Er- 
lebnisse leicht auch auf außermenschliche (göttliche oder dämonische) Ein- 
flüsse zurückführen, während eine genauere Analyse aus der Beschaffen- 
heit und dem Ineinandergreifen der verschiedenen seelischen Schichten oft 
ihren natürlichen Ursprung aufzuweisen oder wenigstens ernste Zweifel 
an ihrer außernatürlichen Verursachung anzumelden vermag. Das Ergeb- 
nis der Untersuchung ist schließlich, daß die •mystischen" Phänomene vom 
psychischen Befund allein her nicht endgültig beurteilt werden können, da 
der psychische Mechanismus in jedem Fall der gleiche ist. Für die Annahme 
einer außernatürlichen Verursachung bedarf es darum außerpsychischer 
Kriterien. Damit sind die klassischen Unterscheidungsregelh zwar nicht in 
Frage gestellt, aber ihre Anwendung auf den konkreten Fall ist bedeutend 
erschwert. Die Schriftleitung. 

Das geistliche Abenteuer des Weges zu Gott birgt zahlreiche Punkte, an denen die 
Seele sich stoßen oder ausgleiten kann. Einige sind theologischer, andere psycho- 
logischer Natur. In diesem kurzen Gang durch die Galerie der Irrtümer auf dem 
Gebiet der Mystik sehen wir von dogmatischen Fehlurteilen ab und beschränken uns 
darauf, an Hand einiger Beispiele auf verschiedene Täuschungen hinzuweisen, 
denen in seiner Harmlosigkeit mehr als nur ein Anfänger des mystischen Weges ver- 
fallen ist. 

Nach einer Einleitung über die Struktur der Seele werden wir u. a. den Irrtum des 
•mystischen Narzißmus", die •Begleiterillusion" sowie die Täuschungsmöglichkeiten 
der unaussprechbaren Worte und der Tröstung ohne vorausgehende Verursachung 
behandeln. 

Die Kürze dieser Arbeit erlaubt uns kaum mehr als ein grundlegendes Problem 
aufzuwerfen, einige Phänomene aufzuzeigen, ohne durch psychologische Analyse 
tief in sie einzudringen, und eine praktische Schlußfolgerung daraus abzuleiten, die 
nicht übereinstimmt mit den Behauptungen bedeutender Theoretiker der mystischen 
Theologie. Unser Standpunkt ist aber nicht der des Skeptikers: Wenn wir heute 
Gefahren kennen, die gestern noch unbekannt waren, so bedeutet dies keineswegs, 
daß uns der innere Weg der Mystik erschwert wäre; die Erkenntnis derselben er- 



Mystische Täuschungen 277 

laubt uns vielmehr, auf dem mystischen Weg unter geringeren Gefahren voranzu- 
schreiten. 

Und schon hier sei darauf hingewiesen, daß es in diesen kurzen Aufzeichnungen 
nicht um die Möglichkeit der Unterscheidung der Geister noch um die Unfehlbarkeit 
einiger Regeln geht, die von der Kirche mit Recht gebilligt worden sind. Mehr noch: 
Einige dieser Unterscheidungsregeln scheinen uns gut begründet und von prak- 
tischer Bedeutung zu sein. Wir denken da vor allem an Ignatius von Loyola und 
Johannes vom Kreuz. Aber in den vorliegenden Ausführungen sehen wir ganz ab- 
sichtlich von diesen Regeln ab und betonen nur das Risiko, das man eingeht, wenn 
man zur Unterscheidung des Wahren vom Falschen als Prüfstein den psychologischen 
Eindruck benutzt, den bestimmte religiöse Erlebnisse in der Seele hervorrufen. Wir 
sagen dies gleich zu Anfang, damit man nicht etwa von der möglichen Täuschung, 
zu der man durch den psychologischen Eindruck eines Erlebnisses verleitet werden 
kann, auf die Unsicherheit anderer überlieferter Kriterien oder gar auf die Unmög- 
lichkeit, das Wahre vom Falschen überhaupt zu unterscheiden, schließen zu können 
meint. 

In dieser unserer kritischen Abhandlung beschränken wir uns auf die subjektive 
Gewißheit, einer Verbindung mit der übernatürlichen Welt gewürdigt worden zu 
sein, die einige religiöse Erlebnisse im Augenblick ihrer Entstehung hervorrufen 
können. 

I. 

Die Struktur der Seele 

Für die Seele, die mit all ihren Kräften Gott sucht, taucht eine doppelte Gefahr 
auf, die ihre Absicht zum Scheitern zu bringen droht: einerseits der Eindruck der 
Unfähigkeit und anderseits die Lockung der Illusion. Denn kaum hat die Seele ihre 
ersten Schritte auf ihrem steilen und schwierigen Pfad gemacht, da sieht sie auch 
schon ihren Weg durch eine doppelte Bedrohung versperrt: vor ihr erhebt sich eine 
Schranke und tut sich ein Abgrund auf. In Wirklichkeit ist ihr der Weg nicht ver- 
sperrt; es gibt vielmehr einen schmalen und mühevollen Pfad, der zum Licht führt. 
Aber die Heftigkeit ihrer Wünsche, die die Seele so leicht und behende auf ihr Ziel 
zueilen ließ, kann sie auch gegen die Mauer der Unfähigkeit schmettern oder in den 
Abgrund der Illusion werfen. 

Wenn die Seele an eine Gebetsart gewöhnt ist, die eine vertraute Unterhaltung 
ohne Zwiegespräche darstellt, weil sie noch kein Sprechen mit Gott, sondern nur ein 
Sprechen zu Gott ist, entschließt sie sich eines Tages, das geistliche Abenteuer der 
Suche nach dem zu wagen, mit dem sie so oft gesprochen hat. Und indem sie das 
Spiel der Einbildung und Phantasie, die die Struktur ihres Gebetes ausmachten, ver- 
läßt, begibt sie sich fröhlich auf den Weg vom Schatten zur Wirklichkeit. Plötzlich 
jedoch steht sie im Finstern. Mit geschlossenen Augen des Leibes und der Seele 
kämpft sie noch gegen dunkle Trugbilder, um sich von den letzten Resten an Ge- 
danken und Bildern freizumachen. Sie fühlt ganz deutlich das Nichts. Gerade in die- 
sem Moment kommt der furchtbare Angriff der Enttäuschung: der Weg ist versperrt, 
das Hindernis ist unüberwindlich: in dieser Richtung gibt es kein Weiterkommen. 
Das ist auch der gefährliche Augenblick, in welchem sich der angenehme Ersatz der 



278 Carlos Maria Staehlin 

Illusion anbietet: die Seele kehrt zu ihren Monologen zurüde, die jedoch jetzt als 
Dialoge verkleidet sind; sie glaubt schließlich, das gefunden zu haben, was sie suchte. 

Viele aszetische Irrtümer und mystische Täuschungen sind ganz einfach auf eine 
verschwommene Erfassung der verschiedenen Schichten der Seele zurückzuführen. 
Wir müssen darum zunächst einmal die •Landschaft unserer Seele" betrachten und 
ihre Struktur kennenlernen. 

Bis gegen Ende des vorigen Jahrhunderts war die traditionelle Psychologie nichts 
weiter als ein Studium des Bewußtseins. Ohne in die Tiefe der Seele vorzudringen, 
blieb sie an der Oberfläche. Sie erforschte die Bewußtseinstatsachen, und bei dieser 
Arbeit war ihr Werkzeug wiederum das Bewußtsein. Über dieses hinaus vorzustoßen, 
erschien wie ein Traum und noch dazu wie ein absurder. Wenn man •seelischer Vor- 
gang" sagte, so war das dasselbe wie •Bewußtseinsvorgang", denn man verfiel in den 
Irrtum, das Unbewußte als einen Bezirk des Geistes zu betrachten, der kein Erkennt- 
nisvermögen hat, anstatt ihn als einen unbekannten Bezirk anzusehen. 

Diese Unkenntnis der •Landschaft unserer Seele", die für jene Forscher nur noch 
ein ganz schmaler Streifen war, gab zu Illusionen Anlaß, die ganz eng mit nicht 
wenigen Problemen der religiösen Erfahrung verbunden sind. Jene Annahme, 
daß der Mensch nicht mehr als einen einzigen seelischen Zustand habe, nämlich den 
durch die Vernunft erleuchteten Dämmerzustand, ließ den Gedanken aufkommen, 
daß Handlungen, die offensichtlich nicht aus diesem ganz engen Bereich hervor- 
gehen, fremden Einflüssen oder Eingebungen • Suggestionen oder Besessenheiten 
• zu verdanken seien, die von zwei moralischen Polen ausgehen. Die guten waren 
die Inspirationen und die schlechten Versuchungen. Und das Bewußtsein war das 
Niemandsland inmitten jener fremden und feindlichen Kräfte. Man dachte nicht 
daran, daß diese seelischen Gegebenheiten auch ganz einfach menschlicher Herkunft 
sein und aus den unsichtbaren Bezirken unserer Seele hervorquellen könnten. 

Die menschliche Seele ist nämlich wie eine weite Landschaft aus Himmel und 
Meer. In der Mitte eint und trennt die ganz feine Linie des Horizontes zwei uner- 
meßlich große Gebiete. Das obere ist das der Luft, das untere das des Wassers. In 
der •Landschaft unserer Seele" ist das psychische Bewußtsein unser Horizont. Über 
diesem ganz schmalen Streifen liegt eine große unbekannte Höhe: das Überbewußt- 
sein. Und darunter eine große unbekannte Tiefe: das Unterbewußtsein. Unser Be- 
wußtsein berührt nur die untere Grenze der Höhe und die obere Grenze der Tiefe. 

Aber diese drei Zonen der Seele bedeuten keineswegs eine Auflösung des Zu- 
sammenhangs. Der Übergang von der sichtbaren Zone in die beiden unsichtbaren 
geschieht stufenweise, wie im Lichtspektrum, denn in diesem gibt es außer den Re- 
genbogenfarben andere, die wir nicht sehen. Oben sind die ultravioletten Strahlen, 
unten die infraroten. Alle diese wirken jedoch unsichtbar auf unseren Blick. Dieses 
einfache Schema vermittelt uns die Dreiheit von Licht, Halbschatten und Schatten; 
von Tag, Dämmerung und Nacht. Der Übergang von einem Feld in das andere ge- 
schieht unmerklich, denn es wird nicht plötzlich Tag und auch nicht auf einmal Nacht; 
das Licht ist nicht über dem Halbschatten abgeschnitten und der Schatten fängt nicht 
an einer geometrischen Linie an. Es gibt eine ganze Stufenfolge von leichten und 
unmerklichen Übergängen zwischen dem strahlenden Licht und der Dunkelheit. 



Mystische Täuschungen 279 

Stellen wir uns nun einen Menschen vor, der durch Schwimmen auf der Linie des 
Horizontes vorwärtskommt, nicht durch Tauchen oder Fliegen, sondern durch 
Schwimmen an der Oberfläche, auf dieser Grenze zwischen den beiden unermeß- 
lichen Gebieten, zwischen der lichten Höhe und der dunklen Tiefe, halb unter- 
getaucht im Wasser und halb an der Luft; denn der Mensch strebt auf dieser Linie 
der Vernunft seiner Bestimmung zu, wobei er vom Wasser gehalten und von der 
Luft belebt wird. Er nimmt an den beiden unermeßlich großen Bereichen seiner 
Seele teil. Eine Unermeßlichkeit ist größer als die andere, so wie die Höhe der Luft 
die Tiefe des Wassers überragt. Der Schwimmer kann für kurze Zeit mit dem ganzen 
Körper ins Wasser untertauchen, er kann sich jedoch nicht mit seinem ganzen Körper 
aufrecht in der Luft halten. Mit seinen natürlichen Kräften kann er tauchen, jedoch 
nicht fliegen. In der psychischen Ordnung taucht die Seele während des natürlichen 
Schlafes in ihr eigenes Unterbewußtsein unter und während der übernatürlichen 
Ekstase fühlt sie sich in ihr eigenes Überbewußtsein gehoben. 

II. 

Die Ekstase und der mystische Harzißmus 

Wenn wir dieses dreifache Schema gegenwärtig haben, das wir als einfache 
Arbeitshypothese anbieten, können wir den Lauf einiger Illusionen verfolgen. Schon 
bei den ersten Schritten in der Selbstbetrachtung • indem man die äußeren Erschei- 
nungen beiseite läßt • kann die Seele den verlockenden Abhang zweier wesentlicher 
Irrtümer entlanggleiten. Der eine bezieht sich auf die Gegenwart Gottes, der andere 
auf dessen Tätigkeit. 

Der erste Irrtum besteht darin, die glanzvolle Erscheinung für das Unendliche zu 
halten. Er liegt vor, wenn die Seele beim Eindringen in ihr Inneres ihrem eigenen 
Bild gegenübersteht. Es ist das erste Mal, daß sie eine geistige Substanz sieht. Wenn 
ein Tier zum ersten Mal sein Bild in einem Spiegel sieht, glaubt es nicht, sich selbst 
zu sehen, sondern ein anderes Tier zu entdecken und empfindet Staunen. Neugierde 
und Argwohn. Dasselbe geschieht der Seele, wenn sie sich zum ersten Mal selbst 
sieht. Und wenn sie sich nun tief in ihrem eigenen Innern betrachtet und so durch 
Erfahrung eine geistige Substanz kennenlernt, so geschieht es recht oft, daß sie 
glaubt, Gott zu schauen; denn sie suchte Gott und findet nun dieses Wunder in ihrem 
eigenen Innern. Dieser mystische Irrtum, die Erscheinung für das Unendliche, das 
Überbewußtsein für Gott zu nehmen • stehen zu bleiben, um zu genießen, bevor 
man das gefunden hat, was man suchte •, täuscht gerade diejenigen, die sich dem 
Gebet widmen, indem er sie zu einfältigen Betrachtern ihrer selbst macht. Beim 
Grenzübergang aus dem Bewußtsein in das Überbewußtsein entdeckten sie sich 
selbst und verfielen, ohne es zu wissen, dem mystischen Narzißmus. 

Der zweite Irrtum ist von der gleichen Art, bezieht sich jedoch nicht auf die Gegen- 
wart, sondern auf die Tätigkeit Gottes. Alle, die das plötzliche Sichöffnen des Über- 
bewußtseins studiert oder erfahren haben • ein wahres Aufbrechen des Himmels •, 
wissen um das unsagbare Erstaunen des Menschen, das ihn erfaßt, wenn er sich 
plötzlich an einen Standort versetzt sieht, von dem aus er die ganze Welt aus einer 
völlig neuen Perspektive betrachtet. 



280 Carlos Maria Staehlin 

Nach wiederholten Beobachtungen pflegt der Eintritt in das Überbewußtsein • 
nicht die bloße Annäherung an diesen verschlossenen Garten • ein sehr starkes 
Erlebnis zu sein, das wir Erleuchtung nennen können. Nach den schriftlichen und 
mündlichen Angaben, die wir hierüber bekommen konnten, geht dieser religiösen 
Erfahrung eine wirkliche Vorbereitung voraus, bei der der glühende Wunsch, Gott 
zu finden, die zentrale Triebkraft ist. In Berichten über Nichtkatholiken und Nicht- 
christen beobachteten wir diese unmittelbare Vorbereitung genau so. Aber der Ein- 
bruch des Außergewöhnlichen geschieht plötzlich. Er wartet weder auf die ange- 
messene Zeit noch auf den geeigneten Ort. Der betroffene Mensch ist vielleicht in 
diesem entscheidenden Augenblick völlig sorglos; er lehnt sich aus einem Fenster 
heraus, steigt eine Treppe hinauf oder ruht in einem Garten. Und der Eindruck, 
den er erhält, ist so, als ob ein Schleier fortgezogen und ein Horizont geöffnet würde. 
Es gibt hier kein genaues Begreifen von Einzelheiten, aber die ganze kosmische Ord- 
nung wird plötzlich erfaßt. Der Mensch fühlt den Schöpfer in den Geschöpfen; er 
begreift in einem einzigen Augenblick, was er solange studierte und doch niemals 
verstanden hatte. Dieser Feuerblitz verlöscht keineswegs allzu schnell. Er läßt einem 
Zeit, die eigene geistige Erfahrung in ihrem lebendigen Vollzug zu analysieren. Die 
Seele fühlt sich in ihrem Mittelpunkt. Sie besitzt das Ersehnte. Bei Anfängern findet 
eine Bekehrung statt, und in ihrem ganzen Leben ändern sich die Maßstäbe und der 
Lebensstil. In einigen Fällen hat die radikale Wendung der gesamten Betrachtungs- 
weise des Lebens die Betroffenen ins Irrenhaus gebracht, wo man feststellen konnte, 
daß sie vollkommen normal waren. Der starke Anstoß, der vom höheren Bereich 
ausgeht, pflegt aus einem Grund, den wir später noch angeben, seinen Widerhall im 
unteren zu finden, und zwar normalerweise in Form von optisch wahrnehmbaren Bil- 
dern, die zuweilen von akustischen Zeichen begleitet sind. Häufig entsteht der Ein- 
druck eines unendlichen, flackernden Feuers. Einige Personen glaubten, es sei plötz- 
lich eine große Feuersbrunst ausgebrochen; andere dachten an ein intensives Polar- 
morgenrot; wieder andere an eine rote Lichtquelle, die sie in ihre Strahlen einhüllte. 
Das subjektive Lichtempfinden spiegelte die innere Erleuchtung wider, aber wir 
konnten auch andere Fälle verzeichnen, in denen offenbar dieser Widerhall in den 
unteren Seelenbezirken nicht stattfand. 

Was wir hier beschrieben haben, ist das natürliche Erlebnis des Überschreitens 
der Grenze in seinen Anfängen, und zwar das eindrucksvollste und großartigste. Bei 
Erlebnissen von geringerer Intensität gelingt es der Seele nur noch selten, wieder in 
dieses persönliche Paradies einzutreten; dagegen kann sie auch ohne jenes •Eröff- 
nungsfest" verkostet zu haben, von der Schwelle aus in dasselbe einen ersten Blick 
werfen und literarisch schöpferisch werden. 

Die Schönheit und natürliche Klarheit des Überbewußtseins läßt den Menschen, 
dem dieses Erlebnis zuteil wird, glauben, er sei von einem göttlichen Feuer erleuchtet 
worden, das ihm durch mystische Erfahrung geschenkt wurde. Und das auch in Fäl- 
len geringerer Intensität, wie in diesen beiden, die wir anführen können, weil wir 
sie persönlich kannten: 

Einem jungen Mädchen wurde der Schimmer einer Erfahrung in dieser Hinsicht 
zuteil, als es aufmerksam eine Theatervorstellung verfolgte, und einige Zeit später 



Mystische Täuschungen 281 

hatte es dieses Erlebnis noch einmal während eines Ganges über die Landstraße. 
Wir glauben zwar, daß bei diesem Erlebnis kaum mehr als eine Berührung mit der 
oberen Zone stattfand, aber der Eindruck war tief und dauerhaft. 

Ein Priester wurde mit einer Ahnung von dem gleichen Erlebnis beschenkt, wäh- 
rend er auf das Bett geworfen ruhte und zerstreut die Bücher seiner Bibliothek be- 
trachtete. Das Erlebnis war kurz und heftig, mit plötzlichem Stillstand des Fluges 
der Gedanken und der Bilder, mit einer auf einzigartige und merkwürdige Weise 
erlebten Idee, inmitten eines eindrucksvollen geistigen Vakuums. Die Wirkung war 
ebenfalls tief und dauerhaft. 

Als Beispiel für das Erlebnis in seiner schauspielhaften Äußerung kann man die 
Stelle aus dem Tagebuch von Pascal anführen, die schon wiederholte Male vom 
Standpunkt der experimentellen Religionspsychologie aus analysiert worden ist. 
Wir beziehen uns hier auf das Blatt Papier, das er für seinen privaten Gebrauch 
beschrieb und auf dem er mit wenigen Worten ein geistliches Erlebnis notierte, das 
er am 23. November 1654 von 10.30 bis 0.30 in der Nacht hatte. Dort entfuhren 
ihm die folgenden Worte, um das Unaussprechliche auszudrücken: Feuer, Gott 
Abrahams, Gott Isaaks, Gott Jakobs. Nicht der Gott der Philosophen und Weisen. 
Gewißheit, Freude, Gewißheit, Gefühl... 

III. 

Die Wechselwirkung der einzelnen Seelenbereiche aufeinander 

So wie die erhabene Beschaffenheit des höheren Bereiches die Seele täuschen kann, 
indem sie bewirkt, daß diese sich bei ihrer Selbstbetrachtung trügerisch in Seele und 
Gott entfaltet oder sich mit einer Offenbarung beschenkt glaubt, indem sie die Welt 
aus einer neuen Perspektive betrachtet, ist die gegenseitige Abhängigkeit zwischen 
den beiden extremen Bereichen, dem höheren und dem niederen, ebenfalls die 
Quelle vieler und grober Irrtümer. 

Zwischen beiden Bereichen gibt es eine Wechselwirkung • eine Gleichgestimmt- 
heit und einen Widerhall. Wir haben bereits, als wir von der Erleuchtung sprachen, 
angeführt, daß die Geschehnisse des höheren Bereichs ihre Antwort im niederen fin- 
den. Eine Erschütterung des höheren Bereichs erzeugt automatisch eine Veränderung 
im niederen. Es wäre ein Irrtum, dieses Phänomen nur auf ein psychisches Echo zu- 
rückzuführen: der Glockenklang auf dem Gipfel würde tief unten in der Schlucht 
seinen Widerhall finden; • oder auf einen psychischen Sinnestrug: das Unterbe- 
wußtsein würde das Überbewußtsein widerspiegeln. Denn in Wirklichkeit findet 
etwas mehr statt als ein einfaches Wiedergeben des erhaltenen Bildes in mehr oder 
weniger verblaßter oder entstellter Art. Der niedere Bereich kann, wenn er erst ein- 
mal vom höheren angeregt ist, weiterhin geben ohne von neuem zu empfangen. 

Stellen wir uns zwei Stimmgabeln vor, die auf denselben Ton abgestimmt sind 
und von denen die eine sich im höheren Bereich und die andere im niederen Bereich 
befindet. Wenn jemand die obere Stimmgabel anschlägt, so fängt die untere zu 
vibrieren an, ohne daß sie irgend jemand berührt, und sie wird selbst dann weiter 
vibrieren, wenn eine leichte Berührung die Vibration der oberen Stimmgabel auf- 
hören läßt. 



282 Carlos Maria Staehlin 

Dies erklärt zahlreiche pseudomystische Illusionen; denn wenn es Irrtümer 'der 
Einbildungskraft gibt, die durch eine Erschütterung des Unterbewußtseins hervor- 
gerufen sind, und zwar ohne Mitwirken Gottes, so gibt es ebenfalls Irrtümer, in 
welche diejenigen fallen können, die in echter Weise sich mit der übernatürlichen 
Welt in Verbindung fühlen. Wenn Gott einen Augenblick lang den höheren Bereich 
der Seele berührt, so fängt der untere von allein im gleichen Ton zu vibrieren an. 
Und gerade weil ihn niemand berührt, wird er weitervibrieren, auch dann, wenn 
jene anregende Vibration, die von oben kam, längst aufgehört hat. Wenn Gott eine 
Erleuchtung im Überbewußtsein gewährt, so erzeugt das Unterbewußtsein optische 
und akustische Bilder, die jener höheren Wirklichkeit entsprechen, und für die 
empfangende Person besteht die Gefahr und Versuchung, diese rein natürlichen 
seelischen Vorgänge für Visionen, Auditionen und Revelationen zu halten. Die 
Berührung des Überbewußtseins durch Gott kann einen Augenblick währen, und die 
dadurch angeregte Erzeugung von Bildern im unteren Bereich kann von langer 
Dauer sein. 

Das Unterbewußtsein kann auch das Überbewußtsein beeinflussen; nicht im über- 
natürlichen Bereich noch auf den höchsten Stufen, wohl aber im natürlichen Bereich 
und auf den nächstliegenden Gebieten; natürlich nur in oberflächlicher Form, ohne 
ins innere Paradies der Seele einzudringen. Aber dem Unwissenden, dem es an 
persönlicher Erfahrung mit mystischen Begnadigungen fehlt, erscheinen leicht alle 
Erlebnisse im höheren Bereich göttlichen Ursprungs zu sein. Eine intensive und 
lange währende Beeinflussung des Unterbewußtseins mit religiösen Bildern kann 
einen Zustand so tiefer Gemütsbewegungen hervorrufen, daß dieser sich durch 
Empfindungen nach außen hin kundtut, ohne daß die entsprechenden Bilder sich auf 
dem Wege der Erkenntnis bekannt machen, und es kann sein, daß dieser Strom die 
höchsten Saiten der Seele anschlägt, um für einen Augenblick die obere Grenze zu 
öffnen und eine natürliche Ekstase hervorzurufen. Später werden wir von den •un- 
motivierten Gefühlen" sprechen, die den gleichen Ursprung haben können. 

Noch ein paar Worte über das Problem der Unterscheidung der Geister, das hier 
in seiner klassischen Form aufgeworfen und von der modernen Forschung her zu 
lösen versucht wird. Es ist das Problem des Erlebnisses, das gut beginnt und schlecht 
endet, das mit einer Inspiration des Himmels anfängt und mit einer Versuchung der 
Hölle aufhört. Gott als Herr aller Dinge kann das Unterbewußtsein unmittelbar 
anrühren; aber nicht dieses, sondern das Überbewußtsein hat er als Stätte seines 
Wirkens erwählt, das sich durch die Eingießung der Gnade, der Tugenden und 
Gaben, die nicht dem psychischen Bewußtsein angehören, vollzieht. Der Teufel kann 
den höheren Bereich nicht betreten, hat jedoch freien Eintritt in den niederen; er 
kann in jenes natürliche Spiel von Bildern eingreifen, das eine natürliche Auswir- 
kung der übernatürlichen Gnade ist, kann es auf Abwege bringen und verdrehen 
und das, was mit einer Berührung durch Gott anfing, in einer Orgie von Bildern 
enden lassen, die für jemanden, der die Geister nicht zu unterscheiden vermag, um 
so weniger verdächtig sind, als die Seele weiterhin die moralische Gewißheit hat, 
einer echten Verbindung mit Gott gewürdigt worden zu sein, und weil sie weiterhin 
Gott dieses ganze Spiel der Einbildung zuschreibt, das natürlich anfing und viel- 
leicht teuflisch endete. 



Mystische Täuschungen 283 

Endlich noch über die Folgen, die Abhandlungen und Biographien mit Wunder- 
beschreiibungen haben können. Die Erfahrung lehrt, daß viele, die sich Büchern mysti- 
schen Inhalts widmen, schließlich die Rolle der Zuschauer aufgeben und als erste 
Schauspieler in einem religiösen Drama auf die Bühne steigen. Bei der geistlichen 
Führung darf diese Gefahr einer übertriebenen Lektüre von Schriften, die Halluzi- 
nationen hervorrufen können, nicht vergessen werden. So wie falsche übernatürliche 
Erscheinungen durch eine Art •Gärung" der Bilder im niederen Bereich entstehen 
können, gibt es auch Nachahmungen der mystischen Vereinigung, die durch eine 
Gemütsbewegung im Unterbewußtsein hervorgerufen sind. Empfindsame Personen 
• eine Eigenschaft, die schwer festzustellen ist ohne eine saubere psychologische 
Analyse • brauchen gar keine intensive und langdauernde Anregung, um sofort 
eine außergewöhnliche psychische Tatsache, die jedoch vollkommen im natürlichen 
Bereich liegt, als mystische Erfahrung zu deuten, die sie nicht in Worten auszu- 
drücken vermögen. 

IV. 

Die •Begleiterillusion" 

Eines der schwierigsten Probleme ist die Feststellung einer geistigen Gegenwart 
und ihre Unterscheidung von der •Begleiterillusion" (Nomenklatur von Lhermitte). 
Wir kennen zwei Formen dieser Illusion. Man könnte sagen, daß es eine materielle 
und eine geistige Halluzination gibt, obwohl diese Ausdrücke nicht genau sind. Um 
zu unterscheiden, ob der erlebte Gegenstand Gott ist, zieht man am besten andere 
Fälle zum Vergleich heran, bei denen es sich um verschiedene Gegenstände handelte. 
• Hierzu einige Beispiele, die uns persönlich bekannt sind. 

Eine unverheiratete Frau von 32 Jahren erscheint religiös und möchte es auch sein. 
Sie hat verschiedene organische Krankheiten und leidet an der Begleiterillusion. Der 
Begleiter ist ein Tier, ein riesiger Kater, der so groß wie ein Tisch ist, von feuerroter 
Farbe, mit gekrümmtem Rücken und gesträubtem Fell, schrecklich anzusehen. Sie ist 
sicher, daß es ein Teufel ist, und er begleitet sie lange Zeit, wobei er immer an ihrer 
linken Seite geht, sich fortwährend bewegt und sie wütend anblickt. 

Ein nervöser Mann von sechzig Jahren, der schon Großvater ist und ganz normal 
mit seiner Familie lebt, leidet ebenfalls an der Begleitenillusion. Tagelang sieht er 
an seiner rechten Seite einen achtbaren Greis, der in eine Soutane gekleidet ist, ihm 
leutselig zulächelt und ihm in den Schwierigkeiten des Lebens Mut einflößt. Sein 
Aussehen ist so echt das eines Geistlichen, daß die anderen, wenn sie ihn sähen, 
glauben würden, der Großvater spräche mit einem Priester, so wie es Tausende gibt. 

Ein intelligenter und gefühlsbetonter junger Mann, der kürzlich auf einer Univer- 
sität seinen Doktor machte, sieht sich auf der Straße von einem Individuum begleitet, 
das ihm selbst außerordentlich ähnelt und das immer einige Schritte vor ihm her 
geht, so daß er es stets von hinten sieht. 

In diesen Fällen von Begleiterillusion durch materielle Halluzination wird die 
Lebhaftigkeit des Bildes so groß, daß es zuweilen undurchsichtig wird: es projiziert 
einen Schatten, verbirgt die Dinge, die hinter ihm liegen, und indem es sich bei ver- 
schiedenem Licht bewegt, ruft es den Eindruck hervor, dreidimensional zu sein; 
es zeigt sich in natürlichen Farben. Als Beispiel für die Kraft, mit der eine Hallu- 



284 Carlos Maria Staehlin 

zination auftreten kann, können wir hier ein von uns selbst gemachtes Experiment 
anführen. Wenn bei der Begleiterillusion das Bild mit einer solchen Kraft auftrat, 
so ist für die betroffene Person der Irrtum fast unüberwindlich. 

Mit dem Gehilfen eines Dorffriseurs, einem jungen Mann von 18 Jahren, der 
vorher von einem Arzt als normal für dieses Experiment erklärt worden war, mach- 
ten wir folgenden interessanten Versuch: 

In einem völlig erleuchteten Zimmer mit gekalkten Wänden ließen wir ihn ein 
großes hellgrünes Stück Pappe betrachten, das senkrecht ihm gegenüber angebracht 
war, und forderten ihn auf, dort sogleich das Gesicht seines Bruders zu sehen, den 
er am meisten liebte und der bei seinen Eltern, weit fort von dem jetzigen Wohnort 
des jungen Mannes, lebte. Die Suggestion stellte sich in Kürze ein, während er noch 
wach war; sie ist nur eine Frage von 14 Sekunden. Es erscheint ihm das Gesicht 
seines Bruders mit verschwommenen Rändern • ähnlich wie die verwischten alten 
Vergrößerungen photographischer Porträts • und in farblosen grauen Tönen, je- 
doch nicht wie ein Druck oder ein Film, sondern wie etwas Lebendiges von deutlich 
erhabener Gestalt und ganz natürlicher Größe. Dann fuhren wir mit unserer Hand 
über die Stelle auf der offensichtlich diese künstliche Erscheinung war. Da wurde 
das merkwürdige Gesicht durchsichtig wie ein grauer Nebel, durch den hindurch 
man alle Einzelheiten unserer Hand tadellos erkennen konnte. Die Halluzination 
entwickelte sich ohne neuen Einfluß unsererseits weiter und wurde stärker; nach eini- 
gen Sekunden wurde das Bild schon ziemlich intensiv und undurchsichtig, bis nach 
20 Sekunden unsere Hand nicht mehr zu sehen war, wenn sie hinter demselben ent- 
langfuhr. Inzwischen nahm das Bild bereits natürliche Farben an und 17 Sekunden 
später bemerkte der junge Mann keinen Unterschied mehr zwischen der Phantasie 
und der Wirklichkeit, eine Tatsache, die um so bemerkenswerter ist, als er wußte, 
welches Experiment wir mit ihm machten, wodurch die Halluzination eigentlich be- 
deutend hätte abgeschwächt werden müssen. Als wir sodann ein Fenster des Zim- 
mers öffneten und das Sonnenlicht direkt hereinfluten ließen, empfing das Gesicht 
der Erscheinung Licht und Schatten, die seiner Gestalt entsprachen. Wir lehnten das 
Fenster an, machten eine Taschenlampe an und stellten das Licht so ein, daß die 
Strahlen auf der Oberfläche der grünen Pappe zusammenliefen und einen Kreis von 
6 cm Durchmesser bildeten. Dann bewegten wir diesen Lichtfleck auf dem Karton 
selbst. Der Visionär sah nun, wie das Licht auf das Gesicht seines Bruders fiel, wobei 
die entsprechenden Veränderungen des Lichtkreises eintraten, als dieser über die 
erhabenen Teile des Gesichtes lief und dabei Licht und Schatten erzeugte. 

Obwohl der junge Mann, der Gegenstand dieses Versuches war, ganz genau 
wußte, um was es sich bei all diesen Dingen handelte (wir hatten ihn nämlich vor- 
her informiert, und er selbst war bei Experimenten mit anderen Personen dabei 
gewesen), war der Eindruck, den er erhielt, als er seinen Bruder in so unvermuteter 
Klarheit sah, doch so stark, daß wir mit dem Versuch abbrechen mußten. 

Wenn man so als Experimentator konkrete Fälle der Begleiterillusion analysiert, 
wird man etwas skeptisch bei dem Gedanken, daß manche fromme Leute den Ein- 
druck haben, sie würden lange Zeit von sichtbaren Engeln oder Dämonen oder sogar 
von Maria oder Jesus in vertrauter Weise begleitet. 



Mystische Täuschungen 285 

Aber die Begleiterillusion erscheint zuweilen in viel entstofflichterer Form. Hier 
handelt es sich dann nicht um eine materielle, sondern um eine geistige Halluzina- 
tion, die bereits außerhalb des Bereichs der optischen und akustischen Bilder liegt, 
aus denen die gewöhnlichen Erscheinungen bestehen. Dieser Mangel • ein ganz 
genauer Beweis dafür, daß man nichts sieht und nichts hört • bereichert das Phä- 
nomen mit einem vorgetäuschten Realismus und Mystizismus, der beruhigt und be- 
geistert. Um zu verstehen, wie dies möglich ist, führen wir ein ganz alltägliches Bei- 
spiel an. Jemand, der ganz vertieft in ein Buch ist, hat plötzlich das Gefühl, daß 
einer hinter ihm steht, der über seine Schulter hinweg dasselbe Buch liest; er hat 
nichts gehört und nichts gesehen, aber das Gefühl ist so lebhaft, daß er verärgert den 
Kopf wendet, damit der Störenfried fortgeht. Wir wollen einmal davon absehen, 
ob der Betreffende, wenn er seinen Kopf wendet, tatsächlich jemanden hinter sich 
stehen sieht, oder ob er sich darüber klar wird, daß niemand da ist und er von einer 
Illusion getäuscht wurde; das was uns jetzt interessiert, ist nicht die Objektivität 
dieser Erscheinung noch die Art dieses Eindrucks, denn sehr ähnlich, obwohl viel 
intensiver, wird die Gegenwart einer Gestalt des Himmels, des Fegfeuers oder der 
Hölle durch ein besonderes Gefühl empfunden, das nicht mit den fünf körperlichen 
Sinnen wahrgenommen werden kann. 

Die betroffene Person fühlt die Gegenwart der Erscheinung und weiß auch, wo 
sich dieselbe befindet und welche Teile weiter entfernt und welche näher sind •, 
aber sie sieht nichts und hört nichts. Eine Frau versichert uns: •Während der letzten 
Viertelstunde der heutigen Meditation stand Jesus vor mir, und zwar ein wenig 
nach der rechten Seite zu", und sie fügt gewichtig hinzu: •Das war keine Täuschung, 
denn ich sah ihn nicht und hörte ihn nicht, aber ich fühlte ihn ganz klar und wußte, 
daß Er es war, der neben mir stand und mich anblickte". Jemand anders erzählt uns 
von einem ganz seltenen Erlebnis: •Ich fühle es ganz sicher, ohne irgendeine Ein- 
bildung, und es ist nicht möglich, daß ich mich täusche: ich fühle den toten Jesus in 
meinem Herzen; ich wache bei ihm in fortwährender Anbetung". 

Die Identifizierung des Begleiters gelingt nicht immer. Zuweilen erscheint der- 
selbe in einen Nebel gehüllt oder er läßt sein Gesicht nur ganz verschwommen sehen, 
wie wenn er fürchtete, erkannt zu werden. Ein anderes Mal wieder läßt er sich ganz 
deutlich sehen, jedoch sein Gesicht ist vollkommen unbekannt. Aber auch in diesen 
Fällen pflegt die betroffene Person meistens sofort intuitiv auf offensichtlich ganz 
natürliche Weise zu wissen, um wen es sich handelt, so daß es ihr überflüssig er- 
scheint, dies noch zu erklären. Es ist eine ähnliche Erkenntnis wie häufig im Traum, 
wenn der Schlafende sich mit Persönlichkeiten sprechen sieht, die er niemals gesehen 
hat, die ihm niemand vorstellt, die nicht sagen, wer sie sind, und die der Träumende 
dennoch vom ersten Augenblick an erkennt • historische Personen ebenso wie er- 
dachte •, ohne daß ihm irgendein Zweifel möglich wäre. 

Die Identifizierung des unsichtbaren und unhörbaren Begleiters ist noch merk- 
würdiger. Die betroffene Person weiß aus Erfahrung, daß jemand da ist und ihr 
Gesellschaft leistet. Eine Mutter entdeckt plötzlich, daß ihr kurz zuvor ertrunkener 
Sohn neben ihr steht; sie sieht nichts, sie hört nichts, weiß jedoch ganz sicher • und 



286 Carlos Maria Staehlin 

es würde ihr absurd und lächerlich erscheinen, eine so augenfällige Tatsache in Zwei- 
fel zu ziehen •, daß da jemand steht und daß es ihr Sohn ist; sie kennt ihn aus 
Erfahrung. Obwohl zuerst die Illusion des nicht identifizierten Begleiters auftreten 
kann und dann das Erkennen desselben, so pflegen doch tatsächlich beide Erkennt- 
nisse zusammenzufallen: die betroffene Person erfaßt sofort, um wen es sich handelt. 

Wenn wir weiter in die zweite Form der religiösen Halluzination, die wir die 
geistige genannt haben, eindringen, so führt uns der Eindruck der Gegenwart eines 
Begleiters bis an die Grenze der wirklichen mystischen Erfahrung. 

Das ist der Fall, wenn der überirdische Gegenstand dieser Illusion nicht mehr ein 
Geschöpf des Himmels oder der Hölle ist, sondern Gott selbst. Der subjektive Ein- 
druck kann äußerlich oder innerlich sein: man fühlt sich in Gott versunken oder von 
Gott erfüllt; der äußerst lebhafte Eindruck der Gegenwart ist derselbe. 

Die Identifizierung des Begleiters bringt in diesem Falle nichts Neues. Es besteht 
eine absolute subjektive Sicherheit, die nicht rational begründet ist, sondern auf 
Intuition beruht. Jemand, der dieser Illusion zum Opfer gefallen ist, kann von 
dieser Tatsache nicht überzeugt werden. Er kann nicht daran zweifeln, daß er wirk- 
lich die Gegenwart Gottes erlebt. Er erkennt ihn durch eine gewisse Intuition, die 
er nicht verwunderlich, sondern natürlich findet. Er könnte nicht erklären, wieso er 
weiß, daß es Gott ist, jedoch auch nicht daran zweifeln, daß er tatsächlich Seine 
Gegenwart erfahren hat. 

V. 

Gesprochene, stumme und unaussprechbare Worte 

Ganz besondere Schwierigkeiten bereitet die Diagnose gewisser mystischer Illu- 
sionen, wenn sie mit der Wahrnehmung von Worten verbunden ist, die vom Beglei- 
ter weder laut noch durch bloße Mundbewegungen geäußert werden. 

Die Theoretiker auf dem Gebiet der Mystik pflegen die Worte der Auditionen in 
imaginäre und intellektuelle einzuteilen. Letztere schienen, weil sie von Sinnesein- 
drücken frei sind, gerade durch diese Eigenschaft • nämlich die Bilderlosigkeit • 
ihren außernatürlichen Ursprung zu beweisen. Bei der Begleiterillusion, so wie wir 
sie in ihrer materiellen Form beschrieben haben, sind die Auditionen leicht als 
Halluzinationen in der sinnlichen Sphäre zu identifizieren; jedoch bei ihrer geistigen 
Form hat man bisher geglaubt, daß es nichts Entsprechendes oder Ähnliches im Be- 
reich der natürlichen Psychologie gäbe. Diese Meinung kann jedoch nicht mehr auf- 
rechterhalten werden. 

Es gibt nämlich drei Gruppen von natürlichen Phänomenen, die bei normalen Per- 
sonen auftreten können • genau so wie bei jedem normalen Menschen unter beson- 
deren Umständen Wirkungen hysterischen Charakters auftreten können •, und 
zwei von diesen Gruppen zeigen zu viel Ähnlichkeit mit den mystischen Auditionen, 
als daß man heute noch die klassischen Regeln zur Unterscheidung der Geister an- 
wenden könnte, die sich in vereinfachender Weise nur auf das Erscheinen oder Feh- 
len von Bildern bei einer Audition stützen. 

Die erste Gruppe bilden die gesprochenen Worte. Es sind Halluzinationen, die die 
natürliche Sprache nachahmen und tadellos zu hören sind. Die betroffene Person 



Mystisclie Täuschungen 287 

meint passiv zu bleiben beim Hören dieser Worte, die ihr ganz klar mitgeteilt wer- 
den und sich ihr mit Gewalt aufdrängen, obwohl sie sie nicht hören will und alles tut, 
um sie zu vertreiben; diese Eigenschaften der Halluzination verhindern, daß sie die- 
selben als ihr eigenes Werk erkennt. Solche Worte begleiten häufig die •Erschei- 
nungen", gelegentlich treten sie jedoch auch unabhängig von denselben und ohne die 
Stütze der visuellen Halluzination auf; dies ist bei den •Stimmen" der Fall, die einige 
Leute zu hören glauben und die sie dem Himmel oder der Hölle, nur nicht sich selbst 
zuschreiben. 

Die zweite Gruppe ist die der stummen Worte. Diese gehören einer Sprache an, 
die artikuliert, jedoch nicht gesprochen wird. Jedes einzelne dieser Worte kann mit 
dem Verstand erfaßt werden, sie hinterlassen jedoch keinen akustischen Eindruck 
noch irgendeine Vorstellung von einem Ton. Diese Art von Reden gibt es häufig bei 
Träumen; der Schlafende unterhält sich mit einer erträumten Persönlichkeit und 
versteht die Worte derselben, obwohl er sie weder die Worte aussprechen hört noch 
die Lippen bewegen sieht. Die blasphemischen Besessenheiten, die die betroffene 
Person als teuflische •Versuchungen" interpretiert, pflegen mit stummen Worten zu 
beginnen, die von visuellen Halluzinationen frei sind. Stumme Worte, auch ohne 
optisches Bild, werden als •Inspirationen" angesehen, wenn sie zum Guten anregen. 
Allein auf diesem Gebiet könnte man einen langen Katalog von konkreten Beispie- 
len aufstellen. 

Die dritte Gruppe ist die der unaussprechbaren Worte. Zu ihr zählen wir alle 
subjektiven Auditionsphänomene • gleich, ob es sich um nach außen projizierte 
oder nach innen gehende Auditionen handelt •, bei denen jemand eine Botschaft 
übermittelt zu bekommen glaubt in einer Sprache, die nicht differenziert oder arti- 
kuliert ist, keine einzelnen Teile oder Verbindungen hat, jedoch klar verständlich 
ist; nicht einmal der Betroffene selbst kann nachträglich die Botschaft in Worte 
fassen • denn sie besteht nicht aus Worten; er kann sie höchstens ungefähr über- 
setzen, indem er die empfangenen Ideen durch Worte interpretiert. Dies ist bei Hal- 
luzinationen ohne Bilder der Fall. Wenn man einige Träume sorgfältig analysiert, 
findet man auch unaussprechbare Worte; eine der Gestalten der Traum-Halluzina- 
tion sagt dem Schlafenden etwas, sie sagt es ihm jedoch, ohne den Gedanken in 
Worte zu kleiden, und der Schlafende findet diese Art der Verständigung so natür- 
lich, daß er gar nicht merkt, daß hier keine Worte gesprochen werden. Diesem Phä- 
nomen hat man verschiedene Namen gegeben: falsche Halluzination, geistige Mit- 
teilung, abstrakte Halluzination, Sprache ohne Worte, Halluzination des Erkennt- 
nisvermögens. Es handelt sich ganz einfach, obwohl die Bezeichnungen für diesen 
Gegenstand in Widerspruch miteinander zu stehen scheinen, um eine Halluzination 
ohne Bilder. Eine der subtilsten mystischen Täuschungen ist ohne Zweifel die des 
unwillkürlichen Hervorbringens unaussprechbarer Worte. 

Daß es nicht nur im Traum, sondern auch im wachen Zustand diese drei Gruppen 
von Halluzinationssprache gibt • nicht nur ausgesprochene, sondern auch stumme 
und unaussprechbare Worte, ist eine leicht zu beweisende Tatsache. 

Der beste Beweis ist die Existenz von •Botschaften des Himmels", die in diesen 
drei Formen ausgedrückt werden und deren wesentlicher Inhalt falsch ist. Eine 
fromme Beterin hörte, als sie vor ihrem Kruzifix kniete, stumme Worte, mit denen 



288 Carlos Maria Staehlin 

der Herr sie aufforderte, bei ihm selbst zu beichten, anstatt bei den Priestern; als wir 
die Wurzel dieser Halluzination suchten, fanden wir, daß der einzige Priester, der 
in jenem Dorf wohnte, dieser Frau außerordentlich unsympathisch war. Ein unschul- 
diges kleines Mädchen hört draußen auf dem Felde Worte, die ihr sagen, daß ihr 
Brüderchen gestorben ist; das Kind war nicht gestorben, sondern seit einiger Zeit 
hatte es die Kleine vom ersten Platz im Herzen der Mutter verdrängt. Nicht immer 
kann man den Ursprung dieser Täuschungen ahnen, selbst dann nicht, wenn die Bot- 
schaften offensichtlich falsch sind. Eine glühend eifrige, jedoch unwissende Novizin 
wurde, als sie beim Gebet in der Kapelle weilte, von einer bilderlosen Halluzination 
getäuscht und empfing zu ihrem Erstaunen eine mysteriöse Botschaft, die in einer 
unaussprechbaren Sprache ausgedrückt war und ganz offenkundige Häresien enthielt. 
• Weil in diesem Falle gleichzeitig der Eindruck einer Gegenwart • die Begleiter- 
illusion • auftrat, die räumlich in den Tabernakel projiziert wurde, wird sich diese 
Novizin, die das Opfer des Spiels ihrer eigenen Psyche wurde, immer weigern, auch 
nur die Möglichkeit einer Täuschung zuzugeben; sie war wach, im Vollbesitz ihrer 
Sinne; jede Halluzination war ausgeschlossen, denn sie sah nichts und hörte nichts, 
weder mit den Sinnen noch mit der Phantasie; sie fühlte die Gegenwart Jesu im 
Sakrament in starker und unbeschreiblicher Weise, und Jesus sprach mit ihr •Worte, 
die der Mensch nicht aussprechen kann"; jede Halluzination war ausgeschlossen, 
denn sie sah nichts und hörte nichts, weder mit den Sinnen noch mit der Phantasie. 
Tatsache jedoch ist, daß die Identifizierung Jesu zusammen mit der Formulierung 
von Häresien keinen Zweifel an dem rein natürlichen Ursprung des Vorgangs 
zuläßt1. 

Für den Fall, daß der Gegenstand der Begleiterillusion Gott selbst ist und der 
Eindruck der Gegenwart durch unaussprechbare Worte verstärkt wird, kennen wir 
noch kein Kriterium für die Differentialdiagnose, das die Wirklichkeit erkennt und 
die Illusion aufdeckt, indem es sich auf die Beschaffenheit des Phänomens gründet. 
Obwohl man in einigen konkreten Fällen vielleicht nicht aus dem Zweifel heraus- 
kommt, wenn man zu gewissen negativen oder positiven Kriterien seine Zuflucht 
nimmt • Häresie der unaussprechbaren Worte, Fortschritt der betroffenen Person 
in den Tugenden •, so liegen diese doch außerhalb der psychologischen Äußerung 
des Phänomens. 

VI. 

Die unbegründeten Gefühle 

Wir betreten hier das gefährlichste Gebiet. Es gibt unaussprechbare Botschaften, 
die sofort Freude erzeugen, während andere Traurigkeit hervorbringen. Und es gibt 
auch Botschaften, die nur aus dieser Freude oder Traurigkeit zu bestehen scheinen, 
ohne imaginäre oder intellektuelle Visionen oder Auditionen und ohne unaus- 
sprechbare Worte. Nur der plötzliche Eindruck von Freude oder Traurigkeit, weiter 
nichts. In diesem Fall können wir von •unmotivierten Gefühlen" sprechen. In eini- 
gen Abhandlungen über geistliche Dinge werden kühn vereinfachende Regeln auf- 

1 Für den normalen Fall der gesprochenen Worte verweisen wir auf unsere demnächst er- 
scheinende Arbeit •Apariciones" (Erscheinungen). 



Mystische Täuschungen 289 

gestellt, um den Ursprung dieser Phänomene zu erkennen: die Freude kommt vom 
guten Engel und die Traurigkeit vom bösen Engel; diese Regeln erlauben kaum die 
Annahme, daß es religiöse Gefühle gibt, die ausschließlich menschlicher Herkunft 
sind. Wir wissen jedoch sehr gut, daß dies nicht der Wirklichkeit entspricht. In dem 
Exerzitienbuch des hl. Ignatius ist dies klar ausgesprochen. Und auch die psycho- 
logische Forschung führt uns immer mehr weg von dieser rachitischen Auffassung 
vom Menschen, die aus ihm eine Strohpuppe macht, die dem Hin und Her außen- 
stehender und widersprechender Kräfte ausgeliefert ist. 

Der gleiche hl. Ignatius selbst gibt uns eine Regel für die Unterscheidung, indem 
er behauptet, daß •die Tröstung ohne Beweggrund" nur von Gott kommen kann; 
gute und böse Geister können in der Seele Gefühle von Freude hervorbringen, jedoch 
immer nur durch ein vorausgehendes Erkennen des Gegenstandes, der diese Freude 
erzeugt. Die Tröstung ohne Kenntnis der Gründe, die sie hervorbringen, ist nur von 
Gott. Diese Regel ist für das Gebiet der spekulativen übernatürlichen Psychologie 
gewiß richtig: nur Gott kann in der Seele ein Gefühl geistiger Natur aufkommen 
lassen, ohne daß dasselbe vorher durch eine Idee oder ein Bild ins Bewußtsein des be- 
treffenden Menschen getreten ist, woraus dann das in Frage stehende Gefühl ent- 
steht. Dabei muß man sich aber klarmachen, daß die Anwendung dieser Regel auf 
Einzelfälle heute nicht mehr so einfach ist wie vor einem Jahrhundert. Ohne den 
objektiven Wert dieser Regel leugnen zu wollen, taucht im konkreten Fall der Zwei- 
fel über das Vorhandensein oder Fehlen der durch die Regel ausgedrückten Be- 
dingung auf, ob nämlich das •ohne vorausgehende Ursache" zutrifft. Die an sich 
sichere Norm ist darum praktisch in ihrer Anwendung gefährlich. 

Der Grund ist einfach. Genau so wie bei den Halluzinationen anscheinend unbe- 
gründet Bilder aus dem dunklen Unterbewußtsein hervorbrechen und ins klare Be- 
wußtsein treten, so steigen auch bei den bilderlosen Halluzinationen Gefühle und 
Gemütsbewegungen auf, die vom Unterbewußtsein ins Bewußtsein treten und eben- 
falls unbegründet zu sein scheinen. Hierunter fallen die •Tröstungen ohne Beweg- 
grund", ohne Ursprung im Bewußtsein, die, wie alles, das aus dem Nichts entsteht, 
eine direkte und unwiederholbare Tat Gottes zu erfordern scheinen. In Wirklichkeit 
war ein Beweggrund da, wenn auch nicht bewußt. Das, was jetzt wie eine neue 
Pflanze hervorsprießt, wurde vor langer Zeit gesät und keimte in der Dunkelheit. 
Und genauso wie ein Bild allein ins Bewußtsein treten kann, indem die Gemüts- 
bewegung, die dieses Bild hervorbrachte, im Unterbewußtsein bleibt, kann auch nur 
das Gefühl auftauchen und das Bild im Unterbewußtsein bleiben. Hiervon 
haben wir schon gesprochen, als wir über die Struktur der Seele und den Einfluß des 
niederen auf den höheren Bereich handelten. Dort haben wir die natürliche Parallele 
zur übernatürlichen •Tröstung ohne Beweggrund". Die Tatsachen sind verschieden 
und die Regel ist sicher, aber die konkrete Anwendung der Regel auf die Wirklich- 
keit stößt auf eine Schwierigkeit, die wenigstens bis jetzt unüberwindlich zu sein 
scheint. 

Nach dieser kurzen Darstellung der verschiedensten mystischen Täuschungen kön- 
nen wir das Ergebnis unserer Untersuchung zusammenfassen und daraus eine prak- 
tische Schlußfolgerung ableiten. 



290 Carlos Maria Staehlin 

Der physiologische und psychologische Mechanismus einer illusorischen und einer 
echten Gegenwart scheint der gleiche zu sein. Dasselbe kann auch von den Mittei- 
lungen und den Gefühlen behauptet werden. 

Aber dies widerspricht nicht, wie wir zu Beginn gesagt haben, dem Wert der Re- 
geln zur Unterscheidung der Geister; denn diese stützen sich nicht auf den psychi- 
schen Eindruck, den gewisse Erlebnisse hervorbringen. Wir möchten jedoch auch 
nicht behaupten, daß der Eindruck der Gewißheit in einem objektiven Fall dasselbe 
Fundament hat wie in einem subjektiven. Uns scheint sogar durch Übung, d. h. per- 
sönliche Erfahrungen von echten und illusorischen Mitteilungen die experimentelle 
Unterscheidung möglich; durch wiederholte Erlebnisse kann es sein, daß jemand 
die einen von den anderen, rein von der Beschaffenheit des Phänomens selbst her, 
allmählich unterscheiden lernt. Bei der Diskussion über dieses Problem nahmen wir 
zwar auch die Beschaffenheit des Phänomens zum Ausgangspunkt, aber so, wie sie 
jemand beurteilen kann, der ein derartiges Erlebnis zum ersten Mal hat, oder der 
alle seine Erlebnisse in einer einzigen der beiden Sphären gehabt hat, nämlich ent- 
weder der echten oder der illusorischen. 

Danach können wir also folgern, daß keines von den Phänomenen wie Gegenwart, 
Vision, Mitteilung, nur allein auf Grund der Eigenschaften, die es zeigt, ohne vor- 
herigen Vergleich mit anderen persönlichen Erlebnissen in beiden Sphären als über- 
natürlich angesehen werden kann: weder seine Intimität, noch seine Klarheit, noch 
seine Unaussprechbarkeit schließt eine rein natürliche Interpretation aus; die Ge- 
fühle, die schnell diese Phänomene hervorbringen • so merkwürdig und unbe- 
schreiblich sie auch sein mögen •, liegen nicht notwendigerweise außerhalb der 
natürlichen Möglichkeiten der Seele; die natürliche Ursachlosigkeit, mit der sie auf- 
treten, kann eine scheinbare sein und auf einen dunklen, unbewußten Vorgang zu- 
rückgehen. Es gibt, wie wir wiederholen möchten, ganz bestimmte Kriterien, die 
außerhalb der Beschaffenheit des Phänomens selbst liegen und eine Unterscheidung 
des Wahren und Falschen ermöglichen. Aber die Diagnose •auf Grund eines einzi- 
gen Blickes oder auf den ersten Eindruck" hin, die auf der psychologischen Er- 
scheinung des Phänomens aufbaut, bleibt als gefährlich ausgeschlossen. Die Unter- 
scheidung der Geister bedeutet also ein äußerst schwieriges und gefährliches Unter- 
nehmen. 




