
IM     SPIEGEL     DER     ZEIT 

Strömungen und Triebkräfte des religiösen Lebens 
im französischen Katholizismus 

Die Monatszeitschrift •La Vie spirituelle" hat im Dezember vorigen Jahres eine Um- 
frage an ihre Leser gerichtet nach den Strömungen und Triebkräften des geistlichen Lebens 
in Frankreich. Im Juni 1954 brachte sie das für uns sehr aufschlußreiche Ergebnis. Man 
könnte vielleicht sagen, ein paar hundert eingegangener Zuschriften sei eine zu schmale 
Basis für eine objektive Beurteilung der religiösen Grundströmungen. Doch ist zu bedenken, 
daß viele der Zuschriften von einer ganzen Gruppe von Christen ausgearbeitet worden sind, 
viele andere aber dadurch an Bedeutung gewinnen, daß die Schreiber nicht nur ihre eigene 
religiöse Entwicklung kennen, sondern auch aufgrund aktiver Einflußnahme auf ihre Um- 
welt ihr Urteil bilden oder vervollständigen konnten. Die eine Einschränkung jedoch bleibt 
bestehen: Es handelt sich nicht um die religiöse Haltung der •Durchschnittschristen", son- 
dern um die einer gewissen Elite, jenes gläubigen Christentums, das sich lebendig ent- 

falten will. 
Die erste der wörtlich und ungekürzt veröffentlichten Zuschriften stammt von einem 

Laien, der nach den Worten der Herausgeber auf geistigem und geistlichem Gebiet als 
Autorität zu gelten hat. Sie zeigt zunächst das Versagen seiner eigenen, in einem von 
Weltpriestern geleiteten Institut erhaltenen Erziehung auf. Er habe erst durch viele 
•Leiden und Sünden und Prüfungen mancher Art" gehen müssen, bis ihn die Gnade zurück- 
führen konnte. Der stärkste Vorwurf gegen seine Erzieher, deren echte Frömmigkeit er 
nicht bezweifelt, besteht darin, daß man ihn und seine Mitschüler zu sehr in der Furcht vor 
Sünde und Strafe erzogen und ihnen zu wenig den persönlichen Gott mit seiner Liebe und 
Güte gezeigt habe. Aus dieser Erfahrung heraus verwirft er jeglichen •Moralismus". Und 
hierin pflichten ihm die andern Einsender, ausgesprochen oder unausgesprochen, bei. Moral 
und Dogma werden nicht mehr ohne weiteres um ihrer selbst willen angenommen. 

Die Grundlage des ganzen religiösen Lebens bildet nach dem Vf. der Zuschrift ein 
starkes Gespür für die Wirklichkeit Gott. Dieses Gespür hat nichts zu tun mit einer bloßen 
Gemütsanwandlung, einer leeren Stimmung oder einem Gefühl. Es ist Erleben. Dieses Wort 
wird sehr groß geschrieben. Ganz verschieden sind die Wege, auf denen die einzelnen zu 
diesem Erleben gelangen. Die einen finden Gott durch eigene oder fremde Not, andere 
durch das Stadium der Kirchengeschichte, wieder andere durch die Begegnung mit gott- 
erfüllten Menschen • dies vor allem •, durch die Lektüre oder die Betrachtung der 
Evangelien und dergleichen mehr. Gottesbeweise, wie sie noch vor einigen Jahrzehnten not- 

wendig waren, braucht es keine. 
Weil man Gott erleben will, steht im Mittelpunkt des religiösen Interesses die Vereini- 

gung mit Gott. Auf sie strebt man unmittelbar hin. Besonderheiten aszetischer Praxis 
werden beiseite gelassen. An Schulmeinuagen ist man uninteressiert. Anleitungen, die, 
von welcher Seite auch immer, gleichsam als •Rezepte" angeboten werden, finden mehrfach 
eine ausdrückliche Ablehnung: •... es ist mir nie gelungen", schreibt ein Professor (Laie), 
•aus den modernen geistlichen Autoren Nutzen zu ziehen, sei es, weil sie meiner Meinung 
nach die Mittel im Verhältnis zum Ziel maßlos breit ausführen (z. B. die Exerzitien des 
hl. Ignatius, bei denen es mir nie gelungen ist, das Ziel zu sehen), sei es, weil sie für 
uns gehetzte Menschen, die wir sind, von ermüdender Weitschweifigkeit sind (z. B. das fran- 
zösische  17. Jahrhundert); eine Ausnahme mache ich nur für P. Lorenz von der Auf- 



302 ' Im Spiegel der Zeit 

erstehung und seine so einfache, aber so wesentliche Anleitung zur ,Übung der Gegenwart 
Gottes' ". 

Dieses Verlangen nach Gottvereinigung will nicht idealistische Schwärmerei sein. Wie der 
Moralismus und der Intellektualismus wird auch der ,Idealismus' verworfen. Immer wieder 
wird betont, daß man heute mehr als bisher auf dem Boden der Wirklichkeit stehe, so hart 
und illusionslos sie auch sei. Deshalb wedß man auch um die Trockenheit und Nüchternheit im 
geistlichen Leben. Man ist sich bewußt, daß es vor allem gilt, den Willen Gottes zu erfüllen. 

Gott hat den Weg zu sich für uns leichter gemacht in der Menschwerdung. So schlägt denn 
auch all dies Verlangen nach Gott Christus entgegen. Die Frömmigkeit des modernen Men- 
schen ist nach dem übereinstimmenden Zeugnis der Zuschriften eine Christusfrömmigkeit. 
Hier spürt man nicht nur den Geist Berulles, es bricht echt urchristliche Christusbegeisterung 
durch. Nicht zufällig ist Charles de Foucauld für so viele das Vorbild der Christusliebe 
schlechthin, und man zitiert sein Wort: •Betrachten wir die Heiligem, aber halten wir uns 
bei ihrer Betrachtung nicht auf, betrachten wir mit ihnen den, dessen Betrachtung ihr Leben 
erfüllt hat. Ziehen wir Nutzen aus ihrem Beispiel, aber ohne uns lange dabei aufzuhalten oder 
uns diesen oder jenen Heiligen zum vollen Vorbild zu nehmen; nehmen wir vielmehr bei 
jedem das heraus, was uns den Worten und dem Beispiel unseres Herrn Jesus, unseres einzi- 
gen und wahren Vorbilds, am meisten zu entsprechen scheint, und gehen wir also in ihre 
Schule, nicht um sie nachzuahmen, sondern um Jesus besser nachzuahmen." 

Die Christusfrömmigkeit ist der zentrale Punkt, von dem aus alles beurteilt wird. So 
beunruhigt sich der schon genannte Professor über ,die wachsende Bewegung' zur Förderung 
der Marienverehrung. Es ist fast rührend, wenn er in diesem Zusammenhang schreibt: •Das 
Verlangen, mich dem Geist der Kirche anzugleichen, läßt mich einen Rosenkranz in der 
Tasche tragen und oft am Tage ein Gesetzchen Ave Maria beten • aber das Herz ist nicht 
dabei; bedrückt empfinde ich alles, was die Jungfrau auf Christi Ebene zu erhöhen scheint, 
wie eine Blasphemie. Ich freue mich, wenn ich in so einem Klosterkirchlein das Kreuz auf 
dem Ehrenplatz über dem Altare und die Statue der heiligsten Jungfrau auf einem Piede- 
stal zur Seite des Altars sehe; da hilft sie mir in gewissem Sinn, mich an ihn zu wenden ..." 
Andere Leser haben solche Schwierigkeiten nicht: •Schließlich ist es mir unmöglich, die ent- 
scheidende Rolle der Jungfrau Maria im geistlichen Leben mit Stillschweigen zu übergehen. 
Sie muß Christus in uns Gestalt gewinnen lassen, sie muß ihn uns geben." Eine Leserin sieht 
das Verhältnis Maria • Christus für unser geistliches Leben umgekehrt: •Viel, viel später 
[nach der Entdeckung des Christusgeheimnisses], Jahre nachher, nachdem ich mich lange 
Zeit darnach gesehnt hatte, hat mir der Herr das persönliche Geschenk seiner Mutter ge- 
geben (ich glaube, daß die Heilige Jungfrau nur dann wahrhaftig in unser Leben tritt, wenn 
uns dies Gott selbst zum Geschenk macht)." 

Die zentrale Stellung des Christusgeheimnisses in der Frömmigkeit und das Verlangen, 
Jesus zu erleben, bringt noch eine andere Frucht mit sich: eine Neubelebung des Gebetes. 
Es ist vor allem das betrachtende Gebet, um das sich Priester wie Laien bemühen. Von den 
.täglichen Gebeten' • dieser Ausdruck hat heute oft einen faden Beigeschmack! • ist nicht 
die Rede. •Zurück zu den Quellen" heißt eine Losung, wobei alle an das Neue Testament, 
Akademiker dazu gelegentlich auch an das Alte Testament und die Kirchenväter denken. 
Vor allem sind die Evangelien bevorzugt, weil es ja um die Vertiefung des Chrisfcusbildes 
geht. Vom Prediger wird gewünscht, er solle das Evangelium erklären, zu seiner Betrachtung 
anleiten und aneifern. Mit komplizierten Betrachtungsmethoden aber kann man nichts an- 
fangen. Die meist geübte Art zu betrachten scheint das besinnliche Lesen des Evangeliums 
mit stillem, betendem Innehalten bei anregenden Versen zu sein. Der Schwierigkeiten, die 
aus der Hetze des Alltags kommen, ist man sich bewußt geworden. Einige ziehen daraus die 
Folgerung, man müsse sich von Zeit zu Zeit für einige Tage in die Stille begeben, sei es zu 



Im Spiegel der Zeit 303 

Gruppenexerzitien oder, was von andern vorgezogen wird, in die stille Einsamkeit eines 
Klosters: Ein Erlebnis, ein paar Tage unter schweigenden Betern zuzubringen! 

Die Aufgeschlossenheit für das kontemplative Beten erhellt aus der Liste der beliebtesten 
geistlichen Schriftsteller. Während unter den Heiligengestalten Theresia vom Kinde Jesu, 
Charles de Foucauld, Franz von Assisi, Theresia von Avila und Vinzenz von Paul bevor- 
zugt werden, beginnt die Reihenfolge der am meisten geschätzten geistlichen Schriftsteller 
mit folgenden Namen: Johannes vom Kreuz (33 Nennungen), Theresia vom Kinde Jesu (29), 
P. Voillaume (24), Theresia von Avila (21), Thomas Merton (23), Dom Marmion (18), Ro- 
mano Guardini (17) usw. Einen der ersten Plätze unter den ungefähr hundert genannten 
Autoren verschafften Guardini bezeichnenderweise seine beiden Bücher •Vorschule des Be- 
tens" und •Vom Geist der Liturgie"; sie werden jedenfalls ausdrücklich genannt. 

Die Liturgie ist neben der Meditation die andere Möglichkeit, Christus zu erleben. Für 
alle Zuschriften ohne Ausnahme bedeutet die hl. Messe den Mittelpunkt des religiösen Le- 
bens. Hier wird Christus und vor allem die Vereinigung mit ihm wirklich erfahren: Messe 
ohne KommoMiionempfang ist für viele etwas Unverständliches. 

Aber im konkreten Vollzug der Liturgie wird nach manchen das Mysterium noch allzu oft 
durch äußeren Pomp überdeckt. Man meint: je weniger die Sinne von Prachtentfaltung jeg- 
licher Art abgelenkt werden, desto leichter wird von der Seele die hintergründige Wirklich- 
keit erfaßt. Man hat durch die Evangelien Christus gerade in seiner Schlichtheit lieben ge- 
lernt. Man ist echten Christusträgern, die einen tiefen, vielleicht umwandelnden Eindruck 
hinterlassen haben, immer in einfachster, oft ärmlicher Gestalt begegnet. Und man fürchtet 
für den Arbeiter von der Straße, er könne sich in der Kirche fremd und unverstanden fühlen. 
Deshalb liest man neben fast leidenschaftlicher Ablehnung jeder Art von Ästhetizismus be- 
geisterte Schilderungen von Liturgiefedenn An ärmlichstem und einfachstem Rahmen. Tatsäch- 
lich weist das Hochamt in Paris den schlechtesten Besuch unter allen Gottesdiensten auf, 
wenn dabei auch die zeitliche Ansetzung • mitten im Vormittag • eine Rolle spielen mag. 

In der Liturgiefeier will man nicht nur den erlösenden und sakramentalen Christus er- 
leben, sondern auch den mystischen. Wohl keine theologische Wahrheit wird in den Zu- 
schriften so oft berührt, wie die vom mystischen Leibe Christi. Das Gleichnis vom Wein- 
stock und den Reben ist bei allen sehr lebendig. In der Gemeinschaftsfeier erlebt man ein 
Stück Kirche: sie ist gleichsam das Urerlebnis dessen, was Kirche ist. Deshalb verlangt man 
auch so sehr nach der Hervorhebung des Gemeinschaftscharakters der hl. Messe. Eine be- 
sonders schöne Zuschrift dieses Inhalts möge dm Wortlaut folgen: •Die Homilie erscheint mir 
nicht als ein erlaubtes Beiwerk, ein Zierat, das man auch weglassen kann, sondern als eine 
wesentliche liturgische Handlung. Es ist gut, so meine ich, daß der Priester dm Laufe der 
Messe ein wenig sein opferpriesterlicb.es Tun unterbricht und sich zum Volk zurückwendet, 
zunächst um es zu belehren, dann aber auch, an die Herzen zu einem Ring zusammenzu- 
schließen um das Opfer herum, das er danbringt, damit sich die Glieder Ghristi bei dem Werk 
der Gnade, zu dem er alle einlädt, noch mehr als seine Herde fühlen. Es ist gut, daß man in 
dem von-Herz-zu-Herz zwischen Hirt und Gläubigen auch spürt, daß, wenn er schon einmal 
im Geheimnis der hl. Messe die Person Christi darstellt, dieser Christus der Bruder ist, der 
Erstgeborene von vielen, an dem alle Anteil haben und mit dem alle verbunden sind durch 
ein intensives, geheimnisvolles Leben. Der Priester ist Priester, aber er ist auch der Beauf- 
tragte der Gemeinde, der ihrer aller Gebet, ihre Liebe, ihre Bitten und Nöte zum Altare 
hinzutragen hat, der ihretwillen von der Kirche zum Darbringen des Opfers auserwählt 
worden ist ... Die Gläubigen müssen un Priester den Gott-Christus und den Bruder-Chri- 
stus sehen ... Wenn er zur Predigt sein Meßgewand ablegt und darauf den Rücken dem 
Altare zukehrt, um zu seinen Brüdern zu sprechen, dann empfindet man ihn als einen von 
uns, man sieht besser, daß sein Priestertum in einem gewissen Sinn, aufgrund nämlich der 
Einheit der Glieder mit dem Haupt im mystischen Leibe, unser eigenes ist. Man erfaßt besser, 



304 Im Spiegel der Zeit 

daß die Messe nicht bloß .seine Sache' ist, sondern unser aller Sache. Es ist schon wie eine 
familiäre Einladung zum Sursum corda, ein ausgedehntes Dominus vobiscum. ,Der Herr sei 
mit euch, meine Brüder; seid ihr wirklich bei ihm?' Wenn dann der Priester seine scheinbar 
unterbrochene liturgische Funktion mit dem Offertorium wieder aufnimmt, so ist das Band, 
das ihn mit den Anwesenden, den Gliedern Christi, verbindet, verstärkt. Man wird mit viel 
mehr Anteilnahme bei seinen Gesten und geheiligten Schritten dabei sein." 

Aus diesen Zeilen spricht neben anderm eine echte Ehrfurcht vor dein Priester. Es ist wahr: 
Der Abstand zwischen Priester und Gläubigen, soweit er sozial begründet war, ist kleiner 
geworden. Der Priester ,stieg herab' aus seiner konventionellen Unzugänglichkeit und scheute 
sich nicht, den Arbeiterkittel anzuziehen. Umgekehrt weiß der Laie wieder mehr um seine 
eigene priesterliche Sendung. Beide sind Glieder am einen Leib, aber der Priester ist ein 
besonderes Glied. Man steht auf der gleichen Ebene mit seinem Hirten und schaut doch zu 
ihm auf. Wie es alte Standesunterschiede nie vermocht hätten, lassen ihm seine sakramentale 
und aszetisch-mystische Verbundenheit mit dem Herrn die Liebe und Ehrfurcht seiner Gläu- 
bigen zufließen. Es scheint ähnlich zu sein wie bei der Liturgie: je einfacher die äußere Form 
ist, desto mehr wird der wirklich Gläubige die hintergründige Wirklichkeit erleben. Nichts 
anderes wollen jene Leser sagen, die gerade auch vom Priester Echtheit verlangen. 

Wir sahen schon: In der liturgischen Gemeinde erlebt der Christ sein Stück Kirche. Er 
weiß aber auch, daß erst die Gesamtkirche der ganze Christus ist. Christusvereinigung ist 
nicht zu trennen von der Zugehörigkeit zur Gesamtkirche. So sehr die Freiheit der Kinder 
Gottes immer wieder betont wird, tritt doch die Angst vor Gebundenheit zurück vor der 
Freude, Glied am Leibe Christi zu sein. Von hier aus werden dogmatische omd moralische 
Bindungen angenommen, auch wo der Gehorsam .bitter' ist, wie ein Teil der Arbeiterpriester 
der Mission de Paris sich ausgedrückt hat. Freilich, der ungestüme Drang und die Unter- 
nehmungslust, um nicht zu sagen, das Verlangen nach Ungebundenheit, läßt gelegentlich 
immer wieder an den vom Gehorsam gespannten Rahmen stoßen. 

Der Wille, Christus in der Gemeinschaft zu erleben, begnügt sich nicht mit der liturgi- 
schen Gemeinschaft oder der Gemeinschaft der Pfarrei. Eine Menge neuer Gemeinschaften 
sind in den letzten Jahren entstanden. Das Für und Wider in der Stellungnahme zu ihnen 
nimmt einen ziemlich breiten Raum in den Zuschriften ein, wobei das Für bei weitem über- 
wiegt. •Ein anderer Zug scheint sehr charakteristisch für unsere Zeit: das Verlangen, in Ge- 
meinschaft zu leben, hat zur Vermehrung neuer Gruppen geführt . . . alle sind sicherlich von 
den besten Absichten geleitet. Es soll hier nicht im geringsten an ihnen Kritik geübt werden. 
Diese Gruppen riskieren es, Eintagsfliegen zu sein, und sie sind es auch. Aber wäre es nicht 
besser, vor Neugründungen einmal eine ernsthafte Bestandsaufnahme des schon Bestehenden 
zu machen?" • •Wir sind alle Kinder des einen Vaters! Warum sollten Christen, auch wenn 
sie aus verschiedenem Milieu komimen, einander nicht Bruder sein und sich im Alltagsleben 
gegenseitig helfen können? Mir scheint, man müßte den Geist der ersten Christen wieder 
aufleben und in seinem ganzen Leben gelten lassen, damit jener Satz: ,Seht, wie sie ein- 
ander lieben', seine volle Rechtfertigung finde; heutzutage ist es indes sehr oft umgekehrt: 
die Christen sind gespalten." 

Zum Teil sind diese Vereinigungen noch Kinder der Kriegs- und Widerstandszeit. Damals 
hat man die Notwendigkeit der gegenseitigen Hilfe am deutlichsten gespürt. Eine gewisse 
Angst vor der Isoliertheit, die den französischen Katholiken von heute in seiner weithin 
heidnischen und feindlich gesinnten Umgebung die Hilfe der Gemeinschaft suchen läßt, trägt 
das Ihre bei zur Erhaltung der bestehenden und auch zur Gründung neuer Vereinigungen. 
Das klingt in manchen Leserzuschriften an. Auf viele drückt das menschliche und religiöse 
Elend unerträglich, droht sie zu erdrücken. Man fühlt sich vereinsamt in einer fremden Welt 
und braucht doch mehr denn je einen großen, christlichen Optimismus. Und den vermag die 
Gemeinschaft Gleichgesinnter bis zu einem bestimmten Grad zu verschaffen. 



Im Spiegel der Zeit 305 

Ein weiterer Grund für die zahlreichen und mannigfaltigen Vereinigungen ist der missio- 
narische Geist, der irn französischen Katholizismus sehr lebendig ist. Nicht von ungefähr 
wird in den Leserzuschriften als Triebkraft des christlichen und kirchlichen Lebens neben der 
Liturgie und dem Drang zum gemeinschaftlichen Loben am häufigsten der missionarische Zug 
genannt. Diese drei werden geradezu als eine Einheit angesehen. 

Das sind die positiven Züge, des Christentums, wie es sich in dem Ergebnis der Umfrage 
der •La Vie spirituelle" widerspiegelt. Negative Züge kommen kaum zur Sprache. Das 
braucht nicht wunderzunehmen. Denn es handelt sich bei den Einsendern der Zuschriften um 
eine gewisse Elite von Christen; und auch diese dürfte niur einen Ausschnitt aus dem aktiven 
und lebendigen Christentum Frankreichs darstellen, jenen Ausschnitt nämlich, den eben die 
Leser der •La Vie spirituelle" bilden. Außerdem war die Art der Fragestellung nicht dazu 
angetan, Negatives besonders zur Sprache kommen zu lassen. So lautete die umfangreichste 
Frage 5 z.B.: Welche Rolle schreiben Sie folgenden Faktoren für die Erwedcung und das 
Wachstum Ihres geistlichen Lebens zu ...? Bezeichnend ist indes, daß von den 29 aufgeführ- 
ten Faktoren die Frage nach den aszetischen Übungen (pratiques ascetiques) am wenigsten 
Beachtung findet. Soweit ich sehe, gehen überhaupt nur zwei Leser auf sie ein. Wäre 
es erlaubt, diese zwei Zeugnisse für die allgemeine Haltung der heutigen Generation als 
maßgebend anzusehen, so ergäbe sich, daß man Aszese im engeren Sinn bestenfalls gelten 
lasse, soweit sie von der Nächstenliebe gefordert wird. Das Schweigen aller anderen Leser 
läßt jedenfalls deutlich werden, daß man der Abtötung keinen besonderen Wert zuschreibt. 

Diese Einstellung scheint uns auf der gleichen Linie zu liegen, wie die jenes autoritativen 
Laien, von dem die schon einmal genannte und als erste angeführte Zuschrift stammt. In die- 
ser heißt es wörtlich: •Das Christentum, das die Menschen des 20. Jahrhunderts zu leben ver- 
suchen, ist kein moralisches Christentum. Warum zu den Erben der Ewigkeit, die wir sind, 
... von der Sünde reden, von den Grenzen zwischen Gut und Bös oder von den Schranken, 
die unsere Handlungen nicht überschreiten dürfen? .. . Warum immer schuldbewußt an die 
Brust klopfen? ... Nehmen wir es auf uns, Risiken einzugehen und uns dem Geist wie der 
Liebe zu überlassen." Die Sünde wird wohl gesehen, aber gesehen als •das klaffende Loch 
[der Seele], durch das die Gnade eindringen kann". Aus diesem ganzen Leserbrief spricht 
ein weltbejahender Optimismus, der naiv und geradezu erschreckend ist. 

Das ändert jedoch nichts daran, daß die positiven Züge dieses Christentums erfreulich 
sind. Sie alle zusammen bilden ein organisches Ganzes; Christus steht in der Mitte, die 
ihm gebührt; alle andern Wahrheiten und Haltungen • wir haben nur die in den Zuschrif- 
ten besonders hervortretenden genannt, es sei aber betont, daß keine wesentlichen fehlen • 
sind getragen von dieser Christusfrömmigkeit. 

Joseph Grotz S. f. 

Studium der aszetisdi-mystischen Theologie in Spanien 

Zum Abschluß der Siebenhundertjahrfeier der Universität Salamanca, die im Oktober des 
vergangenen Jahres von der staatlichen Universität der Stadt eröffnet worden war, hatte 
die dort im Jahre 1940 wiedererrichtete päpstliche Universität (die über vier Fakultäten 
verfügt: eine theologische, eine kirchenrechtliche, eine philosophische und eine für klassische 
Studien) zu einer internationalen theologischen Studienwoche eingeladen, die in der Zeit 
vom 29. 4. bis 7. 5. stattfand. Sie umfaßte die vier Sektionen: Heilige Schrift, Philosophie 
und Theologie, Kirchenrecht, Geistliche Theologie (Spiritualität). Die Rahmenthemen der 
einzelnen  Gruppen lauteten:   •Die  literarischen Arten  (genera  litteraria)   der  HeiEgen 




