[ M SPIEGEL DER ZEIT

Stromungen und Triebkriifte des religiosen Lebens
im franzosischen Katholizismus

Die Monatszeitschrift ,La Vie spirituelle* hat im Dezember vorigen Jahres eine Um-
frage an ihre Leser gerichtet nach den Strémungen und Triebkriften des geistlichen Lebens
in Frankreich. Tm Juni 1954 brachte sie das fir uns sehr anfschlufireiche Ergebnis. Man
kénnte vielleicht sagen, ¢in paar hundert eingegangener Zuschriften sei eine zu schmale
Basis fiir eine objektive Beurteilung der religiésen Grundstrémungen. Doch ist zu bedenken,
daf viele der Zuschriften von einer ganzen Gruppe von Christen ausgearbeitet worden sind,
viele andere aber dadurch an Bedeutung gewinnen, dafl die Schreiber nicht nur ihre eigene
religiése Entwicklung kennen, sondern auch aufgrund aktiver Einflufinahme auf ihre Um-
welt ihr Urteil bilden oder vervollstindigen konnten. Die ¢ine Einschrinkung jedoch bleibt
bestchen: Es handelt sich nicht um die religiose Haltung der ,Durchschnittschristen®, son-
dern um die einer gewissen Elite, jenes gliubigen Christentums, das sich lebendig emt-
falten will.

Die erste der wortlich und ungekiirzt verdffentlichten Zuschriften stammt von einem
Laien, der nach den Worten der Herausgeber anf geistigem und geistlichem Gebiet als
Autoritat zu gelten hat. Sie zeigt zunichst das Versagen seiner €igenen, in einem von
Weltpriestern geleiteten Institut erhaltenen Erzichung auf. Er habe erst durch viele
,Leiden und Siinden und Prifungen mancher Art* gehen miissen, bis ihn die Gnade zuriick-
fithren konnte. Der stirkste Vorwurf gegen seine Erzicher, deren echte Frémmigkeit er
nicht bezweifelt, besteht darin, daf man ihn und seine Mitschiler zu sehr in der Furcht vor
Siinde und Strafe erzogen und ihnen zu wenig den persénlichen Gott mit seiner Liebe und
Giite gezeigt habe. Aus dieser Erfahrung heraus verwirft er jeglichen ,Moralismus®. Und
hierin pflichten ihm die andern Einsender, ausgesprochen oder unausgesprochen, bei. Moral
und Dogma werden nicht mehr ohne weiteres um ihrer selbst willen angenommen.

Die Grundlage des ganzen religiésen Lebens bildet nach dem Vf. der Zuschrift ein
starkes Gespiir fiir die Wirklichkeit Gott. Dieses Gespiir hat nichts zu tun mit einer blofien
Gemiitsanwandlung, einer leeren Stimmung oder einem Gefiibl. Es ist Erleben. Dieses Wort
wird sehr groR geschnieben, Ganz verschieden sind die Wege, auf denen die einzelnen zu
diesem Erleben gelangen. Die einen finden Gott durch eigene oder fremde Not, andere
durch das Studinm der Kirchengeschichte, wieder andere durch die Begegnung mit gott-
erfiillten Menschen — dies vor allem —, durch dic Lektiire oder die Betrachtung der
Evangelien und dergleichen mehr. Gottesheweise, wie sie noch vor einigen Jahrzehnten not-
wendig waren, braucht es keine.

Weil man Gott erleben will, steht im Mittelpunkt des religiosen Interesses die Vereini-
gung mit Gott. Auf sie strebt man unmittelbar hin. Besonderheiten aszetischer Praxis
werden beiseite gelassen. An Schulmeinungen ist man uninteressiert. Anleitungen, die,
von welcher Seite auch immer, gleichsam als ,Rezepte angeboten werden, finden mehrfach
eine ausdriickliche Ablehnung: ... es ist mir nie gelungen®, schreibt ein Professor (Laie),
,aus den modernen geistlichen Autoren Nutzen zu ziehen, sei es, weil sie meiner Meinung
nach die Mittel im Verhiltnis zum Ziel mafllos breit ausfithren :(z. B. die Exerzitien des
hl. Ignatius, bei denen es mir nie gelungen dst, das Ziel zu schen), sei-es, weil sie fiir
uns gehetzte Menschen, die wir sind, von ermiidender Weitschweifigkeit sind (z. B. das fran-
zosische 17. Jahrhundert); eine Ausnahme mache ich nur fir P. Lorenz von der Auf-



302 : Im Spiegel der Zeit

erstehung und seine so einfache, aber so wesentliche Anleitung zur ,Ubung der Gegenwart
Gottes* “.

Dieses Verlangen nach Gottvereinigung will nicht idealistische Schwirmerei sein. Wie der
Moralismus und der Intellektualismus wird auch der ,Idealismus‘ verworfen. Immer wieder
wird betont, dafl man heute mehr als bisher auf dem Boden der Wirklichkeit stehe, so hart
und illusionslos sie auch sei. Deshalb weifl man auch um die Trockenheit und Niichternheit im
geistlichen Leben. Man ist sich bewuflt, dafl es vor allem gilt, den Willerr Gottes zu erfiillen.

Gott hat den Weg zu sich fiir uns leichter gemacht in der Menschwerdung. So schligt denn
auch all dies Verlangen nach Gott Christus entgegen. Die Frommigkeit des modernen Men-
schen ist nach dem ibereinstimmenden Zeugnis der Zuschriften eine Christusfrommigkeit.
Hier spiirt man nicht nur den Geist Berulles, es bricht echt urchristliche Christusbegeisterung
durch. Nicht zuféllig ist Charles de Foucauld fiir so viele das Vorbild der Christusliebe
schlechthin, und man zitiert sein Wort: ,Betrachten wir die Heiligen, aber halten wir uns
bei ihrer Betrachtung nicht auf, betrachten wir mit ihnen den, dessen Betrachtung ihr Leben
erfiillt hat. Ziehen wir Nutzen aus ihrem Beispiel, aber ohne uns lange dabei aufzuhalten oder
uns diesen oder jenen Heiligen zum vollen Vorbild zu nehmen; nehmen wir vielmehr bei
jedem das heraus, was uns den Worten und dem Beispiel unseres Herrn Jesus, unseres einzi-
gen und wahren Vorbilds, am meisten zu entsprechen scheint, und gehen wir also in ihre
Schule, nicht um sie nachzuahmen, sondern um Jesus besser nachzuahmen. “

Die Christusfrommigkeit ist der zentrale Punkt, von dem aus alles beurteilt wird. So
beunruhigt sich der schon genannte Professor iiber ,die wachsende Bewegung' zur Forderung
der Marienverehrung. Es ist fast ribrend, wenn er in diesem Zusammenhang schreibt: ,Das
Verlangen, mich dem Geist der Kirche anzugleichen, 148t mich einen Rosenkranz in der
Tasche tragen und oft am Tage ein Gesetzchen Ave Maria beten — aber das Herz ist nicht
dabei; bedriickt empfinde ich alles, was die Jungfrau auf Christi Ebene zu erhéhen scheint,
wie eine Blasphemie. Ich freue mich, wenn ich in so einem Klosterkirchlein das Kreuz auf
dem Ehrenplatz iiber dem Altare und die Statue der heiligsten Jungfrau auf einem Piede-
stal zur Seite des Altars sehe; da hilft sie mir in gewissem Sinn, mich an ihn zu wenden .. .“
Andere Leser haben solche Schwierigkeiten nicht: ,Schlieflich ist es mir unméglich, die ent-
scheidende Rolle der Jungfrau Maria im geistlichen Leben mit Stillschweigen zu iibergehen.
Sie mul Christus in uns Gestalt gewinnen lassen, sie muf ihn uns geben.“ Eine Leserin sieht
das Verhiltnis Maria — Christus fiir unser geistliches Leben umgekehrt: ,Viel, viel spiter
[nach der Entdedwng des Christusgeheimnisses], Jahre nachher, nachdem ich mich lange
Zeit darnach gesehnt hatte, hat mir der Herr das personliche Geschenk seiner Mutter ge-
geben (ich glaube, dafl die Heilige Jungfrau nur dann wahrhaftig in unser Leben tritt, wenn
uns dies Gott selbst zum Geschenk macht).”

Die zentrale Stellung des Christusgeheimnisses in der Frommigkeit und das Verlangen,
Jesus zu erleben, bringt noch eine andere Frucht mit sich: eine Neubelebung des Gebetes.
Es ist vor allem das betraditende Gebet, um das sich Priester wie Laien bemiihen. Von den
taglichen Gebeten' — dieser Ausdruck hat heute oft cinen faden Beigeschmack! — ist nicht
die Rede. ,Zurfick zu den Quellen® heifit eine Losung, wobei alle an das Neue Testament,
Akademiker dazu gelegentlich auch an das Alte Testament und die Kirchenviter denken.
Vor allem sind die Evangelien bevorzugt, weil es ja um die Vertiefung des Christusbildes
gebt. Vom Prediger wird gewiinscht, er solle das Evangelium erkliren, zu seiner Betrachtung
anleiten und aneifern. Mit komplizierten Betrachtungsmethoden aber kann man nichts an-
fangen. Die meist geiibte Art zu betrachten scheint das besinnliche Lesen des Evangeliums
mit stillem, betendem Innebalten bei anregenden Versen zu sein. Der Schwierigkeiten, die
aus der Hetze des Alltags kommen, ist man sich bewuflt geworden. Einige zichen daraus die
Folgerung, man miisse sich von Zeit zu Zeit fiir einige Tage in die Stille begeben, sei es zu



Im Spiegel der Zeit 303

Gruppenexerzitien oder, was von andern vorgezogen wird, in die stille Finsamkeit eines
Klosters: Ein Erlebnis, ein paar Tage unter schweigenden Betern zuzubringen!

Die Aufgeschlossenheit fiir das kontemplative Beten erhellt aus der Liste der beliebtesten
geistlichen Schriftsteller. Wihrend unter den Heiligengestalten Theresia vom Kinde Jesu,
Charles de Foucauld, Franz von Assisi, Theresia von Avila und Vinzenz von Paul bevor-
zugt werden, beginnt die Reihenfolge der am meisten’ geschitzten geistlichen Schriftsteller
mit folgenden Namen: Johannes vom Kreuz (33 Nennungen), Theresia vom Kinde Jesu (29),
P. Voillaume (24), Theresia von Avila (21), Thomas Merton (23), Dom Marmion (18), Ro-
mano Guardini (17) usw. Einen der ersten Pldtze unter den ungefdhr hundert genannten
Autoren verschafften Guardini bezeichnenderweise seine beiden Biicher ,Vorschule des Be-
tens“ und , Vom Geist der Liturgie“; sie werden jedenfalls ausdriicklich genannt.

Die Liturgie ist neben der Meditation die andere Moglichkeit, Christus zu erleben. Fiur
alle Zuschriften ohne Ausnahme bedeuntet die hl. Messe den Mittelpunkt des religiosen Le-
bens. Hier wird Christus und vor allem die Vereinigung mit ihm wirklich erfahren: Messe
ohne Kommunionempfang ist fiir viele etwas Unverstindliches.

Aber im konkreten Vollzng der Liturgie wird nach manchen das Mysterium noch allzu oft
durch dufieren Pomp dberdeckt. Man meint: je weniger die Sinne von Prachtentfaltung jeg-
licher Art abgelenkt werden, desto leichter wird von der Seele die hintergriindige Wirklich-
keit erfafit. Man hat durch diec Evangelien Christus gerade in seiner Schlichtheit lieben ge-
lernt. Man ist echten Christustrdgern, die einen tiefen, vielleicht umwandelnden Eindruck
hinterlassen haben, immer in einfachster, oft drmlicher Gestalt begegnet. Und man férchtet
fiir den Arbeiter von der Strafle, er konne sich in der Kirche fremd und unverstanden fihlen.
Deshalb liest man neben fast leidenschaftlicher Ablehnung jeder Art von Asthetizismus be-
geisterte Schilderungen von Liturgiefeienn in drmlichstem und einfachstem Rahmen. Tatsédch-
lich weist das Hochamt in Paris den schlechtesten Besuch unter allen Gottesdiensten auf,
wenn dabei auch die zeitliche Ansetzung — mitten im Vormittag — eime Rolle spielen mag.

In der Liturgiefeier will man nicht nur den erlésenden und sakramentalen Christus er-
leben, sondern auch den mystischen. Wohl keine theologische Wahrheit wird in den Zu-
schriften so oft berithrt, wie die vom mystischen Leibe Christi. Das Gleichnis vom Wein-
stock und den Reben ist bei allen sehr lebendig. In der Gemeinschaftsfeier erlebt man ein
Stiik Kirche: sie ist gleichsam das Urerlebnis dessen, was Kirche ist. Deshalb verlangt man
auch so sehr nach der Hervorhebung des Gemeinschaftscharakters der hl. Messe. Eine be-
sonders schone Zuschrift dieses Inhalts mége im Wortlaut folgen: ,Die Homilie erscheint mir
nicht als ein erlaubtes Beiwerk, ein Zierat, das man auch weglassen kann, sondern als eine
wesentliche liturgische Handlung. Es ist gut, so meine ich, daBl der Priester im Laufe der
Messe ein wenig sein opferpriesterliches Tun unterbricht und sich zum Volk zuriikwendet,
zunachst um es zu belehren, dann aber audh, um die Herzen zu cinem Ring zusammenzu-
schlieBen um das Opfer herum, das er darbringt, damit sich die Glieder Christi bei dem Werk
der Gnade, zu dem er alle einliddt, noch mehr als seine Herde fiihlen. Es ist gut, dal man in
dem von-Herz-zu-Herz zwischen Hirt und Glaubigen auch spiirt, dafl, wenn er schon einmal
im Geheimnis der hl. Messe die Person Christi darstellt, dieser Christus der Bruder ist, der
Erstgeborene von vielen, an dem alle Anteil haben und mit dem alle verbunden sind durch
ein intensives, geheimnisvolles Leben. Der Priester ist Priester, aber er ist auch der Beauf-
tragte der Gemeinde, der ihrer aller Gebet, ihre Licbe, ihre Bitten und Néte zum Altare
hinzutragen hat, der ihretwillen von der Kirche zum Darbringen des Opfers auserwdhlt
worden ist ... Die Gliubigen miissen um Priester den Gott-Christus und den Bruder-Chri-
stus schen ... Wenn er zur Predigt sein Meflgewand ablegt und darauf den Riicken dem
Altare zukehrt, um zu seinen Briidern zu sprechen, dann empfindet man ihn als einen von
uns, man sieht besser, dafl sein Priestertum in einem gewissen Sinn, aufgrund namlich der
Einheit der Glieder mit dem Haupt im mystischen Leibe, unser eigenes ist. Man crfafit besser,



304 Im Spiegel der Zeit

dafl die Messe nicht blof ,seine Sache’ ist, sondern unser aller Sache. Es ist schon wie eine
familidre Finladung zum Sursum corda, ein ausgedehntes Dominus vobisoum. ,Der Herr sei
mit euch, meine Briider; seid ihr wirklich bei ihm?* Wenn dann der Priester seine scheinbar
unterbrochene liturgische Funktion mit dem Offertorium wieder aufnimmt, so ist das Band,

" das ihn mit den Anwesenden, den Gliedern Christi, verbindet, verstarkt. Man wird mit viel
mehr Anteilnahme bei seinen Gesten und geheiligten Schritten dabei sein.“

Aus diesen Zeilen spricht neben anderm eine echte Ehrfurcht vor dem Priester. Es ist wahr:
Der Abstand zwischen Priester und Gliubigen, soweit er sozial begriindet war, ist kleiner
geworden. Der Priester ,stieg herab‘ aus seiner konventionellen Unzuganglichkeit und scheute
sich nicht, den Arbeiterkittel anzuziehen. Umgekehrt weill der Laie wieder mehr um seine
eigene priesterliche Sendung. Beide sind Glieder am einen Leib, aber der Priester ist ein
besonderes Glied. Man steht auf der gleichen Ebene mit seinem Hirten und schaut doch zu
ihm auf. Wie es alte Standesunterschiede nie vermocht hitten, lassen ihm seine sakramentale
und aszetisch-mystische Verbundenheit mit dem Herrn die Liebe und Ehrfurcht seiner Gliu-
bigen zuflieflen. Es scheint dhnlich zu sein wie bei der Liturgie: je einfacher die dufiere Form
ist, desto mehr wird der wirklich Gliubige die bintergrindige Wirklichkeit erleben. Nichts
anderes wollen jene Leser sagen, die gerade auch vom Priester Echtheit verlangen.

Wir sahen schon: In der liturgischen Gemeinde erlebt der Christ sein Stiick Kirche. Er
weifl aber auch, dafl erst die Gesamtkirche der ganze Christus ist. Christusvereinigung ist
nicht zu trennen von der Zugehorigkeit zur Gesamtkirche. So sehr die Freiheit der Kinder
Gottes immer wieder betont wird, tritt doch die Angst vor Gebundenheit zuriick vor der
Freude, Glied am Leibe Christi zu sein. Von hier aus werden dogmatische und moralische
Bindungen angenommen, auch wo der Gehorsam ,bitter* ist, wie ein Teil der Arbeiterpriester
der Mission de Paris sich ausgedriickt hat. Freilich, der ungestiime Drang und die Unter-
nehmungslust, um nicht zu sagen, das Verlangen nach Ungebundenheit, 1i88t gelegentlich
immer wieder an den vom ‘Gehorsam gespannten Rahmen stoflen.

Der Wille, Christus in der Gemeinschaft zu erleben, begniigt sich nicht mit der liturgi-
schen Gemeinschaft oder der Gemeinschaft der Pfarrei. Eine Menge neuer Gemeinschajten
sind in den letzten Jahren entstanden. Das Fiir und Wider in der Stellungnahme zu ihnen
nimmt einen ziemlich breiten Raum in den Zuschriften ein, wobei das Fir bei weitem iiber-
wiegt. ,Ein anderer Zug scheint sehr charakteristisch fiir unsere Zeit: das Verlangen, in Ge-
meinschaft zn leben, hat zur Vermehrung neuer Gruppen gefiihrt . . . alle sind sicherlich von
den besten Absichten geleitet. Es soll hier nicht im geringsten an ihnen Kritik geiibt werden.
Diese Gruppen riskieren ¢s, Eintagsfliegen zu sein, und sie sind es auch. Aber wire es micht
besser, vor Neugriindungen einmal eine ernsthafte Bestandsaufnahme des schon Bestehenden
zu machen?“ — ,Wir sind alle Kinder des einen Vaters! Warum sollten Christen, auch wenn
sie aus versthiedenem Milieu kommen, einander nicht Bruder sein und sich im Alltagsleben
gegenseitig helfen konnen? Mir scheint, man miiite den Geist der ersten Christen wieder
aufleben und in seinem ganzen Leben gelten lassen, damit jener Satz: ,Seht, wie sie ein-
ander lieben’, seine volle Rechtfertigung finde; heutzutage ist es indes sehr oft umgekehrt:
die Christen sind gespalten.”

Zum Teil sind diese Vereinigungen noch Kinder der Kriegs- und Widerstandszeit. Damals
liat man die Notwendigkeit der gegenseitigen Hilfe am deutlichsten gespiirt. Eine gewisse
Angst vor der Isoliertheit, die den franzosischen Katholiken von heute in seiner weithin
heidnischen und feindlich gesinnten Umgebung die Hilfe der Geemeinschaft suchen 14fit, trigt
das Thre bei zur Erhaltung der bestehenden und anch zur Griindung neuer Vereinigungen.
Das klingt in manchen Leserzuschriften an. Auf viele driickt das menschliche und religidse
Elend wmertriglich, droht sie zu erdriicken. Man fihlt sich vereinsamt in einer fremden Welt
und braucht doch mehr denn je einen grofien, christlichen Optimismus. Und den vermag die
Gemeinschaft Gleichgesinnter bis zu einem bestimmten Grad zu verschaffen.



Im Spiegel der Zeit 305

Ein weiterer Grund fir die zablreichen und mannigfaltigen Vereinigungen ist der missio-
narische Geist, der im franzosischen Katholizismus sehr lebendig ist. Nicht von ungefihr
wird in den Leserzuschriften als Triebkraft des christlichen und kirchlichen Lebens neben der
Liturgie und dem Drang zum gemeinschaftlichen Leben am hiufigsten der missionarische Zug
genannt. Diese drei werden geradezu als eine Einheit angesehen.

Das sind die positiven Ziige des Christentums, wie es sich in dem Ergebnis der Umfrage
der ,La Vie spirituelle“ widerspiegelt. Negative Ziige kommen kaum zur Sprache. Das
braucht nicht wunderzunehmen. Denn es handelt sich bei den Einsendern der Zuschriften um
eine gewisse Elite von Christen; und auch diese diirfte mur einen Ausschnitt aus dem aktiven
und lebendigen Christentum Frankreichs darstellen, jenen Aussdmitt nimlich, den eben die
Leser der ,La Vie spirituelle® bilden. Auflerdem war die Art der Fragestellung nicht dazu
angetan, Negatives besonders zur Sprache kommen zu lassen. So lautete die umfangreichste
Frage 5 z. B.: Welche Rolle schreiben Sie folgenden Faktoren fiir die Erwedung und das
Wachstum Ihres geistlichen Lebens zu . . .? Bezeichnend ist indes, dafl von den 29 aufgefiihr-
ten Faktoren die Frage nach den aszetischen Ubungen (pratiques ascétiques) am wenigsten
Beachtung findet. Soweit ich sehe, gehen iiberhaupt nur zwei Leser auf sie ein. Wire
es erlaubt, diese zwei Zeugnisse fur die allgemeine Haltung der heutigen Generation als
mafigebend anzuschen, so ergibe sich, dafl man Aszese im engeren Sinn bestenfalls gelten
lasse, soweit sie von der Néchstenliebe gefordert wird. Das Schweigen aller anderen Leser
148t jedenfalls deutlich werden, dafi man der Abtstung keinen besonderen Wert zuschreibt.

Diese Einstellung scheint uns auf der gleichen Linie zu liegen, wie die jenes autoritativen
Laien, von dem die schon einmal genannte und als erste angefiihrte Zuschrift stammt. In die-
ser heiflt es wortlich: ,Das Christentum, das die Menschen des 20. Jahrhunderts zu leben ver-
suchen, ist kein moralisches Christentum. Warum zu den Erben der Ewigkeit, die wir sind,
... von der Sinde reden, von den Grenzen zwischen ‘Gut und Bés oder von den Schranken,
die unsere Handlungen nicht Giberschreiten diirfen? ... Warum immer schuldbewuf§t an die
Brust klopfen? ... Nehmen wir es auf uns, Risiken einzugehen und uns dem Geist wie der
Liebe zu iiberlassen.” Die Stinde wird wohl gesehen, aber geschen als ,das klaffende Loch
[der Seele], durch das die Gnade eindringen kann“. Aus diesem ganzen Leserbrief spricht
ein weltbejahender Optimismus, der naiv und geradezu erschreckend ist.

Das dndert jedoch nichts daran, dafl die positiven Ziige dieses Christentums erfreulich
sind. Sie alle zusammen bilden ein organisches Ganzes; Christus steht in der Mitte, die
ihm gebiihrt; alle andern Wahrheiten und Haltungen — wir haben nur die in den Zuschrif-
ten besonders hervortretenden genannt, es sei aber betont, dafl keine wesentlichen fehlen —
sind getragen von dieser Christusfrommigkeit.

Joseph Grotz S.].

Studium der aszetisch-mystischen Theologie in Spanien

Zum Abschluf der Siebenhundertjahrfeier der Universitdt Salamanca, die im Oktober des
vergangenen Jahres von der staatlichen Universitat der Stadt er6ffnet worden war, hatte
die dort im Jahre 1940 wiederérrichtete papstliche Universitit (die iber vier Fakultdten
verfiigt: eine theologische, eine kirchenrechtliche, eine philosophische und eine fiir klassische
Studien) zu einer internationalen theologischen Studienwoche eingeladen, die in der Zeit
vom 29. 4. bis 7. 5. stattfand. Sie umfaBite die vier Sektionen: Heilige Schrift, Philosophie
und Theologie, Kirchenrecht, Geistliche Theologie (Spiritualitit). Die Rahmenthemen der
einzelnen Gruppen lauteten: ,Die literarischen Arten (genera litteraria) der Heiligen





