Im Spiegel der Zeit 305

Ein weiterer Grund fir die zablreichen und mannigfaltigen Vereinigungen ist der missio-
narische Geist, der im franzosischen Katholizismus sehr lebendig ist. Nicht von ungefihr
wird in den Leserzuschriften als Triebkraft des christlichen und kirchlichen Lebens neben der
Liturgie und dem Drang zum gemeinschaftlichen Leben am hiufigsten der missionarische Zug
genannt. Diese drei werden geradezu als eine Einheit angesehen.

Das sind die positiven Ziige des Christentums, wie es sich in dem Ergebnis der Umfrage
der ,La Vie spirituelle“ widerspiegelt. Negative Ziige kommen kaum zur Sprache. Das
braucht nicht wunderzunehmen. Denn es handelt sich bei den Einsendern der Zuschriften um
eine gewisse Elite von Christen; und auch diese diirfte mur einen Ausschnitt aus dem aktiven
und lebendigen Christentum Frankreichs darstellen, jenen Aussdmitt nimlich, den eben die
Leser der ,La Vie spirituelle® bilden. Auflerdem war die Art der Fragestellung nicht dazu
angetan, Negatives besonders zur Sprache kommen zu lassen. So lautete die umfangreichste
Frage 5 z. B.: Welche Rolle schreiben Sie folgenden Faktoren fiir die Erwedung und das
Wachstum Ihres geistlichen Lebens zu . . .? Bezeichnend ist indes, dafl von den 29 aufgefiihr-
ten Faktoren die Frage nach den aszetischen Ubungen (pratiques ascétiques) am wenigsten
Beachtung findet. Soweit ich sehe, gehen iiberhaupt nur zwei Leser auf sie ein. Wire
es erlaubt, diese zwei Zeugnisse fur die allgemeine Haltung der heutigen Generation als
mafigebend anzuschen, so ergibe sich, dafl man Aszese im engeren Sinn bestenfalls gelten
lasse, soweit sie von der Néchstenliebe gefordert wird. Das Schweigen aller anderen Leser
148t jedenfalls deutlich werden, dafi man der Abtstung keinen besonderen Wert zuschreibt.

Diese Einstellung scheint uns auf der gleichen Linie zu liegen, wie die jenes autoritativen
Laien, von dem die schon einmal genannte und als erste angefiihrte Zuschrift stammt. In die-
ser heiflt es wortlich: ,Das Christentum, das die Menschen des 20. Jahrhunderts zu leben ver-
suchen, ist kein moralisches Christentum. Warum zu den Erben der Ewigkeit, die wir sind,
... von der Sinde reden, von den Grenzen zwischen ‘Gut und Bés oder von den Schranken,
die unsere Handlungen nicht Giberschreiten diirfen? ... Warum immer schuldbewuf§t an die
Brust klopfen? ... Nehmen wir es auf uns, Risiken einzugehen und uns dem Geist wie der
Liebe zu iiberlassen.” Die Stinde wird wohl gesehen, aber geschen als ,das klaffende Loch
[der Seele], durch das die Gnade eindringen kann“. Aus diesem ganzen Leserbrief spricht
ein weltbejahender Optimismus, der naiv und geradezu erschreckend ist.

Das dndert jedoch nichts daran, dafl die positiven Ziige dieses Christentums erfreulich
sind. Sie alle zusammen bilden ein organisches Ganzes; Christus steht in der Mitte, die
ihm gebiihrt; alle andern Wahrheiten und Haltungen — wir haben nur die in den Zuschrif-
ten besonders hervortretenden genannt, es sei aber betont, dafl keine wesentlichen fehlen —
sind getragen von dieser Christusfrommigkeit.

Joseph Grotz S.].

Studium der aszetisch-mystischen Theologie in Spanien

Zum Abschluf der Siebenhundertjahrfeier der Universitdt Salamanca, die im Oktober des
vergangenen Jahres von der staatlichen Universitat der Stadt er6ffnet worden war, hatte
die dort im Jahre 1940 wiederérrichtete papstliche Universitit (die iber vier Fakultdten
verfiigt: eine theologische, eine kirchenrechtliche, eine philosophische und eine fiir klassische
Studien) zu einer internationalen theologischen Studienwoche eingeladen, die in der Zeit
vom 29. 4. bis 7. 5. stattfand. Sie umfaBite die vier Sektionen: Heilige Schrift, Philosophie
und Theologie, Kirchenrecht, Geistliche Theologie (Spiritualitit). Die Rahmenthemen der
einzelnen Gruppen lauteten: ,Die literarischen Arten (genera litteraria) der Heiligen



306 Im Spiegel der Zeit

Schrift*, ,Das Problem des Evolutionismus®, ,Die Erforschung und Ausarbeitung des kano-
nischen Rechtes®, ,Der augenblickliche Stand der Studien der Geistlichen Theologie®. Die
Sektion IV ,Espiritualidad® fiel mit dem ersten internationalen Kongref fiir Geistliche
Theologie zusammen, der vom Institut fiir das Studium der Frommigkeit (Centro de estu-
dios de espiritualidad), das der kirchlichen Universitit angegliedent ist, organisiert worden
war. Man wollte auf diesem Kongref}, im Gegensatz zu den beiden ersten Sektionen, nicht
so sehr aktuellen Einzelproblemen nachgehen, sondern zundchst einmal einen ‘Gesamt-
itberblidk iiber den beutigen Stand der aszetisch-mystischen Studien gewinnen. Ausgehend
von methodologischen und terminologischen Fragen behandelte man in systematischem
Aufbau das Verhiltnis der Geistlichen Theologie zur Dogmatik und zur Psychologie, dann
die Geschichte der spanischen Frémmigkeit vom Ausgang der Patristik bis in die Neuzeit,
um mit dem Entwurf einer wissenschaftlichen aszetisch-mystischen Theologie zu schliefien.
Neben den Hauptreferaten liefen solche ergénzender Art iber das aszetisch-mystische
Schrifttum der einzelnen Orden in Spanien sowie der verschiedenen Liander (Belgien,
Deutschland, England, Frankreich, Italien, Lateinamerika, Portugal, Vereinigte Staaten).

Es mégen wohl mehrere Hundert gewesen sein (Professoren, Priester, Ordensleute und
Theologiestudenten), die an der Studienwoche teilgenommen haben. Auffallend wnd zu-
gleich bezeichnend fiir spanische Geistesart war die Tatsache, dafl die Vortrage der IV. Sek-
tion itber aszetisch-mystische Theologie im allgemeinen am stirksten von allen besucht
waren, Es war ein farbenfrohes und késtliches Bild, in der Aula des chemaligen Jesuiten-
kollegs, unter den Portrits der groflen spanischen Jesuitentheologen Suarez, Molina, Vas-
quez, die heutigen Dominikaner, Karmeliten, Jesuiten und andere Ordensleute, dazu noch
eine Reihe von Weltpriestern sprechen und disputieren zu sehen und zu héren. Man mufite
unwillkiirlich schmunzeln. An jeden Vortrag schlofl sich eine Diskussion an. Dabei ging
es gewifl nicht weniger leidenschaftlich zu als im 16. und 17. Jahrhundert in den Hdrsédlen
von Salamanca, Alcalad und Coimbra. Es wurde oft heif} gefochten, als sifle man in einem
neuzeitlichen Parlament, mit Geist und Prignanz, mit stimmlichem Aufwand und der mimi-
schen Eleganz und Einprigsamkeit siidlindischen Temperaments, und oft setzten sich die
erregten Debatten noch auf den Gingen und auf der Strafle fort. Die Probleme, die im
Vordergrund standen, waren meist nicht erst von heute, sondern werden schon seit einigen
Jahrhunderten immer wieder von neuem gestellt und je nach den Schulen beantwortet.

" Sind alle Menschen zur Mystik bernfen oder nur wenige? Gibt es neben der eingegossenen
Beschauung noch eine erworbene? Ist Mystik nur die Entfaltung von Glaube, Hoffnung und
Licbe in den Gaben des Heiligen Geistes oder fiigt sie der normalen Entfaltung des
Gnadenlebens noch etwas qualitativ Neues hinzu? Mufl man dementsprechend neben dem
weiteren Begriff der Mystik noch einen engeren annchmen? Das waren ungefdhr die Fragen,
auf die man in den verschiedensten Referaten immer wieder zuriickkam. Demgegeniiber
kamen die positiven Fragen psychologischer oder historischer Art etwas zu kurz, nicht so
sehr im Programm, wohl aber in der Diskussion und im Interesse der Teilnehmer.

Es zeigte sich wieder einmal, wie sehr Spanien das klassische Land der katholischen
Frommigkeit ist. Man ist sich dessen auch bewufit. Man hat wieder begonnen, die grofien
spanischen Autoren des 16. bis 18. Jahrhunderts in neuen kritischen Ausgaben zu edieren
und will ganz bewufit an die hohe Zeit der aszetisch-mystischen Theologie jener Jahr-
hunderte ankniipfen. Die augenblickliche Produktivitit der religidsen Literatur, wie sic aus
den Uberblicken der einzelnen Orden ersichtlich wurde, ist géradezu erstaunlich. Dem grofien
Angebot entspricht offenbar auch die Nachfrage und das Interesse einer viel breiteren Schicht
als bei uns. Bei allem Stolz auf die eigene grofie Tradition und bei allem religiésen Selbst-
bewufitsein will man sich aber nidit abschlieflen. Im Gegenteil, das Bedirfnis, mit der
iibrigen Welt, vor allem mit Frankreich, Belgien und Deutschland in Verbindung und Ans-
tausch zu treten, ist gegeniiber frither bedeutend stirker geworden. Das zeigt schon die



Im Spicgel der Zeit , 307

Tatsache, dafl man eine relativ grofle Zahl auslindischer Referenten zum Kongref ein-
geladen hatte und ihre Ausfilhrungen mit Aufmerksamkeit und Interesse entgegennahm. Man
erfubr es auch in den persénlichen Gesprichen, die man in dem Lande von ausgesuchter
Hoflichkeit und aufrichtiger Gastfreundschaft ausgicbig filhren konnte, Aufs Ganze ge-
sehen wird man allerdings sagen miissen, dafl man vielfach zu sehr in der Tradition stecken
geblieben ist und den verinderten Verhiltnissen der heutigen Zeit und des modernen
Menschen zu wenig Rechnung trigt. Dazu kommt, dafl die wissenschaftliche Behandlung
der espiritualidad in einem Lande, in dem der Klerus und die Theologie eine solche Be-
deutung haben, leicht dazu verfithrt, die Frommigkeit zu einer Geheimwissenschaft fir
einen kieinen Kreis von Fachexperten zu machen, die in einer Sprache sprechen, die der
Laie nicht mehr versteht und bei der der Laie nicht mehr mitzureden vermag. Diesen Ein-
druck mufite man gewinnen, wenn man sah, weldh iiberragende Stellung den Fragen der
Mystik eingerdumt wurde. Dabei ist aber zuzugeben, daff man auf einem wissenschaftlichen
Kongref§ eben doch nur einen ganz bestimmten Ausschnitt aus dem Gesamigebiet der Frém-
migkeit zu Gesicht bekommt.

Dafi man sich auch den konkreten Fragen der Frommigkeitsibung widmet, zeigen dic
Studienwochen, die vom centro de estudios de espiritualidad fiir Dozenten, Spirituile, Beicht-
vater und Seelsorger veranstaltet werden. Die erste, die vom 21. bis 26. April 1952 in
Salamanca stattfand und deren Vortrige in Buchform verdffentlicht wurden {(Sobre la
perfeccién cristiana. Juan Flores, Editor, Barcelona/Madrid/Valencia/Lisboa 1954), wid-
mete sich nach einigen grundsitzlichen Referaten iiber die christliche Vollkommenheit in sich
(Was ist die christliche Vollkommenheit? Die christliche Vollkommenheit und die Tugend
der Liebe. Vollkommenheit und Evangelische Rite. Die psychologischen Triebfedern der
Vollkommenheit. Vollkommenheit und Beschauung. Die Verpflichtung zur Vollkommenheit)
der konkreten Verwirklichung der einen christlichen Vollkommenheit in den verschie-
denen Stinden: im Ordensstand, im Stand des Weltpriesters, des Laien und in der Ehe.
Die zweite Studienwoche, die vom 20. bis 25. April 1953 ebenfalls in Salamanca stattfand,
griff eine noch konkretere und sehr aktuelle Frage heraus, nimlich dic nach der Seelen-
fithrung. Wiederum waren die Vortrige teils grundsitzlicher Art (Das Wesen der Seelen-
fihrung, ihre Notwendigkeit, ihre Psychologie. Der Secleufithrer. Der Gefiihrte, Seelen-
filhrung und Beichte), teils praktischer Art (Seelenfilhrung in den einzelnen Stinden). Auch
diese Studienwochen erfreuen sich eines lebhaften Interesses. Ordensleute und Weltpriester
arbeiten hier in einmiitiger Weise zusammen, und man hat den Eindruck, dafl von dieser
Zusammenarbeit im centro de estudios de espiritualidad, dessen Ratsmitglieder von Zeit zu
Zeit zusammenkommen, ein fruchtbarer und segensreicher Einflufl nicht nur auf das Studium
der Geistlichen Theologie ausgeht, sondern ebenso auf alle diejenigen, die in Schulen und
Seminarien, im Beichtstuhl und in der Predigt zur Frommigkeitsilbbung anzuleiten haben.
Das centro ist ein ausgezeichnetes Mittel, 6ffentliche Meinung zu machen, Anregungen zu
geben und Gefahren abzuwenden.

Uberblickt man einmal das religiés-aszetische Schrifttum Spaniens und nimmt man das
Bemithen sowohl um die Herausarbeitung einer wissenschaftlichen aszetisch-mystischen
Theologie wie auch einer Pidagogik fiir die konkrete Verwirklichung der christlichen Voll-
kommenheit in heutiger Zeit hinzu, so erscheint demgegeniiber der deutschsprachige Beitrag
zu den gleichen Fragen ziemlich diirftig, Sowohl Spanien wie auch Frankreich (dessen reli-
giose Literatur uns, sowohl was die Problemstellungen betrifft als auch die vorgetragenen
Losungen und Anleitungen, niher steht) sind uns auf dem Gebiet der Geistlichen Theologie
weit voraus, und es wire an der Zeit, sich einmal zu iberlegen, ob nicht auch bei unseren
Theologen eine Schwerpunktverlagerung ihres Interesses stattzufinden hat.

Friedrich Wulf S. ].





