
Im Spiegel der Zeit 305 

Ein weiterer Grund für die zahlreichen und mannigfaltigen Vereinigungen ist der missio- 
narische Geist, der irn französischen Katholizismus sehr lebendig ist. Nicht von ungefähr 
wird in den Leserzuschriften als Triebkraft des christlichen und kirchlichen Lebens neben der 
Liturgie und dem Drang zum gemeinschaftlichen Loben am häufigsten der missionarische Zug 
genannt. Diese drei werden geradezu als eine Einheit angesehen. 

Das sind die positiven Züge, des Christentums, wie es sich in dem Ergebnis der Umfrage 
der •La Vie spirituelle" widerspiegelt. Negative Züge kommen kaum zur Sprache. Das 
braucht nicht wunderzunehmen. Denn es handelt sich bei den Einsendern der Zuschriften um 
eine gewisse Elite von Christen; und auch diese dürfte niur einen Ausschnitt aus dem aktiven 
und lebendigen Christentum Frankreichs darstellen, jenen Ausschnitt nämlich, den eben die 
Leser der •La Vie spirituelle" bilden. Außerdem war die Art der Fragestellung nicht dazu 
angetan, Negatives besonders zur Sprache kommen zu lassen. So lautete die umfangreichste 
Frage 5 z.B.: Welche Rolle schreiben Sie folgenden Faktoren für die Erwedcung und das 
Wachstum Ihres geistlichen Lebens zu ...? Bezeichnend ist indes, daß von den 29 aufgeführ- 
ten Faktoren die Frage nach den aszetischen Übungen (pratiques ascetiques) am wenigsten 
Beachtung findet. Soweit ich sehe, gehen überhaupt nur zwei Leser auf sie ein. Wäre 
es erlaubt, diese zwei Zeugnisse für die allgemeine Haltung der heutigen Generation als 
maßgebend anzusehen, so ergäbe sich, daß man Aszese im engeren Sinn bestenfalls gelten 
lasse, soweit sie von der Nächstenliebe gefordert wird. Das Schweigen aller anderen Leser 
läßt jedenfalls deutlich werden, daß man der Abtötung keinen besonderen Wert zuschreibt. 

Diese Einstellung scheint uns auf der gleichen Linie zu liegen, wie die jenes autoritativen 
Laien, von dem die schon einmal genannte und als erste angeführte Zuschrift stammt. In die- 
ser heißt es wörtlich: •Das Christentum, das die Menschen des 20. Jahrhunderts zu leben ver- 
suchen, ist kein moralisches Christentum. Warum zu den Erben der Ewigkeit, die wir sind, 
... von der Sünde reden, von den Grenzen zwischen Gut und Bös oder von den Schranken, 
die unsere Handlungen nicht überschreiten dürfen? .. . Warum immer schuldbewußt an die 
Brust klopfen? ... Nehmen wir es auf uns, Risiken einzugehen und uns dem Geist wie der 
Liebe zu überlassen." Die Sünde wird wohl gesehen, aber gesehen als •das klaffende Loch 
[der Seele], durch das die Gnade eindringen kann". Aus diesem ganzen Leserbrief spricht 
ein weltbejahender Optimismus, der naiv und geradezu erschreckend ist. 

Das ändert jedoch nichts daran, daß die positiven Züge dieses Christentums erfreulich 
sind. Sie alle zusammen bilden ein organisches Ganzes; Christus steht in der Mitte, die 
ihm gebührt; alle andern Wahrheiten und Haltungen • wir haben nur die in den Zuschrif- 
ten besonders hervortretenden genannt, es sei aber betont, daß keine wesentlichen fehlen • 
sind getragen von dieser Christusfrömmigkeit. 

Joseph Grotz S. f. 

Studium der aszetisdi-mystischen Theologie in Spanien 

Zum Abschluß der Siebenhundertjahrfeier der Universität Salamanca, die im Oktober des 
vergangenen Jahres von der staatlichen Universität der Stadt eröffnet worden war, hatte 
die dort im Jahre 1940 wiedererrichtete päpstliche Universität (die über vier Fakultäten 
verfügt: eine theologische, eine kirchenrechtliche, eine philosophische und eine für klassische 
Studien) zu einer internationalen theologischen Studienwoche eingeladen, die in der Zeit 
vom 29. 4. bis 7. 5. stattfand. Sie umfaßte die vier Sektionen: Heilige Schrift, Philosophie 
und Theologie, Kirchenrecht, Geistliche Theologie (Spiritualität). Die Rahmenthemen der 
einzelnen  Gruppen lauteten:   •Die  literarischen Arten  (genera  litteraria)   der  HeiEgen 



306 Im Spiegel der Zeit 

Schrift", •Das Problem des Evolutionismus", •Die Erforschung und Ausarbeitung des kano- 
nischen Rechtes", •Der augenblickliche Stand der Studien der Geistlichen Theologie". Die 
Sektion IV •Espiritualidad" fiel mit dem ersten internationalen Kongreß für Geistliche 
Theologie zusammen, der vom Institut für das Studium der Frömmigkeit (Centro de estiu- 
dios de espiritualidad), das der kirchlichen Universität angegliedert ist, organisiert worden 
war. Man wollte auf diesem Kongreß, im Gegensatz zu den beiden ersten Sektionen, nicht 
so sehr aktuellen Einzelproblemen nachgehen, sondern zunächst einmal einen Gesamt- 
überblick über den heutigen Stand der aszetisch-mystischen Studien gewinnen. Ausgehend 
von methodologischen und iterminologischen Fragen behandelte man in systematischem 
Aufbau das Verhältnis der Geistlichen Theologie zur Dogmatik und zur Psychologie, dann 
die Geschichte der spanischen Frömmigkeit vom Ausgang der Patristik bis in die Neuzeit, 
um mit dem Entwurf einer wissenschaftlichen aszetisch-mystischen Theologie zu schließen. 
Neben den Hauptreferaten liefen solche ergänzender Art über das aszetisdi-mystische 
Schrifttum der einzelnen Orden in Spanien sowie der verschiedenen Länder (Belgien, 
Deutschland, England, Frankreich, Italien, Lateinamerika, Portugail, Vereinigte Staaten). 

Es mögen wohl mehrere Hundert gewesen sein (Professoren, Priester, Ordensleute und 
Theolagiestudenten), die an der Studienwoche teilgenommen haben. Auffallend und zu- 
gleich bezeichnend für spanische Geistesart war die Tatsache, daß die Vorträge der IV. Sek- 
tion über aszetisch-mystische Theologie im allgemeinen am stärksten von allen besucht 
waren. Es war ein farbenfrohes und köstliches Bild, in der Aula des ehemaligen Jesuiten- 
kollegs, unter den Porträts der großen spanischen Jesuiitentheologen Suarez, Molina, Vas- 
quez, die heutigen Dominikaner, Karmeliten, Jesuiten und andere Ordensleute, dazu noch 
eine Reihe von Weltpriestern sprechen und disputieren zu sehen und zu hören. Man mußte 
unwillkürlich schmunzeln. An jeden Vortrag schloß sich eine Diskussion an. Dabei ging 
es gewiß nicht weniger leidenschaftlich zu als im 16. und 17. Jahrhundert in den Hörsälen 
von Salamanca, Alcalä und Coimbra. Es wurde oft heiß gefochten, als säße man in einem 
neuzeitlichen Parlament, mit Geist und Prägnanz, mit stimmlichem Aufwand und der mimi- 
schen Eleganz und Einprägsamkeilt südländischen Temperaments, und oft setzten sich die 
erregten Debatten noch auf den Gängen und auf der Straße fort. Die Probleme, die im 
Vordergrund standen, waren meist nicht erst von heute, sondern werden schon seit einigen 
Jahrhunderten immer wieder von neuem gestellt und je nach den Schulen beantwortet. 
Sind alle Menschen zur Mystik berufen oder nur wenige? Gibt es neben der eingegossenen 
Beschauung noch eine erworbene? Ist Mystik nur die Entfaltung von Glaube, Hoffnung und 
Liebe in den Gaben des Heiligen Geistes oder fügt sie der normalen Entfaltung des 
Gnadenlebens noch etwas qualitativ Neues hinzu? Muß man dementsprechend neben dem 
weiteren Begriff der Mystik noch einen engeren annehmen? Das waren ungefähr die Fragen, 
auf die man in den verschiedensten Referaten immer wieder zurückkam. Demgegenüber 
kamen die positiven Fragen psychologischer oder historischer Art etwas zu kurz, nicht so 
sehr im Programm, wohl aber in der Diskussion und im Interesse der Teilnehmer. 

Es zeigte sich wieder einmal, wie sehr Spanien das klassische Land der katholischen 
Frömmigkeit ist. Man ist sich dessen auch bewußt. Man hat wieder 'begonnen, die großen 
spanischen Autoren des 16. bis 18. Jahrhunderts in neuen kritischen Ausgaben zu edieren 
und will ganz bewußt an die hohe Zeit der aszetisch-mystischen Theologie jener Jahr- 
hunderte anknüpfen. Die augenblickliche Produktivität der religiösen Literatur, wie sie aus 
den Überblicken der einzelnen Orden ersichtlich wurde, ist geradezu erstaunlich. Dem großen 
Angebot entspricht offenbar auch die Nachfrage und das Interesse einer viel breiteren Schicht 
als bei uns. Bei allem Stolz auf die eigene große Tradition und bei allem religiösen Selbst- 
bewußtsein will man sich aber nicht abschließen. Im Gegenteil, das Bedürfnis, mit der 
übrigen Welt, vor allem mit Frankreich, Belgien und Deutschland in Verbindung und Aus- 
tausch zu treten, ist gegenüber früher bedeutend stärker geworden. Das zeigt schon die 



Im Spiegel der Zeit 307 

Tatsache, daß man eine relativ große Zahl ausländischer Referenten zum Kongreß ein- 
geladen hatte und ihre Ausführungen mit Aufmerksamkeit und Interesse entgegennahm. Man 
erfuhr es auch in den persönlichen Gesprächen, die man in dem Lande von ausgesuchter 
Höflichkeit und aufrichtiger Gastfreundschaft ausgiebig führen konnte. Aufs Ganze ge- 
sehen wird man allerdings sagen müssen, daß man vielfach zu sehr in der Tradition stecken 
geblieben ist und den veränderten Verhältnissen der heutigen Zeit und des modernen 
Menschen zu wenig Rechnung trägt. Dazu kommt, daß die wissenschaftliche Behandlung 
der espiritualidad in einem Lande, in dem der Klerus und die Theologie eine solche Be- 
deutung haben, leicht dazu verführt, die Frömmigkeit zu einer Geheimwissenschaft für 
einen kleinen Kreis von Fachexpenten zu machen, die in einer Sprache sprechen, die der 
Laie nicht mehr versteht und bei der der Laie nicht mehr mitzureden vermag. Diesen Ein- 
druck mußte man gewinnen, wenn man sah, welch überragende Stellung den Fragen der 
Mystik eingeräumt wurde. Dabei ist aber zuzugeben, daß man auf einem wissenschaftlichen 
Kongreß eben doch nur einen ganz bestimmten Ausschnitt aus dem Gesamtgebiet der Fröm- 
migkeit zu Gesicht bekommt. 

Daß man sich auch den konkreten Fragen der Frömmigkeitsübung widmet, zeigen die 
Studienwochen, die vom centro de estudios de espiritualidad für Dozenten, Spirituäle, Beicht- 
väter und Seelsorger veranstaltet werden. Die erste, die vom 21. bis 26. April 1952 in 
Salamanca stattfand und deren Vorträge in Buchform veröffentlicht wurden (Sobre la 
perfection crisstiana. Juan Flores, Editor, Barcelona/Madrid/Valencia/Lisboa 1954), wid- 
mete sich nach einigen grundsätzlichen Referaten über die christliche Vollkommenheit in sich 
(Was ist die christliche Vollkommenheit? Die christliche Vollkommenheit und die Tugend 

der Liebe. Vollkommenheit und Evangelische Räte. Die psychologischen Triebfedern der 
Vollkommenheit. Vollkommenheit und Beschauung. Die Verpflichtung zur Vollkommenheit) 
der konkreten Verwirklichung der einen christlichen Vollkommenheit in den verschie- 
denen Ständen: im Ordensstand, im Stand des Weltpriesters, des Laien und in der Ehe. 
Die zweite Studienwoche, die vom 20. bis 25. April 1953 ebenfalls in Salamanca stattfand, 
griff eine noch konkretere und sehr aktuelle Frage heraus, nämlich die nach der Seelen- 
führung. Wiederum waren die Vorträge teils grundsätzlicher Art (Das Wesen der Seelen- 
führung, ihre Notwendigkeit, ihre Psychologie. Der -Seelenführer. Der Geführte. Seelen- 
führung und Beichte), teils praktischer Art (Seelenführung in den einzelnen Ständen). Auch 
diese Studienwochen erfreuen sich eines lebhaften Interesses. Ordensleute und WeMpriester 
arbeiten hier in einmütiger Weise zusammen, und man hat den Eindruck, daß von dieser 
Zusammenarbeit im centro de estudios de espiriitualidad, dessen Ratsmitglieder von Zeit zu 
Zeit zusammenkommen, ein fruchtbarer und segensreicher Einfluß nicht nur auf das Studium 
der Geistlichen Theologie ausgeht, sondern ebenso auf alle diejenigen, die in Schulen und 
Seminarien, im Beichtstuhl und in der Predigt zur Frömmigkeitsübung anzuleiten haben. 
Das centro ist ein ausgezeichnetes Mittel, öffentliche Meinung zu machen, Anregungen zu 
geben und Gefahren abzuwenden. 

Überblickt man einmal das religiös-aszetische Schrifttum Spaniens und nimmt man das 
Bemühen sowohl um die Herausarbeitung einer wissenschaftlichen aszetisch-mystischen 
Theologie wie auch einer Pädagogik für die konkrete Verwirklichung der christlichen Voll- 
kommenheit in heutiger Zeit hinzu, so erscheint demgegenüber der deutschsprachige Beitrag 
zu den gleichen Fragen ziemlich dürftig. Sowohl Spanien wie auch Frankreich (dessen reli- 

giöse Literatur uns, sowohl was die Problemstellungen betrifft als auch die vorgetragenen 
Lösungen und Anleitungen, näher steht) sind uns auf dem Gebiet der Geistlichen Theologie 
weit voraus, und es wäre an der Zeit, sich einmal zu überlegen, ob nicht auch bei unseren 
Theologen eine Schwerpunktverlagerung ihres Interesses stattzufinden hat. 

Friedrich Wulf S. J. 




