
Christkönigs-Frömmigkeit heute 

Von Franz Josef S c h i e r s e S. J., Frankfurt/Main 

Fast dreißig Jahre sind es her, seit Papst Pius XI. zum Abschluß des Jubel- 
jahres 1925 das Fest vom Königtum Christi eingesetzt hat. Dreißig Jahre sind, 
gemessen am Ablauf der gesamten Kirchengeschichte, eine kurze Zeit, und so 
könnte man das Christkönigsfest wohl ein •neues", ein •modernes" Fest 
nennen, wenn nicht ein gewichtiger Grund dagegen spräche: Der Gedanke 
vom Königtum Christi ist ja uralt, älter sogar - wenn man so sagen darf - 
als das Christentum selbst, weil seine Wurzeln tief in das Alte Testament zu- 
rückreichen. Der Glaube, daß Jesus der Christus, d. h. der von Gott gesandte und 
vom Heiligen Geist gesalbte Messias-König sei, bildet den Kern der neutesta- 
mentlichen Verkündigung. Deshalb konnte die Kirche auch niemals auf- 
hören, ihren Herrn und Heiland einen König zu nennen und ihm in dieser 
Eigenschaft zu huldigen. Ebenso deutlich ist aber auch, daß der Christkönigs- 
gedanke im Laufe der Zeit recht verschiedenartige Ausprägungen erfahren 
hat. Von daher stellt sich die Frage, ob das heutige Christkönigsfest etwas 
wesentlich Neues aussagen will oder ob es nur der Wiederbelebung früherer 
Frömmigkeitsformen dient. Eine Antwort darauf wird erst möglich sein, nach- 
dem wir die bisherigen Typen der Christkönigsidee kurz dargestellt haben. 

Schon im Neuen Testament begegnet die Aussage, daß Jesus ein (oder 
besser: der) König ist, unter mannigfachen Gesichtspunkten. Die Vieldeutig- 
keit ist im Grunde nur ein Spiegelbild der sehr verwickelten Spannungen in- 
nerhalb der spätjüdischen und urchristlichen Messiasvorstellung und der da- 
mit verbundenen Eschatologie. Das Ineinander und Gegeneinander von ir- 
disch und himmlisch, politisch und religiös, national und universal, gegen- 
wärtig und zukünftig, ethisch und kosmologisch macht es oft schwierig fest- 
zustellen, was gemeint ist, wenn Jesus mit dem Königstitel oder einem gleich- 
bedeutenden Hoheitsnamen ausgezeichnet wird. Am einfachsten liegen die 
Dinge dort, wo der Name •König der Juden" einseitig ins Politische und Na- 
tionale umgebogen wird. In diesem Mißverständnis treffen sich sowohl die 
Feinde Jesu wie das von ihm zunächst begeisterte Volk und die noch unerleuch- 
teten Jünger. Negativ betrachtet geht daraus hervor, daß Jesus kein messiani- 
scher Kronprätendent im Sinn der Zelotenpartei sein wollte. Dennoch wäre es 
falsch zu sagen, sein Königtum müßte deshalb rein geistig, jenseitig und 
religiös verstanden werden. Jesus hat den Titel •König der Juden" oder 
•König von Israel" durchaus nicht abgelehnt (Mt 27, 11), sonst hätte er auch 
auf seinen messianischen Anspruch verzichten müssen. Die Tatsache bleibt be- 
stehen, daß Jesus als Davidssohn und Messias-König zur Ausübung politi- 



322 Franz Josef Sdiierse 

scher Hoheitsrechte befugt gewesen wäre. In einzelnen Fällen hat er von die- 
ser Vollmacht auch Gebrauch gemacht, wie aus der Geschichte vom Einzug in 
Jerusalem und der Tempelreinigung hervorgeht. Wenn es nicht zur Aufrich- 
tung seiner Herrschaft in Israel gekommen ist, so lag dies nicht etwa daran, 
daß Jesus nur ein •Himmelskönig" sein wollte und für die irdischen Dinge 
kein Verständnis besaß, sondern weil auf seiten des Volkes die Voraussetzun- 
gen für das Kommen seines Reiches nicht vorhanden waren. Es scheint müßige 
Spekulation, darüber nachzudenken, was geschehen wäre, wenn das jüdische 
Volk als Ganzes sich zu Jesus bekannt hätte. Vielleicht wäre dann das König- 
tum Christi in weit stärkerem Maße eine Realität dieser Welt geworden, als 
es das jetzt durch die Kirche ist. Jedenfalls hat der Unglaube der Juden die 
messianische Herrschaft Jesu nicht völlig beseitigen können. Jesus ist König 
geblieben, er hat sich mit seinem Blut ein neues Volk erworben, und sein Reich 
hat sich rasch unter den Heiden ausgebreitet. Es fällt allerdings auf, daß der 
Königstitel weder von der Apostelgeschichte, die uns besonders in den Pe- 
trusreden das urapostolische Christuskerygma aufbewahrt hat, noch von 
Paulus jemals gebraucht wird. Eine Andeutung dafür, daß der Name •Ba- 
sileus" doch nicht ganz verschwunden war, läßt sich aber aus Apg 17,7 her- 
auslesen. Dort wird berichtet, daß die Juden in Thessalonich die Christen als 
Hochverräter anzeigten, weil •sie den Anordnungen des Kaisers zuwider- 
handeln, indem sie behaupten, ein anderer sei König, nämlich Jesus". 

Die Zurückhaltung des jungen Christentums gegenüber dem Königstitel 
für Jesus hatte wohl zwei Gründe: Einmal war diese •politische" Bezeichnung 
sehr leicht dem Mißverständnis ausgesetzt, als wolle das Christentum mit den 
weltlichen Mächten auf gleicher Ebene konkurrieren. Solange man um ein 
gutes Einvernehmen mit den staatlichen Behörden besorgt war, mußte man 
jeden Anstoß auch in der Formulierung des Bekenntnisses vermeiden. Erst als 
das römische Imperium den Kampf eröffnete mit der Einführung des Kaiser- 
kults, brauchte man keine Rücksicht mehr zu nehmen und war man sogar ge- 
zwungen, mit leidenschaftlichem Protest zu antworten: Jesus ist der •König 
der Könige und der Herr der Herren" (Apk 17, 14; 19, 16). Der zweite Grund 
war mehr theologischer Natur. Für die Heidenchristen hatten die messiani- 
schen Vorstellungen und Begriffe nicht dieselbe Aktualität wie für die Ju- 
den. Wir ersehen das daraus, daß der Titel •Christus", der ja den messiani- 
schen Königsanspruch enthält, bald zum Eigennamen wird, und daß an Stelle 
der synoptischen Zentralvorstellung von der •Gottes- bzw. Christusherr- 
schaft" andere Begriffe in den Vordergrund treten. Am Inhalt der neutesta- 
mentlichen Botschaft freilich ändert sich dadurch nichts. Jesus bleibt der 
•Herr", aber sein Königtum ist jetzt nicht mehr auf das jüdische Volk be- 
schränkt. Die Übertragung und Ausweitung der Herrschaft Christi auf das 
•wahre" Israel, die Gemeinde der Gläubigen, zu der auch und gerade die Hei- 



Christkönigs-Frömmigkeit heute 323 

den berufen sind, liegt dabei noch ganz in der Linie des messianischen Ge- 
dankens. Dagegen hat die Lehre von der kosmischen Vorrangstellung Christi 
andere Wurzeln. Sie betrachtet Jesus als göttliches Wesen, als die •Weisheit" 
des Vaters, das •Wort Gottes" und gründet sich auf die Schöpfungsmittler- 
schaft des Sohnes. Weil durch Christus die •Äonen" geschaffen wurden, des- 
halb ist er auch der Erbe des •Alls" (Hebr 1,2; vgl. Joh 1,3). Um die Be- 
deutung dieser Aussage zu würdigen, muß man beachten, was das Neue 
Testament unter dem •All" versteht. Der Nachdruck liegt meist darauf, daß 
auch die jenseitigen, unsichtbaren Bereiche, also die Geisterwelt, der Herr- 
schaft Christi unterworfen sind (Kol 1,15-20). Solche Vorstellungen waren 
gewiß zeitgeschichtlich bedingt durch die übersteigerte Engel- und Äonen- 
verehrung gnostischer Kreise und durch die dualistische Weltschau der alexan- 
drinischen Religionsphilosophie. Aber der Theologie war dadurch die Mög- 
lichkeit gegeben, den Totalitätsanspruch Christi zu sichern und ihn auch den 
Gebildeten der damaligen Zeit nahezubringen. Es muß noch erwähnt werden, 
daß das Bekenntnis zur Allherrschaft Christi vorzüglich im Kult gepflegt 
wurde. Dadurch vereinigten sich im Bilde Christi die königlichen und die prie- 
sterlichen Züge, wofür die Eingangsvision der Apokalypse und der Hebräer- 
brief Zeugnis ablegen. 

Die Christkönigsverehrung der alten Kirche hat sich in den zuletzt gezeig- 
ten Bahnen weiterentwickelt. Durch die christologischen Kämpfe der ersten 
Jahrhunderte war man genötigt, die Gottheit Christi stark in den Vorder- 
grund zu stellen. So konnte alles, was in der Schrift vom Königtum Gottes ge- 
sagt wird, ohne weiteres auf Christus übertragen werden. Der Titel •Panto- 
krator", •Allherrscher", den sogar die Apokalypse nur für Gottvater ver- 
wendet, gibt jetzt am besten die Empfindungen' wieder, die man der Herr- 
schergestalt Christi entgegenbringt. Der in unerschütterlicher Ruhe über allem 
Thronende fordert Anbetung, ehrfürchtige Scheu und, wenn die Stunde der 
Verfolgung kommt, das Opfer des Lebens. Die weitverbreiteten asketischen 
Strömungen tragen dazu bei, daß sich der Blick fast ganz auf die jenseitige 
Herrlichkeit richtet. Vor dem Zugriff des heidnischen Staates flüchtet man sich 
in die Wüste oder in die Geborgenheit des Kultes. Auch als das Imperium 
christlich wurde, ging von diesem hieratisch erstarrten Christkönigsbild kein 
Antrieb zur christlichen Gestaltung der diesseitigen Dinge aus. Die Kluft zwi- 
schen Religion und Leben blieb vor allem im byzantinischen Christentum eine 
offene Wunde, und sie erklärt zum nicht geringen Teil den raschen und ruhm- 
losen Untergang dieser Kirchen durch den Islam. 

Eine neue Form der Christkönigsfrömmigkeit entsteht in der lateinischen 
Kirche des Mittelalters. Sie erwächst aus der feudalistischen Ordnung des ger- 
manischen Rechts und hängt aufs engste mit dem Versuch zusammen, das 
Reich Gottes im Heiligen Römischen Reich zu verwirklichen. Christus er- 



324 Franz-Josef Schierse 

scheint hier als der große Herzog und Heerführer, der seine Getreuen zu 
Kampf und Sieg aufruft. Selbst als Gekreuzigter trägt er die Krone der Glo- 
rie. Treue, Gefolgschaft, ritterlicher Dienst bis zum Tod in blutiger Schlacht, 
das sind die Merkmale dieser betont adlig und exklusiv gelebten •Frömmig- 
keit", - wenn man das Wort zur Kennzeichnung einer Haltung verwenden 
darf, die eben nicht •fromm" im leider üblichen Sinne ist, sondern einfach nur 
Ausdruck eines kultur- und wirtschaftsgescbichtlich bedingten Standesbe- 
wußtseins. Es ist deshalb nicht zu verwundern, daß diese aristokratisch ge- 
pflegte Christusverehrung kaum volkstümlich geworden ist. Dem Hang des 
Volkes nach sinnlicher Erfahrung der Glaubensgeheimnisse kam eine andere 
Art des Christkönigskultes besser entgegen, die für das Hoch- und Spätmittel- 
alter als typisch anzusprechen ist: die Anbetung des in der heiligen Eucharistie 
verborgenen Gottkönigs. Der Tabernakel wird zum Königszelt, die Mon- 
stranz zum Thron, das Gotteshaus zum königlichen Palast. Die heilige Messe 
steht im Dienst der Konsekration, um den König des Himmels gegenwärtig 
werden zu lassen auf Erden, • eine Form der eucharistischen Frömmigkeit, 
die bis in unsere Tage lebendig geblieben ist. 

In diesem Zusammenhang muß noch ein kurzes Wort gesagt werden zur 
Christkönigsbetrachtung des hl. Ignatius in seinem Exerzitienbüchlein. Sie 
scheint noch ganz den feudalen Vorstellungen des Mittelalters verhaftet zu 
sein und wirkt wie eine späte Blüte der Kreuzzugsideologie. Der Abstand zum 
theokratisch-politischen Denken des Mittelalters zeigt sich aber zunächst darin, 
daß die Betrachtung des weltlichen Königs nur als Beispiel dient, um die rechte 
ritterliche Haltung gegenüber dem ewigen König Christus zu gewinnen. 
Ferner gilt der Kampf nicht nur den äußeren Feinden des Gottesreiches, son- 
dern in erster Linie der eigenen Begierlichkeit. Schließlich wird das feudale 
Standesethos, das an Besitz, Ehre und kriegerische Tapferkeit geknüpft ist, 
vom Evangelium her radikal umgewertet: Christus, der ewige König und 
•wahre Führer", ruft zu Armut, Schmach und Kreuz. Diese eigentümliche 
und schwierige Brechung des Christkönigsgedankens erklärt es wohl, daß in 
der Aszese des Jesuitenordens bald andere Devotionen vorherrschend wur- 
den, die sich durch einfachere Formeln und Symbole ausdrücken ließen, wie 
die Herz-Jesu- und Marienverehrung. 

Unser geschichtlicher Rückblick gibt gewiß nur ein sehr schematisches und 
vielleicht auch vergröberndes Bild von den Hauptformen der bisherigen 
Christkönigsfrömmigkeit. Und die Beantwortung unserer eingangs gestellten 
Frage, ob das heutige Christkönigsfest einen wesentlich neuen Gesichtspunkt 
enthalte, scheint jetzt noch schwieriger geworden zu sein. Es ist auch sehr 
leicht möglich, daß man die Berechtigung der Frage überhaupt anzweifelt. 
Warum genügt es denn nicht, den Reichtum der alten Formen wieder leben- 
dig zu machen? Muß denn immer etwas Neues gefunden werden? Der Ein- 



Christkönigs-Frömmigkeit heute 325 

wand besteht insofern ganz zu Recht, als es völlig überflüssig wäre, eine neue 
ChristkönigsaracfocÄf einzuführen. An Andachtsformen besteht wahrlich kein 
Mangel. Was wir brauchen, das sind Gestaltungsprinzipien des Lebens. Diese 
lassen sich aber nicht wie fertige Rezepte aus den Schubläden der Vergangen- 
heit ziehen. Wir sind heute allerdings in der Lage, frühere Stilarten beliebig 
nachzuahmen. Der Reichtum an Ausdrucksmöglichkeiten täuscht jedoch oft 
darüber hinweg, daß kein eigener religiöser Stil vorhanden ist. Wir können 
z. B. das Christkönigsbild der Urkirche in so leuchtenden Farben darstellen, 
daß die Gläubigen davon zu Leidensmut und Glaubensfreude entflammt wer- 
den. Wir können auch vor einer männlichen Jugend die hohen Ideale ritter- 
lichen Christusdienstes so mitreißend schildern, daß ehrliche Begeisterung er- 
weckt wird. Eine andere Zuhörerschaft findet vielleicht mehr am Gedanken 
des eucharistischen Königtums Christi Gefallen. Kurzum, - wir sind nicht in 
Verlegenheit, wenn es gilt, über Christkönig abwechslungsreich und zugkräf- 
tig zu predigen, aber wir machen uns meist nicht die Mühe zu sagen, was die 
Verkündigung •Christus ist König" in der heutigen Welt bedeutet. Nun hat 
sich die Kirche selbst in der Enzyklika •Quas primas" vom 28. 12. 1925 und in 
der Liturgie über ihre Absichten bei der Einführung des Festes ausgespro- 
chen, und es lohnt sich wohl, diese Dokumente näher zu studieren. Im Ver- 
gleich zu .den bisher gestalteten Christkönigsbildern fallen dabei folgende 
Eigentümlichkeiten auf: 

1. Die Vorstellung vom Königtum Christi wird deutlicher als in früheren 
Zeiten entpolitisiert. In der alten Kirche erwarteten weite Kreise ein tausend- 
jähriges Messiasreich auf Erden, und solche chiliastischen Strömungen hat es 
im Laufe der Kirchengeschichte immer wieder gegeben. Auch die mittelalter- 
liche Idee eines Heiligen Reiches, in dem das Imperium und das Sacerdotium, 
Kaiser und Papst, wenn nicht real- bzw. personalidentisch, so doch auf das 
engste miteinander verbunden waren, ist ähnlicher Natur. Angesichts der 
Erfahrung, daß der Christkönigsgedanke in uns Christen unwillkürlich apo- 
kalyptische und romantische Erwartungen weckt, muß man die nüchterne Ein- 
stellung der Enzyklika •Quas primas" doppelt hoch einschätzen. Sie spricht 
von den •Einzelmenschen, Familien und Staaten", über die Christus herrschen 
soll. Sein Königtum ist deshalb allen irdischen Gemeinschaften über- und 
vorgeordnet, d. h. es verwirklicht sich nicht neben, sondern in ihnen. Das 
eigentliche Herrschaftsgebiet, oder besser der Ansatzpunkt, von dem aus 
Christi Reich Gegenwart wird in der Welt, ist aber der einzelne Mensch. Zu 
dieser etwas pointierten Interpretation führen uns die Aussagen der Enzy- 
klika, die in erster Linie davon sprechen, daß Christus über den Verstand, 
den Willen und das Herz der Menschen gebiete. Es scheint uns wichtig zu be- 
tonen, daß - wenn wir die Enzyklika recht verstehen • nicht einfach die Kirche 
als sakramentale Institution mit dem Reiche Christi ineinsgesetzt wird, son- 



326 Franz Josef Sdiierse 

dem daß ,Reich Christi' überall dort zu finden ist, wo der Christ als einzelner 
und in Gemeinschaft sein Leben aus dem Heiligen Geiste heraus gestaltet. 
Gegenüber früheren Anschauungen liegt hier unbedingt eine Weiterentwick- 
lung vor: Das Königtum Christi wird nicht mehr als eine von außen an die 
Menschen herankommende fertige Größe betrachtet, der es sich einfach unter- 
zuordnen gilt, sondern jeder einzelne ist jetzt berufen, seine jeweilige Situa- 
tion unter das Gesetz Christi zu stellen. Damit sind alle politischen, auch re- 
ligiös-politischen Kategorien ausgeschaltet, ohne daß der Rückzug auf die 
pneumatische Innerlichkeit des Christen einen Auszug aus der Welt bedeu- 
ten würde. 

2. Auffallend ist ferner sowohl in der Enzyklika wie in den Hymnen des 
des Festes das Zurücktreten des eschatologischen Gedankens. Die Königsherr- 
schaft Christi offenbart sich nicht erst in der jenseitigen Vollendung, sie ist 
kein Paradies, kein Märchenland, auf das man nur zu warten brauchte; hier 
auf Erden soll sie aus der Kraft christlicher Herzen aufgerichtet werden. Aus- 
führlich schildert die Enzyklika den glücklichen Zustand einer Menschheit, die 
sich unter das Joch Christi beugt: •Wenn einmal die Menschen im privaten 
und öffentlichen Leben die königliche Herrschaft Christi anerkennen würden, 
dann müßten wahrhaft unglaubliche Segensgüter (als Früchte) gerechter Frei- 
heit, der Zucht und der Ruhe, der Eintracht und des Friedens jegliche bürger- 
liche Vereinigung erfüllen .. . O welche Glückseligkeit dürfte man genießen, 
wenn sich die einzelnen Menschen, die Familien und Staaten von Christus 
regieren ließen!" Und im Hymnus für die Laudes heißt es: •O dreimal seliges 
Staatswesen, über das Christus ordnungsgemäß herrscht, das nicht aufhört, die 
Befehle auszuführen, die der Welt vom Himmel her gegeben sind! Da wüten 
keine gottlosen Waffen, Friede schirmt fernerhin die Verträge, von überall 
her grüßt Eintracht, sicher steht die bürgerliche Ordnung". Dieser Optimismus 
kommt uns heute nach den schweren Rückschlägen des zweiten Weltkrieges 
sehr fragwürdig vor. Und doch ist die Haltung der Enzyklika gesünder und 
wirklichkeitsnäher, weil eben der Offenbarung entsprechender, als die Welt- 
müdigkeit und Untergangsstimmung so vieler moderner Christen. 

3. Schließlich muß hingewiesen werden auf die Betonung des menschlichen 
und irdischen Charakters der Christusherrschaft. Die kirchlichen Dokumente 
verlieren sich nicht in Spekulationen über ein unsichtbares Geisterreich, sie 
haben immer das konkrete, einfache Leben des Christen in der Welt vor 
Augen. Deshalb sprechen sie auch nicht so sehr von der göttlichen Majestät 
des Ewigen Wortes, der zweiten Person in der Heiligsten Dreifaltigkeit, als 
von der höchsten Gewalt, die der menschlichen Natur Christi vom Vater ver- 
liehen wurde. Die Akzentverschiebung gegenüber einem christlichen Platonis- 
mus ist offenkundig: Während Augustinus wohl sehr geistreich, aber mehr 
platonisch als christlich die bekannte Formel geprägt hat: •Gott ist Mensch 



Christkönigs-Frömmigkeit heute 327 

geworden, damit die Menschen Gott würden" (Sermo 13 de Tempore), könnte 
man jetzt das Pathos des neuen Christkönigsfestes in die Worte fassen: 
•Gott ist Mensch geworden, damit der Mensch seine verlorene menschliche 
Königswürde wiederfände". Diese Deutung wird gestützt durch die großen 
aktuellen Lehrschreiben, die Pius XL, der Papst der •Katholischen Aktion", 
für alle Lebensbereiche veröffentlicht hat: die Enzyklika •Quadragesimo 
Anno" über die soziale Neuordnung, die Enzyklika •Casti Connubii" über die 
Ehe und die Enzyklika •Divini illius magistri" über die Erziehung der Jugend. 

Nach all dem ist wohl kein Zweifel mehr möglich, daß sich im heutigen 
Christkönigsfest ein Gestalt- und Stilwandel des Christlichen ankündigt, der 
sich mit der Zeit auch in der Frömmigkeitshaltung bemerkbar machen muß. 
Das Diesseitige, die irdischen Ordnungen und Aufgaben, die menschliche Ge- 
schichte und ihre treibenden Kräfte, vor allem aber der Mensch selbst, seine 
gefährdete und bedrohte Humanität, das Verhältnis seiner in ihren viel- 
fältigen Bezügen und Gewichten erst heute ganz erkannten Natur zum Anruf 
und zur Welt der Gnade - all das ist heute in das Blickfeld des christlichen 
Denkens gerückt. Es ist bezeichnend, wie gerade Pius XII., der uns in den 
beiden Rundschreiben •Mystici Corporis" und •Mediator Dei" an die inner- 
sten, übernatürlichen Reichtümer der Kirche geführt hat, nicht müde wird, die 
Christen und die Christenheit in allen Ständen und Berufen an ihre christ- 
liche Aufgabe hier auf Erden mitten im Ringen der Mächte dieser Welt zu er- 
innern. Vielleicht läßt sich diese Wandlung, die heute allenthalben zu spüren 
ist, gut mit einem etwas überspitzten Wort G. K. Chestertons wiedergegeben, 
über das man viel nachdenken sollte: •Im gesunden Denken ist immer ein 
dunkler Ursprung vorhanden, daß Religion eher Graben als Klettern lehre; 
daß wenn wir erst einmal das gewöhnliche Erdenleben verständen, wir alles 
verständen". 




