Christkonigs-Frommigkeit heute

Von Franz Josef Schierse S.J., Frankfurt/Main

Fast dreiflig Jahre sind es her, seit Papst Pius XI. zum Abschlufl des Jubel-
jahres 1925 das Fest vom Kénigtum Christi eingesetzt hat. Dreiflig Jahre sind,
gemessen am Ablauf der gesamten Kirchengeschichte, eine kurze Zeit, und so
konnte man das Christkonigsfest wohl ein ,neues®, ein ,modernes Fest
nennen, wenn nicht ein gewichtiger Grund dagegen sprache: Der Gedanke
vom Koénigtum Christi ist ja uralt, dlter sogar — wenn man so sagen darf —
als das Christentum selbst, weil seine Wurzeln tief in das Alte Testament zu-
riickreichen. Der Glaube, dafl Jesus der Christus, d.h. der von Gott gesandte und
vom Heiligen Geist gesalbte Messias-Kénig sei, bildet den Kern der neutesta-
mentlichen Verkiindigung. Deshalb konnte die Kirche auch niemals auf-
héren, ihren Herrn und Heiland einen Kénig zu nennen und ihm in dieser
Eigenschaft zu huldigen. Ebenso deutlich ist aber auch, dafl der Christkonigs-
gedanke im Laufe der Zeit recht verschiedenartige Ausprigungen erfahren
hat. Von daher stellt sich die Frage, ob das heutige Christkonigsfest etwas
wesentlich Neues aussagen will oder ob es nur der Wiederbelebung fritherer
Frommigkeitsformen dient. Eine Antwort darauf wird erst moglich sein, nach-
dem wir die bisherigen Typen der Christkonigsidee kurz dargestellt haben.

Schon im Neuen Testament begegnet die Aussage, dafl Jesus ein (oder
besser: der) Kénig ist, unter mannigfachen Gesichtspunkten. Die Vieldeutig-
keit ist im Grunde nur ein Spiegelbild der sehr verwickelten Spannungen in-
nerhalb der spatjiidischen und urchristlichen Messiasvorstellung und der da-
mit verbundenen Eschatologie. Das Ineinander und Gegeneinander von ir-
disch und himmlisch, politisch und religios, national und universal, gegen-
wirtig und zukiinftig, ethisch und kosmologisch macht es oft schwierig fest-
zustellen, was gemeint ist, wenn Jesus mit dem Konigstitel oder einem gleich-
bedeutenden Hoheitsnamen ausgezeichnet wird. Am einfachsten liegen die
Dinge dort, wo der Name ,Ko6nig der Juden® einseitig ins Politische und Na-
tionale umgebogen wird. In diesem Mifverstindnis treffen sich sowohl die
Feinde Jesuwie das von ihm zunichst begeisterte Volk und die noch unerleuch-
teten Jinger. Negativ betrachtet geht daraus hervor, dafl Jesus kein messiani-
scher Kronpritendent im Sinn der Zelotenpartei sein wollte. Dennoch wire es
falsch zu sagen, sein Konigtum mifite deshalb rein geistig, jenseitig und
religios verstanden werden. Jesus hat den Titel ,Konig der Juden® oder
,Kénig von Israel“ durchaus nicht abgelehnt (Mt 27, 11), sonst hitte er auch
auf seinen messianischen Anspruch verzichten miissen. Die Tatsache bleibt be-
stehen, dafl Jesus als Davidssohn und Messias-Konig zur Ausiibung politi-



322 Franz Josef Schierse

scher Hoheitsrechte befugt gewesen wire. In einzelnen Fillen hat er von die-
ser Vollmacht auch Gebrauch gemacht, wie aus der Geschichte vom Einzug in
Jerusalem und der Tempelreinigung hervorgeht. Wenn es nicht zur Aufrich-
tung seiner Herrschaft in Israel gekommen ist, so lag dies nicht etwa daran,
dafl Jesus nur ein ,Himmelskonig® sein wollte und fir die irdischen Dinge
kein Verstandnis besaf}, sondern weil auf seiten des Volkes die Voraussetzun-
gen fir das Kommen seines Reiches nicht vorhanden waren. Es scheint miiflige
Spekulation, dariber nachzudenken, was geschehen wire, wenn das jidische
Volk als Ganzes sich zu Jesus bekannt hatte. Vielleicht wire dann das Konig-
tum Christi in weit stirkerem Mafle eine Realitat dieser Welt geworden, als
es das jetzt durch die Kirche ist. Jedenfalls hat der Unglaube der Juden die
messianische Herrschaft Jesu nicht vollig beseitigen konnen. Jesus ist Konig
geblieben, er hat sich mit seinem Blut ein neues Volk erworben, und sein Reich
hat sich rasch unter den Heiden ausgebreitet. Es fallt allerdings auf, dafl der
Konigstitel weder von der Apostelgeschichte, die uns besonders in den Pe-
trusreden das urapostolische Christuskerygma aufbewahrt hat, noch von
Paulus jemals gebraucht wird. Eine Andeutung dafiir, dal der Name ,Ba-
sileus“ doch nicht ganz verschwunden war, 143t sich aber aus Apg 17,7 her-
auslesen. Dort wird berichtet, dal die Juden in Thessalonich die Christen als
Hochverriter anzeigten, weil ,sie den Anordnungen des Kaisers zuwider-
handeln, indem sie behaupten, ein anderer sei Konig, ndmlich Jesus®.

Die Zuriickhaltung des jungen Christentums gegentiber dem Konigstitel
fir Jesus hatte wohl zwei Griinde: Einmal war diese ,politische“ Bezeichnung
sehr leicht dem Mifiverstandnis ausgesetzt, als wolle das Christentum mit den
weltlichen Méchten auf gleicher Ebene konkurrieren. Solange man um ein
gutes Einvernehmen mit den staatlichen Behorden besorgt war, mufite man
jeden Anstof auch in der Formulierung des Bekenntnisses vermeiden. Erst als
das romische Imperium den Kampf eréffnete mit der Einfithrung des Kaiser-
kults, brauchte man keine Riicksicht mehr zu nehmen und war man sogar ge-
zwungen, mit leidenschaftlichem Protest zu antworten: Jesus ist der ,Konig
‘der Konige und der Herr der Herren“ (Apk 17, 14; 19, 16). Der zweite Grund
war mehr theologischer Natur. Fir die Heidendhristen hatten die messiani-
schen Vorstellungen und Begriffe nicht dieselbe Aktualitit wie fiir die Ju-
den. Wir ersehen das daraus, dafl der Titel , Christus“, der ja den messiani-
schen Konigsanspruch enthilt, bald zum Eigennamen wird, und daf an Stelle
der synoptischen Zentralvorstellung von der ,Gottes- bzw. Christusherr-
schaft“ andere Begriffe in den Vordergrund treten. Am Inhalt der neutesta-
mentlichen Botschaft freilich dndert sich dadurch nichts. Jesus bleibt der
»Herr®, aber sein Konigtum ist jetzt nicht mehr auf das jidische Volk be-
schriankt. Die Ubertragung und Ausweitung der Herrschaft Christi auf das
>wahre“ Israel, die Gemeinde der Glaubigen, zu der auch und gerade die Hei-



Christkinigs-Frommigkeit heute 328

den berufen sind, liegt dabei noch ganz in der Linie des messianischen Ge-
dankens. Dagegen hat die Lehre von der kosmischen Vorrangstellung Christi
andere Wurzeln. Sie betrachtet Jesus als gottliches Wesen, als die ,, Weisheit®
des Vaters, das , Wort Gottes“ und griindet sich auf die Schopfungsmittler-
schaft des Sohnes. Weil durch Christus die ,Aonen“ geschaffen wurden, des-
halb ist er auch der Erbe des ,Alls“ (Hebr 1,2; vgl. Joh 1,3). Um die Be-
deutung dieser Aussage zu wiirdigen, muff man beachten, was das Neue
Testament unter dem ,All“ versteht. Der Nachdruck liegt meist darauf, dafl
auch die jenseitigen, unsichtbaren Bereiche, also die Geisterwelt, der Herr-
schaft Christi unterworfen sind (Kol 1,15-20). Solche Vorstellungen waren
gewild zeitgeschichtlich bedingt durch die iibersteigerte Engel- und Aonen-
verehrung gnostischer Kreise und durch die dualistische Weltschau der alexan-
drinischen. Religionsphilosophie. Aber der Theologie war dadurch die Mog-
lichkeit gegeben, den Totalititsanspruch Christi zu sichern und ihn auch den
Gebildeten der damaligen Zeit nahezubringen. Es muf} noch erwihnt werden,
dafl das Bekenntnis zur Allherrschaft Christi vorziiglich im Kult gepflegt
wurde. Dadurch vereinigten sich im Bilde Christi die koniglichen und die prie-
sterlichen Ziige, wofiir die Eingangsvision der Apokalypse und der Hebrier-
brief Zeugnis ablegen.

Die Christkonigsverehrung der alten Kirche hat sich in den zuletst gezeig-
ten Bahnen weiterentwickelt. Durch die christologischen Kampfe der ersten
Jahrhunderte war man gendtigt, die Gottheit Christi stark in den Vorder-
grund zu stellen. So konnte alles, was in der Schrift vom Kénigtum Gottes ge-
sagt wird, ohne weiteres auf Christus iibertragen werden. Der Titel ,Panto-
krator®, , Allherrscher®, den sogar die Apokalypse nur fiir Gottvater ver-
wendet, gibt jetzt am besten die Empfindungen wieder, die man der Herr-
schergestalt Christi entgegenbringt. Der in unerschiitterlicher Ruhe iiber allem
Thronende fordert Anbetung, ehrfurchtige Scheu und, wenn die Stunde der
Verfolgung kommt, das Opfer des Lebens. Die weitverbreiteten asketischen
Stromungen tragen dazu bei, dafl sich der Blick fast ganz auf die jenseitige
Herrlichkeit richtet. Vor dem Zugriff des heidnischen Staates fliichtet man sich
in die Wiiste oder in die Geborgenheit des Kultes. Auch als das Imperium
christlich wurde, ging von diesem hieratisch erstarrten Christkonigsbild kein
Antrieb zur christlichen Gestaltung der diesseitigen Dinge aus. Die Kluft zwi-
schen Religion und Leben blieb vor allem im byzantinischen Christentum eine
offene Wunde, und sie erklart zum nicht geringen Teil den raschen und ruhm-
losen Untergang dieser Kirchen durch den Islam.

Eine neue Form der Christkonigsfrommigkeit entsteht in der lateinischen
Kirche des Mittelalters. Sie erwiachst aus der feudalistischen Ordnung des ger-
manischen Rechts und hingt aufs engste mit dem Versuch zusammen, das
Reich Gottes im Heiligen Romischen Reich zu verwirklichen. Christus er-



324 Franz-Josef Schierse

scheint hier als der grofle Herzog und Heerfiihrer, der seine Getreuen zu
Kampf und Sieg aufruft. Selbst als Gekreuzigter trigt er die Krone der Glo-
rie. Treue, Gefolgschaft, ritterlicher Dienst bis zum Tod in blutiger Schlacht,
das sind die Merkmale dieser betont adlig und exklusiv gelebten , Frommig-
keit“, — wenn man das Wort zur Kennzeichnung einer Haltung verwenden
darf, die eben nicht ,fromm* im leider tiblichen Sinne ist, sondern einfach nur
Ausdruck eines kultur- und wirtschaftsgeschichtlich bedingten Standesbe-
wuftseins. Es ist deshalb nicht zu verwundern, daf} diese aristokratisch ge-
pflegte Christusverehrung kaum volkstiimlich geworden ist. Dem Hang des
Volkes nach sinnlicher Erfahrung der Glaubensgeheimnisse kam eine andere
Art des Christkonigskultes besser entgegen, die fir das Hoch- und Spéatmittel-
alter als typisch anzusprechen ist: die Anbetung des in der heiligen Eucharistie
verborgenen Gottkonigs. Der Tabernakel wird zum Konigszelt, die Mon-
stranz zum Thron, das Gotteshaus zum kéniglichen Palast. Die heilige Messe
steht im Dienst der Konsekration, um den Kénig des Himmels gegenwirtig
werden zu lassen auf Erden, — eine Form der eucharistischen Frommigkeit,
die bis in unsere Tage lebendig geblieben ist.

In diesem Zusammenhang muf} noch ein kurzes Wort gesagt werden zur
Christkonigsbetrachtung des hl. Ignatius in seinem Exerzitienbiichlein. Sie
scheint noch ganz den feudalen Vorstellungen des Mittelalters verhaftet zu
sein und wirkt wie eine spéte Bliite der Kreuzzugsideologie. Der Abstand zum
theokratisch-politischen Denken des Mittelalters zeigt sich aber zunédchst darin,
daf} die Betrachtung des weltlichen Kénigs nur als Beispiel dient, um die rechte
ritterliche Haltung gegeniiber dem ewigen Koénig Christus zu gewinnen.
Ferner gilt der Kampf nicht nur den dufleren Feinden des Gottesreiches, son-
dern in erster Linie der eigenen Begierlichkeit. Schliefllich wird das feudale
Standesethos, das an Besitz, Ehre und kriegerische Tapferkeit geknipft ist,
vom Evangelium her radikal umgewertet: Christus, der ewige Ko6nig und
,wahre Fihrer”, ruft zu Armut, Schmach und Kreuz. Diese eigentiimliche
und schwierige Brechung des Christkonigsgedankens erklért es wohl, daf} in
der Aszese des Jesuitenordens bald andere Devotionen vorherrschend wur-
den, die sich durch einfachere Formeln und Symbole ausdriicken liefen, wie
die Herz-Jesu- und Marienverehrung.

Unser geschichtlicher Riickblick gibt gewiff nur ein sehr schematisches und
vielleicht auch vergréberndes Bild von den Hauptformen der bisherigen
Christkonigsfrommigkeit. Und die Beantwortung unserer eingangs gestellten
Frage, ob das heutige Christkonigsfest einen wesentlich neuen Gesichtspunkt
enthalte, scheint jetzt noch schwieriger geworden zu sein. Es ist auch sehr
leicht moglich, dal man die Berechtigung der Frage uberhaupt anzweifelt.
Warum geniigt es denn nicht, den Reichtum der alten Formen wieder leben-
dig zu machen? Muf} denn immer etwas Neues gefunden werden? Der Ein-



Christkonigs-Frommigkeit heute 325

wand besteht insofern ganz zu Recht, als es vollig tiberfliissig ware, eine neue
Christkonigsandacht einzofithren. An Andachtsformen besteht wahrlich kein
Mangel. Was wir brauchen, das sind Gestaltungsprinzipien des Lebens. Diese
lassen sich aber nicht wie fertige Rezepte aus den Schubladen der Vergangen-
heit ziehen. Wir sind heute allerdings in der Lage, frithere Stilarten beliebig
nachzuahmen. Der Reichtum an Ausdrucksméglichkeiten tauscht jedoch oft
dariiber hinweg, daf} kein eigener religioser Stil vorhanden ist. Wir kénnen
z. B. das Christkonigsbild der Urkirche in so leuchtenden Farben darstellen,
dafl die Glaubigen davon zu Leidensmut und Glaubensfreude entflammt wer-
den. Wir konnen auch vor einer mannlichen Jugend die hohen Ideale ritter-
lichen Christusdienstes so mitreifiend schildern, dafl ehrliche Begeisterung er-
weckt wird. Eine andere Zuhorerschaft findet vielleicht mehr am Gedanken
des eucharistischen Konigtums Christi Gefallen. Kurzum, — wir sind nicht in
Verlegenheit, wenn es gilt, iber Christkonig abwechslungsreich und zugkraf-
tig zu predigen, aber wir machen uns meist nicht die Mihe zu sagen, was die
Verkiindigung ,,Christus ist Kénig® in der heutigen Welt bedeutet. Nun hat
sich die Kirche selbst in der Enzyklika ,,Quas primas“ vom 28. 12. 1925 und in
der Liturgie tber ihre Absichten bei der Einfithrung des Festes ausgespro-
chen, und es lohnt sich wohl, diese Dokumente naher zu studieren. Im Ver-
gleich zu den bisher gestalteten Christkonigsbildern fallen dabei folgende
Eigentumlichkeiten auf:

1. Die Vorstellung vom Konigtum Christi wird deutlicher als in fritheren
Zeiten entpolitisiert. In der alten Kirche erwarteten weite Kreise ein tausend-
jahriges Messiasreich auf Erden, und solche chiliastischen Stromungen hat es
im Laufe der Kirchengeschichte immer wieder gegeben. Auch die mittelalter-
liche Idee eines Heiligen Reiches, in dem das Imperium und das Sacerdotium,
Kaiser und Papst, wenn nicht real- bzw. personalidentisch, so doch auf das
engste miteinander verbunden waren, ist dhnlicher Natur. Angesichts der
Erfahrung, daff der Christkdnigsgedanke in uns Christen unwillkiirlich apo-
kalyptische und romantische Erwartungen weckt, mufl man die nichterne Ein-
stellung der Enzyklika ,Quas primas“ doppelt hoch einschitzen. Sie spricht
von den ,Einzelmenschen, Familien und Staaten®, tiber die Christus herrschen
soll. Sein Konigtum ist deshalb allen irdischen Gemeinschaften iber- und
vorgeordnet, d. h. es verwirklicht sich nicht neben, sondern in ihnen. Das
eigentliche Herrschaftsgebiet, oder besser der Ansatzpunkt, von dem aus
Christi Reich Gegenwart wird in der Welt, ist aber der einzelne Mensch. Zu
dieser etwas pointierten Interpretation fithren uns die Aussagen der Enzy-
klika, die in erster Linie davon sprechen, daff Christus Gber den Verstand,
den Willen und das Herz der Menschen gebiete. Es scheint uns wichtig zu be-
tonen, dafl — wenn wir die Enzyklika recht verstehen — nicht einfach die Kirche
als sakramentale Institution mit dem Reiche Christi ineinsgesetzt wird, son-



326 Franz Josef Schierse

dern dafl ,Reich Christi‘ iiberall dort zu finden ist, wo der Christ als einzelner
und in Gemeinschaft sein Leben aus dem Heiligen Geiste heraus gestaltet.
Gegentiber fritheren Anschauungen liegt hier unbedingt eine Weiterentwick-
lung vor: Das Kénigtum Christi wird nicht mehr als eine von aufien an die
Menschen herankommende fertige Grofle betrachtet, der es sich einfach unter-
zuordnen gilt, sondern jeder einzelne ist jetzt berufen, seine jeweilige Situa-
tion unter das Gesetz Christi zu stellen. Damit sind alle politischen, auch re-
ligios-politischen Kategorien ausgeschaltet, ohne dafl der Rickzug auf die
pneumatische Innerlichkeit des Christen einen Auszug aus der Welt bedeu-
ten wiirde.

2. Auffallend ist ferner sowohl in der Enzyklika wie in den Hymnen des
des Festes das Zuriicktreten des eschatologischen Gedankens. Die Konigsherr-
schaft Christi offenbart sich nicht erst in der jenseitigen Vollendung, sie ist
kein Paradies, kein Marchenland, auf das man nur zu warten brauchte; hier
auf Erden soll sie aus der Kraft christlicher Herzen aufgerichtet werden. Aus-
fuhrlich schildert die Enzyklika den gliicklichen Zustand einer Menschheit, die
sich unter das Joch Christi beugt: ,Wenn einmal die Menschen im privaten
und 6ffentlichen Leben die konigliche Herrschaft Christi anerkennen wiirden,
dann mifiten wahrhaft unglaubliche Segensgiiter (als Friichte) gerechter Frei-
heit, der Zucht und der Ruhe, der Eintracht und des Friedens jegliche biirger-
liche Vereinigung erfiillen . . . O welche Glickseligkeit diirfte man genieflen,
wenn sich die einzelnen Menschen, die Familien und Staaten von Christus
regieren lieflen!“ Und im Hymnus fir die Laudes heifit es: ,,O dreimal seliges
Staatswesen, tiber das Christus ordnungsgemaf herrscht, das nicht authort, die
Befehle auszufihren, die der Welt vom Himmel her gegeben sind! Da wiiten
keine gottlosen Waffen, Friede schirmt fernerhin die Vertrége, von uiberall
her grifit Eintracht, sicher steht die biirgerliche Ordnung®. Dieser Optimismus
kommt uns heute nach den schweren Riickschlidgen des zweiten Weltkrieges
sehr fragwiirdig vor. Und doch ist die Haltung der Enzyklika gesiinder und
wirklichkeitsngher, weil eben der Offenbarung entsprechender, als die Welt-
mudigkeit und Untergangsstimmung so vieler moderner Christen.

3. SchlieBlich muf} hingewiesen werden auf die Betonung des menschlichen
und irdischen Charakters der Christusherrschaft. Die kirchlichen Dokumente
verlieren sich nicht in Spekulationen iiber ein unsichtbares Geisterreich, sie
haben immer das konkrete, einfache Leben des Christen in der Welt vor
Augen. Deshalb sprechen sie auch nicht so sehr von der gottlichen Majestat
des Ewigen Wortes, der zweiten Person in der Heiligsten Dreifaltigkeit, als
von der hochsten Gewalt, die der menschlichen Natur Christi vom Vater ver-
lichen wurde. Die Akzentverschiebung gegeniiber einem christlichen Platonis-
mus ist offenkundig: Wahrend Augustinus wohl sehr geistreich, aber mehr
platonisch als christlich die bekannte Formel geprigt hat: ,Gott ist Mensch



Christkonigs-Frommigkeit heute 327

geworden, damit die Menschen Gott wiirden® (Sermo 13 de Tempore), konnte
man jetzt das Pathos des neuen Christkonigsfestes in die Worte fassen:
»Gott ist Mensch geworden, damit der Mensch seine verlorene menschliche
Konigswiirde wiederfande®. Diese Deutung wird gestiitzt durch die grofien
aktuellen Lehrschreiben, die Pius XI., der Papst der ,Katholischen Aktion®,
fur alle Lebensbereiche veroffentlicht hat: die Enzyklika ,Quadragesimo
Anno“ iiber die soziale Neuordnung, die Enzyklika ,, Casti Connubii“ Giber die
Ehe und die Enzyklika , Divini illius magistri“ tiber die Erziehung der Jugend.
Nach all dem ist wohl kein Zweifel mehr moglich, dafl sich im heutigen
Christkonigsfest ein Gestalt- und Stilwandel des Christlichen ankiindigt, der
“sich mit der Zeit auch in der Frémmigkeitshaltung bemerkbar machen muf.
Das Diesseitige, die irdischen Ordnungen und Aufgaben, die menschliche Ge-
schichte und ihre treibenden Kréfte, vor allem aber der Mensch selbst, seine
gefdhrdete und bedrohte Humanitdt, das Verhdltnis seiner in ihren viel-
faltigen Bezligen und Gewichten erst heute ganz erkannten Natur zum Anruf
und zur Welt der Gnade — all das ist heute in das Blickfeld des christlichen
Denkens geruckt. Es ist bezeichnend, wie gerade Pius XII., der uns in den
beiden Rundschreiben ,Mystici Corporis“ und ,,Mediator Dei“ an die inner-
sten, iibernatiirlichen Reichtiimer der Kirche gefithrt hat, nicht mide wird, die
Christen und die Christenheit in allen Stinden und Berufen an ihre christ-
liche Aufgabe hier auf Erden mitten im Ringen der Michte dieser Welt zu er-
innern. Vielleicht 1a8t sich diese Wandlung, die heute allenthalben zu spiiren
ist, gut mit einem etwas Uiberspitzten Wort G. K. Chestertons wiedergegeben,
iiber das man viel nachdenken sollte: ,Im gesunden Denken ist immer ein
dunkler Ursprung vorhanden, dafl Religion eher Graben als Klettern lehre;
dafl wenn wir erst einmal das gewdhnliche Erdenleben verstianden, wir alles
verstinden®:






