Salve Maria, Regina Mundi

Von Univ.-Prof. Dr. Johann Auer, Bonn

Am ersten November dieses Jahres, am Allerheiligentag des Marianischen Jahres
1954, wird der Heilige Vater Papst Pius XII. der katholischen Welt das Maria-
Konigin-Fest schenken, vor aller Welt verkiinden, dafl wir katholische Christen die
Mautter Christi und Gottesmutter Maria als ,Konigin der Welt“ verehren. Langst
haben christliche und nichtchristliche Blitter dieses Ereignis angekiindigt. Ein Echo
ist, wenigstens in Deutschen Landen, bisher nicht zu vernehmen: Es schweigen die
Freunde, es schweigen die Feinde. Man mag dafir gar viele Grinde finden. Die
Christen sind wenige und sind mitten hineingestellt in eine Welt, die von anderen
Sorgen bedringt und gejagt wird, als da sind: Machtfragen, wirtschaftliche Sorgen,
Kriege und Revolutionen, Streiks und Existenzkampf und {iber alles Konferenzen
iiber Konferenzen, viel Ruhelosigkeit und Lirm. Das eigentlich Christliche ist auch
in jedem Christen ,in dieser Welt in der Bedrangnis“ (Jo 16, 33), und in diesem
Festgedanken geht es gewil um etwas Christliches, dessen Bedeutung sich erst der
christlichen Besinnung erschliefit, nicht auf den ersten, duflerlichen Blick zu erken-
nen ist.

Vielleicht wird sogar mancher gute Christ, dem die Sorge um das Reich Gottes
eine personliche Sorge ist, fragen: Ist es eigentlich notwendig, wieder ein neues Fest
und zwar wieder ein Marienfest? Hat nicht unser katholisches Volk in diesem Ma-
rianischen Jahr gezeigt, in der Wallfahrtsbewegung, bei der Peregrinatio Mariae,
dafl es grofles Vertranen und herzliche Liebe zur Gottesmutter hat? Wozu dieses
neue Fest, und noch dazu ,Maria-Konigin®! Denken wir an das Christ-K6nigs-Fest
des hl. Jahres 1925: als im christlichen Europa fast alle Konige gestiirzt waren, ge-
rade in den mehr katholischen Lindern; als die demokratisierte Jugend kein leben-
diges Bild nnd keinen prasenten Wertmafistab fir Konig und Kéonigtom mehr hat-
te. Dogmatiker und Predigtzeitschriften haben uns ,lange“ und ,tiefe” theologische
Traktate fiir das neue Fest vorgelegt, und was hat sich gedndert? Das sog. Dritte
Reich hat unsere Jugendarbeit zerschlagen; und der materialistische Ungeist nagt,
seit 1945 noch mehr als vorher, am Mark unserer Familien und Ehen. Sind diese
neuen Feste wirklich wesentlich? Haben wir nicht Wesentlicheres zu verteidigen?
Warum immer Neues und wer macht das immer?

Ja, diese Fragen sind ernst und gewif} nicht gleich negativ zu werten; aber sie
sind doch zunéchst auch nicht mehr als ein spontaner Ruf aus dem Erlebnis der Not
des Alltags heraus und geboren aus dem Bewufitsein, das Vorhandene noch nicht
ausgewertet, den vorhandenen Stoff noch nicht verdaut zu haben. Doch, so darf man
wohl sagen, alles, was in der Kirche ist, ist ja nicht fiir den einzelnen da, sondern
fiir die vielen, und es wird nicht nur immer so bleiben, dafl der einzelne nie das
Ganze und alles ganz erfassen und auswerten kann, sondern es wird auch immer
50 bleiben, dafl nicht allen dasselbe in gleicher Weise notwendig und brauchbar ist,
auch im persénlich religiosen Leben. Wir sind eben alle nur Glieder am Leibe des
Herrn; jedes Glied hat seine besonderen Aufgaben und darum aber auch seine be-



Salve Maria, Regina Mundi 329

sonderen Bediirfnisse. Und ist es wirklich so, daf die neuen Feste, etwa des Konig-
tums Christi, wenig Bedeutung hatten, weil die Weltereignisse so schnell dariiber
hinweggegangen sind? Sind diese nicht iber andere heilsgeschichtliche Ereignisse,
selbst iiber den Tod Jesu, noch radikaler hinweggegangen? Man denke an den Un-
tergang Jerusalems und die Christenverfolgungen durch fast drei Jahrhunderte.
Wirken nicht die Ereignisse im Reiche Gottes viel innerlicher und darum auch lang-
samer? Ist nicht das Christkonigsfest gerade gegentiber der demokratischen Welle,
die alle Rangordnung — auch im Geistigen und Weltanschaulichen — wegzuspiilen
drohte, und gegeniiber dem absoluten Staat schon als gelebte und gebetete Idee von
wahrer Macht und Autoritit und Werteordnung sehr wirksam geworden?

Warum immer Neues und wer macht das nur immer? Vielleicht wird der Wert
des Neuen noch deutlicher nund damit auch der, der es macht, noch spiirbarer bei
einem anderen Ereignis der neueren Zeit: bei der Dogmatisierung der Unfehlbar-
keit und des Jurisdiktionsprimates 1870. Wie vielen trenen Christen mit mensch-
lich lanterer Gesinnung war damals die Erklarung ,inopportun® erschienen. Ob
eine spitere Zeit fiir diese Glanbenserkldrung reifer oder opportuner oder iiber-
haupt noch fihig gewesen wire? Und wie entscheidend lebt die Kirche seitdem ge-
genitber allen Auoflésungstendenzen und Angriffen der Welt ans dieser Glaubens-
iiberzeugung, wie hat sie ihr innerstes Wesen als ibernatiirliche Wirklichkeit mitten
in dieser gefihrdeten Welt immer besser und zeitgemafier znm Ausdruck gebracht.
Wer macht dieses Neue immer wieder, in der rechten Weise und zur rechten Zeit?
Wir wenden wohl nur sagen kdnnen: das ist das Leben der Kirche. Gottes Geist,
die von Christus eingesetzte Autoritit der Kirche, der lebendige Glaube der lebendi-
gen Glieder dieses mystischen Leibes des Herrn und die Not dieser Welt, sie alle
wirken zusammen. Wer mdchte den Anteil dieser Faktoren im einzelnen an der
Entfaltung dieses Lebens bestimmen? Gott allein kennt ihn. Gottes Gedanken sind
nicht immer unsere Gedanken (Is 55, 8), und die Weisheit dieser Welt ist gerade
hier oft Torheit vor Gott (1 Kor 1, 20). Nicht um das ,ob“ und das ,warum® kann
es in einer christlichen Uberlegung zu diesen nenen Ereignissen, Festen und Lehren
in der Kirche gehen; aber um das ,was“ und ,wic®, um das, was uns das Neue zu
sagen hat, miissen wir uns sorgen. Vielleicht finden wir bei dieser Uberlegung von
selbst, dafl unsere Bedenken wegen des ,ob“ und ,warum® nur aus unserer Un-
kenntnis der Sache kamen: weil uns das lebendige Werden dieser nenen Wirklich-
keiten in unserer Kirche zu wenig bekannt und gegenwirtig waren. — — Snchen
wir darum einmal kurz das Werden unseres Marienbildes tberhaupt und das Wer-
den des Maria-Kénigin-Titels etwas zu betrachten, um dann den Glaubensgrund
und den religiésen Glaubenssinn dieses neuen Titels und Festes ndher zu unter-
suchen.

1. Unser Marienbild in seinem gliubigen Werden und Sein

Wenn wir in katholischen Kreisen iiber unsere Glaubenswahrheiten sprechen, wie
miissen wir da bei aller Ubereinstimmung im ganzen doch oft grofie Verschieden-
heiten im einzelnen feststellen, Verschiedenheiten, die uns gerade in unserem per-
sonlichen religidsen Leben so wichtig erscheinen. Ist es nicht auch im Marienbild so?
Wie konstituiert sich unser Marienbild?



330 Johann Auer

Da steht vor uns das Marienbild der Heiligen Schrift!. Ein schlichtes Menschen-
kind, ein liebenswiirdiges Madchen, das mit klarem Verstand und reinem Herzen
itber die Dinge des Lebens mit dem Gottesboten spi‘icht; eine tiefe, fromme Jidin,
die ganz fiir das Messiasreich, das sie erwartet, lebt und leben will; eine liebende,
opferbereite Mutter fiir ihr Kind in Bethlehem, Agypten und Nazareth, fiir ihren
Sohn im 6ffentlichen Leben bis unter sein Kreuz.

Freilich, wie jedes Menschenleben seine Geheimnisse hat, so hat es auch das Ma-
rienleben, und die Geheimnisse dieses biblischen Marienlebens sind schon von
eigener und ganz einmaliger Art. Da steht am Anfang die jungfriuliche Empfing-
nis, und der heilige Schriftsteller verweist bereits auf das Prophetenwort: ,Siehe
die Jungfrau wird empfangen!” Ist vielleicht Mariens Wort: ,Da ich keinen Mann
erkenne“ ein Nachklang dieses Prophetenwortes? Wirkt in diesem jiidischen Mad-
chen derselbe Geist, der das Offenbarungswort dem Propheten gegeben? Schenkt er
dieser Jidin das Jungfraulichkeitsideal, das das alttestamentliche Bundesvolk noch
nicht gekannt? Diese Jungfrau betet, mit Worten, wie sie Anna, die Mutter des
Propheten Sammuel gesprochen, da ihr, die als unfruchtbar galt, im hohen Alter ein
Kind geschenkt ward: Magnificat anima mea dominum. Doch mit einer Kiihnheit,
die Anna noch nicht gekannt, spricht sie, dafl alle kommenden Geschlechter sie selig
preisen werden, und die Geschichte des Christentums 148t ihr Wort als Prophetie
erscheinen. — — Was der Engel zu Maria sagt, ist ein Kompendium der Messias-
theologie des Alten Bundes. Nicht so leicht ist ibre Antwort von der ,Magd des
Herrn® zu deuten. Ist sie das schlichte Wort des Gehorsams der gliubigen Jiidin oder
aber die einmalige Antwort auf den einmaligen Anruf Gottes, ein Wort, dessen
Grofle und Einmaligkeit nur aus der heilsgeschichtlichen Stunde verstanden werden
kann? Ist Maria alttestamentlicher Mensch, wie etwa Johannes oder die Apostel,
da sie zu Christus kommen, oder neutestamentlicher Mensch, ehe der Neue Bund
in der Empfangnis begonnen? — — Da steht weiter das Wort Mariens an die Diener
bei der Hochzeit zu Kana: ,Was er euch sagt, das tut”. Ist es die schlichte Anweisung
einer Mutter, die zuvor mit ithrem Sohn gesprochen, oder ein Wort, hinter dem ein
gréBerer Glaube oder ein héheres Wissen um Person und Macht ihres Sohnes stehen?
— — Doch bei all diesen Geheimnissen bleibt das Leben Mariens im Bericht der
Schrift doch voll echter Menschlichkeit, voll Zartheit, Giite, Wirme und edler Grofie,
gerade in der Welt von Not und Leid und Bosheit, in der es uns begegnet.

Neben diesem Bild der Schrift steht noch ein anderes; wir kénnten es das dog-
matische Marienbild? nennen. Da geht es nicht mehr so sehr um den geschichtlichen
Menschen Maria, dessen Leben immer wieder in das Gebeimnis hineinragt: da geht
es primir um das Geheimnis dieses Menschen selbst und zwar um das religiése und
heilsgeschichtliche Geheimnis, das auch in der Kirche erst nach vier Jahrhunderten
aufgeschienen ist, als die beiden Urgeheimnisse vom Gott-Menschen Christus und
vom Drei-Einigen Gott sich fiir das begriffliche Denken der Christen allmihlich er-
hellt hatten. Am Anfang steht das Geheimnis der Gottesgebarerin (§eovéroc), der
Gottesmutter (uvjryo deot), das in der folgenden Theologie immer mehr entfaltet
wird auf den dreifaltigen Gott hin: Tochter des Vaters, Mutter des Sohnes, Braut

1 Vgl. P. Striter, Katholische Marienkunde I (1947), die Artikel von A. Bea und A. Merk

(23-—-84); P. Gaechter, Maria im Erdenleben, Innsbruck 1953.
2 Stréater 11 (1948), vor allem die Beitrdge von C. Feckes (13—179).



Salve Maria, Regina Mundi 331

des Heiligen Geistes; ein schauererregendes Geheimnis, wenn man Gott Gott sein
158t, und doch nur Enthiillung des biblischen Marienbildes. Wer dieses Geheimnis
recht bedacht hat, wird innerlich verstehen, wie sich aus diesem Marienbild auf dem
Hintergrund der Siinden-Heilslehre das Bild der Immakulata entfaltet und vor der
Fschatologie das Bild der Assumpta erhebt; anfangs noch mit legendiren Ziigen
entstellt, dann in Festfeier, Predigt und Theologie immer mehr zur Glaubenswahr-
heit sich klirend, bis das neunzehnte und zwanzigste Jahrhundert uns die Definition
dieser Wahrheiten schenkt. Das Auge des Glaubens findet auch in der Schrift Aussa-
gen fiir diese Wahrheiten, die das menschliche Auge vor seiner Bewaffnung mit
diesem Glauben noch nicht erkannt hat und die als geschichtliche Momente in der
Offenbarung selbst mit Schweigen iibengangen sind. Wenn in diesen Tagen in das
Marienbild unseres Glaubens das ,Regina mundi® eingezeichnet wird — in unserer
Marienfrommigkeit war es ja lingst geborgen —, haben wir wohl im dogmatischen
Marienbild den Ausgangspunkt fiir das Verstindnis dieser Lehre zu suchen, wobei
freilich auch hier die Aufgabe bleibt, die Heilige Schrift auf diesen Titel hin zu befra-
gen. Vielleicht wird er sich einmal als ein Schlufistein erweisen, der den Ausbau des
mariologischen Glaubensgewdélbes ermoglicht, das wir Menschen mit den von Gott
gegebenen Steinen zu Gott emporbauen, mit den (wie alle bisher genannten Zige
im dogmatischen Marienbild) von Anfang an vorhandenen Wahrheiten von einer
Co-Redemptrix (Mit-Erléserin) und einer Co-Mediatrix omnium gratiarum (Mit-
Mittlerin aller Gnaden): ein grofies und tiefes Bild, dieses dogmatische Marienbild:
vom biblischen Marienbild unmittelbar unterschieden, aber zugleich auf dieses bezo-
gen, wie etwa im natiirlichen Bereich Denken und Erfahrung zueinander gehéren.
Zwischen diesen beiden Bildern, so mochte es scheinen, steht in unserer prakti-
schen Frémmigkeit noch ein drittes Marienbild, das hier erwdhnt sein muf, weil es
von nicht geringerer Bedeutung ist als die beiden genaunten und weil es erst zusam-
men mit deu genannten Bildern unser ganzes katholisches Marienbild ausmacht.
Wir konnen es vielleicht das Marienbild der personlichen Frémmigkeit nennen. Es
ist nicht nur die Quelle der oft allzu menschlichen Legenden, sondern ebenso Trieb-
feder fiir die Entfaltung des Mariendogmas. Es fithrt zwar zu manchen frommen
Ubertreibungen, die als solche aber doch, wenn man so sagen darf, menschliche Hilfs-
konstruktionen darstellen, um den Inhalt des Glaubensgeheimnisses, der Offen-
barung, fiir unser Denken zu erhellen. Zwei Beispiele mdgen das zeigen.
Wenigstens seit Augustin? ist es iiblich geworden, das Wort Mariens , Wie soll
das geschehen, da ich keinen Mann erkenne® so zu verstehen, als habe Maria schon
frither ein Jungfriulichkeitsgeliibde gemacht, das sie in der Verkiindigungsstunde
nun anmeldet. Fiir ein solches Geliibde scheint jedoch im Judentum kein Platz zu
sein; die jiidische Geschichte kennt kein Beispiel dafiir; fiir ein jiidisches Madchen
war vielmehr das einzige Ideal die Mutterschaft im Dieuste des Volkes, dem der
Messias verheifien war. Zudem spricht auch die Ehe mit Josef gegen ein bewufit er-
fafites und festgehaltenes Jungfraulichkeitsideal vor der Verkindigung. Es pafit
aber auch nicht zum biblischen noch zum dogmatischen Marienbild, wollte man an-
nehmen, der Sinn des Méddchens Maria sei in menschlicher Weise auf Ehe und Mut-
terschaft gerichtet gewesen und erst in der Verkiindigung des Engels sei eine Um-

3 De virg. 4, PL 40, 898.



332 Johann Auer

stellung zum Jungfrdulichkeitsideal eingetreten. Uns méchte scheinen, dafl in der
Annahme eines Geliibdes im Marienbild der persénlichen Frommigkeit etwas, wenn
auch mit einem ungeeigneten Bild, festgehalten wird, was dogmatisch noch einer
Klarung bedarf. Vielleicht kann man es einstweilen so formulieren: Der Geist, der
das Prophetenwort von der , Jungfrau, die empfangen wird (Is 7, 5)“ den Prophe-
ten aussprechen lieR, wirkt in der Immakulata und der jungfraulichen Messiasmut-
ter von Anfang an, ohne dafl es Maria schon zum vollen Bewufitsein kommt, so dafl
ihr Sinn nicht auf das eheliche Leben ausgerichtet war. Sie fiigt sich gehorsam, weil
sie noch nichts Besseres weif}, in den Willen der Eltern. In der Verkiindigungs-
stunde, da das Neue Testament anhebt, wird unter dem Wirken desselben Geistes
Maria das Jungfraulichkeitsideal nun bewufit.

Ahnlich ist es mit der Vorstellung von Glauben und Wissen in diesem Marien-
bild der persénlichen Frommigkeit. In der Schrift erscheint Maria primir als die
Glaubende: selig, die du geglaubt hast (Lk 1,45)4. Freilich, wer von uns siinden-
geborenen und siindenbelasteten Menschen kann den Glauben der ganz Siinden-
losen begreifen? Das fromme Marienbild méchte darum gern Maria von Anfang
an zur , Wissenden“ machen, die schon im Stall von Bethlehem ihr eigenes Kind als
Gottessohn ,angebetet” hat. Die Ereignisse um Lk 2, 48 und Mk 3, 26 werden ein-
fach entsprechend ausgelegt und gedeutet. Wieder wird man sagen miissen: etwas,
was in Schrift und Dogma noch nicht geniigend durchschaubar ist, wird vor einer
liberalen Vermenschlichung bewahrt, indem es in eine unbiblische Nahe zur Erfill-
lung und Verklarung geriickt wird. Vielleicht wiare es aber ohne dieses dritte Ma-
rienbild der personlichen Frommigkeit wohl nie zur Lehre der Tmmakulata und
Assumpta gekommen. Und wenn man die dogmatischen Erklirungen und Begriin-
dungen dieser beiden Wahrheiten untersucht, sieht man, wie hier von der mensch-
lichen Ubertreibung der Legende Abstand genommen und die ganz andere Ebene
des Glaubensgeheimnisses erstiegen wurde. Wozu diese Unterscheidung der drei
Marienbilder, wird vielleicht jemand fragen? Weil darin, so scheint uns, erst die
lebendige Ganzheit unseres Marienbildes aufleuchtet, die eben nur méglich ist, wenn
Offenbarungswort, Dogma und persénliche Frémmigkeit zusammenkommen. Die
Kirche selbst umfafit dieses Marienbild in ihrem liturgischen Beten, in welchem sie,
aufbauend auf den Worten der Schrift, nicht nur die dogmatisch erklarten Wahr-
heiten feiert, sondern Jahrhunderte, ja mehr als tausend Jahre, Feste begeht (etwa
Conceptio und Assumptio seit dem 8. Jahrhundert), deren Geheimnisse erst in unse-
ren Tagen erhellt werden oder noch einer Klirung bediirfen.

2. Geschichte des Maria-Regina-Titels

Das alles mufite vorausgeschickt werden, um den rechten Zugang zum Verstindnis
des neuen Festes von der ,Regina mundi® zu finden. Das erste, was wir hierfiir zu
bedenken haben, ist: Es handelt sich in diesem Festgedanken primir nicht um einen
Tatbestand (wie etwa bei der Aufnahme Mariens in den Himmel) und auch nicht
um eine Wahrheit, die aus der Schrift und aus anderen Glaubenswahrheiten er-
schlossen werden mufl (wie etwa in der Lehre von der Unbefleckten Empfangnis)a

4 Jos. Weiger, Maria, die Mutter des Glaubens, Aschaffenburg (Pattloch Verlag); E. Wal-
ter, Maria, Mutter der Glaubenden, Freiburg i. Br. (Herder Verlag).



Salve Maria, Regina Mundi 338

es handelt sich vielmehr um einen Ehrentitel und Machtvorrang, hinter dem sich
Glaubenswahrheiten verbergen, die teilweise erst gekldrt werden miissen, deren
dogmatische Klirung jedoch nicht Voraussetzung des heilsgeschichtlichen Ehren-
titels ist.

Wie steht es um diesen marianischen Ehrentitel in der gléubigen Frommigkeit
der Kirche?s Da ist nun folgendes festzustellen: Wenn wir recht sehen, tritt dieser
Titel zuerst bei den Syrern auf und zwar hier gleich in dem Sinne, wie er spater
neu und noch michtiger bei den Germanen seit der Karolingerzeit entfaltet wird.
Bei den Griechen und Romern scheint er nicht urspriinglich zu sein und findet wenig
Verbreitung®, Man wiirde sodann, so scheint es, den Texten nicht gerecht, wollte
man nicht anerkennen, daf es sich grundlegend dabei um folgendes Ereignis handelt:
Menschlicher Minnedienst findet auf die hochste aller Franen, die der Christ in sei-
nem Glauben erkennt, Anwendung. Darum erscheinen in diesen Quellgebieten des
Reginatitels fiir Maria fast gleichzeitig vier Vorstellungen miteinander verbunden,
die wir in die Worte fassen konnen: Maria, Du ganz Schine und ganz Reine! Maria,
Du ganz miichtige Mutter des Allmdchiigen Herrn! Maria, ich will ganz Dein
Diener sein! Maria, nimm mich ganz in Deinen Schutz hinein!

Da schreibt als erster Ephrem der Syrer ( 373)7: , Jungfrau, Herrin, Makellose,
Gottesgebirerin, Du meine herrlichste und huldreichste Herrin: die Du unseren Er-
16ser und Herrn Christus in Deinem Schof getragen: auf Dich werfe ich all meine
Hoffnung, auf Dich vertraue ich, die Du iiber alle Himmlischen erhaben bist. Wende
nicht ob meiner vielen Verirrungen und Bosheiten Dein Antlitz ab von mir, Deinem
unwirdigen Diener. Dein ist das Wollen und das Kénnen, die Du in unanssprech-
licher Weise einen aus der Trias geboren hast... Vereinige mit dem Deinen das,
was sein (Deines Sohnes) ist, das Kreuz, das Blut, die Wunden, durch die wir geret-
tet worden sind. Nimm nicht hinweg von mir Deinen Schutz“. Maria selbst 148t er
sprechen®: ,An dem Tag, da Gabriel zu mir herniederkam, hat er (der Herr) aus
der Magd die Herrin gemacht . . . Magd im Tempel (Tempeljungfrau?) bin ich Toch-
ter des Konigs (Gottes?) geworden: Du hast mich dazu gemacht, der Du Sohn des
Konigs bist“. In dahnlicher Weise wird in der aus derselben Zeit etwa stammenden
Jakobsliturgie in der Einleitungslitanei gebetet?: ,Wir gedenken unserer ganz hei-
ligen, makellosen, iiberaus glorwiirdigen und gebenedeiten Konigin, der Gottesge-
birerin und immerwahrenden Jungfran, des heiligen Johannes usw. ..., daf} wir
alle durch ihre Bitten und Firsprachen Barmherzigkeit erlangen®. Vor allem, als
im siebten Jahrhundert das bis ins 5. Jahrhundert zuriickgehende ilteste Marienfest
(15. August) den Festcharakter der dormitio und assumptio erhalten hat, bietet sich

5 Vgl. De Gruyter, De beata Maria Regina, s’"Hertogenbosch-Turin 1934, mit einer ein-
gehenden geschichtlichen und spekulativen Darstellung unseres Themas.

8 Vielleicht darf man dafiir hervorheben, daf das romische Denken vor allem die Maria-
Virgo entfaltet hat (Ambrosius - Hieronymus - Augustinus; weiterwirkend in der Virgen
des spanischen Kulturkreises), wihrend die Griechen die Theotokos (Origines, Cyrill v.
Alexandrien) herausgearbeitet haben. — Beda Venerabilis (f 7385) sagt in seinem Lk.-
Kommentar: Maria autem hebraice Stella Maris, syriace vero Domina vocatur — Maria heifit
auf hebridisch Meerstern, auf syrisch hingegen Herrin (PL 92, 316). Ob damit auch der
syrische Ursprung des Herrin-Regina-Titels angedeutet ist?

7 J. Assemani, Op. Graeca I1I 545, 528—31 (Gruyter 88).

8 Desgl. Op. Syr. II 416.

* Gruyter 70.



334 Johann Auer

Gelegenheit, die Kénigin am himmlischen Thron des Kénigs zu verehren. Nicht zu-
fallig rithmen daher die grofen Theologen dieser Zeit, die aus Damaskus (Syrien)
kamen, Sophronius (f 638), Andreas von Kreta (T 726), Johannes Damaszenus
(t 749) die Konigin. So schreibt z. B. Andreas von Kreta in seiner zweiten Predigt
zur dormitio B. M. V.1¢: Seine Mutter, die immerwahrende Jungfrau, aus deren
Schofl er (Christus), selbst Gott, die Menschengestalt angenommen hat: heute nimmt
er sie als Konigin des Menschengeschlechtes hinweg von dieser Erde . . . Die Koni-
gin der christlichen Volkerstimme, die Kirche, heute fithrt sie die Kénigin des Men-
schengeschlechtes, die der Konig und Herr des Alls, Gott, mit kéniglichem Prunk in
das Konigreich der Himmel aufnimmt, im Triumph empor und bringt sie als ihr
schonstes und liebreichstes (Kleinod) zum Geschenk“. Und Johannes Damaszenus
predigt zu diesem Tage!!: ,Zum himmlischen Kénigsthron bist Du emporgetragen
worden, Du Kénigin, Herrin und Herrscherin und wahrhaftige Gottesgebarerin . ..
Du also, giitige Herrin, Mutter des gittigen Herrn, schan auf uns, lenke und leite
nach Deinem Willen unsere Geschicke. Halte nieder den Ansturm unserer bésen
Begierden, glatte die Wellen und lenke uns zum stillen Hafen des gottlichen Wil-
lens und beschenke uns mit der kommenden Seligkeit“. In einer anderen Homilie
zu diesem Tag spricht er davon!?, dafl Maria vom Brautgemach des Grabes zum
Hochzeitssaal des Himmels emporgestiegen sei, ,wo sie mit dem géttlichen Sohn
offen herrschen wird“. Und an das Lob knipft sich immer wieder die Bitte an die
Firbitterin, an die ,wahre Mittlerin vor unserm Herrn Jesus Christus®, wie sie
in der athiopischen Liturgie!? heifdt, und wie vor allem Germanus von Konstantino-
pel (T 733; dessen volkische Herkunft unbekannt = Syrer?) zeigt, wenn er ganz
Konstantinopel mit seinem Kaiser und seinem Heer und die ganze Stadt der Kénigin
von allem, der der erste Platz gebiihrt, weiht und sie bittet14:  Streck Deine hilf-
reiche Hand der ganzen Welt entgegen!“ Von hier kam wohl dieser Marientitel in
das erste offizielle kirchliche Dokument, nimlich das Dekret des 7. Allgemeinen Kon-
zils von Nizda (787)1%, wo die Verehrung des Bildes ,unserer unversehrten Herrin,
der heiligen Gottesgebérerin“ ausdriicklich empfohlen wird. Die griechische Kirche
scheint diesen Titel von den Syrern gelernt zu haben, und in der Westkirche findet
sich bis zur Germanenzeit der Titel nur, wo 6stlicher Einflul vorliegtts.

Ein neuver Strom entsteht im germanischen Mittelalter, wohl kaum aus dem Osten

10 PL 97, 1079 (Gruyter 80).

11 PL. 96, 719; ganz dhnlich Ps-Athanasius, der dafiir Ps 44 zitiert.

12 Ebd. 839.

13 PL 138,916 f (Gruyter 71).

1 PG 98, 303—310 {Gruyter 81).

15 Gruyter 64.

18 Ein ganz inniges Dienstverhdltnis zur Konigin Maria zeigt Ildefons v. Toledo (T 669):
‘O domina mea, dominatrix mea, dominans mihi ... Tu ancilla Domini mei; ideo €go servus
ancillae Domini mei, quia tu domina mea facta es, Mater Domini mei... quam prompte
servus huius dominae effici concupisco, ut sim devotus servus filii generati, servitutem
fideliter oppeto genitricis . .. sic transit honor in regem qui defertur in famulatum reginae —
O meine Herrin, meine Herrscherin, iiber mich herrschend ... Du Magd meines Herrn, ich
darum der Diener der Magd meines Herrn, da Du meine Herrin geworden bist, Mutter
meines Herrn ... Wie sehr verlange ich danach, Dein Diener zu werden; um ein ergebener
Diener Deines Sohnes zu werden, wiinsche ich aufrichtig die Dienerschaft seiner Gebirerin . . .
so geht die Ehre, die auf dem Dienst vor der Kénigin liegt, auf den Kénig iiber. (Die Quelle
dieser Marienverehrung ist mir unbekannt.) Vgl. Lumen vitae 8 (1953) 175—183 (Barré).



Salve Maria, Regina Mundi 335

gespeist oder wenigstens in der eigenen Kraft und Frommigkeitsgestalt gewachsen.
Da rithmt schon Alkuin (1 804)!7 Maria als die Konigin des Himmelsgewdlbes (re-
gina poli) oder als Konigin unseres Heils (nostrae regina salutis). Ambrosius Aut-
pertus (Pseudoaugustinus T 778)!8 preist Maria, die iber die Engel erhoben mit
Christus herrscht, als Konigin des Himmels und Herrin der Engel (regina coelorum
und domina angelorum). Paschasius Radbertus (Pseudohieronymus T 860)!® grisfit sie
als Konigin der Welt (regina mundi). Mafigeblich aber wird dann das 11. und 12.
Jahrhundert. Petrus Damiani (T 1072)20 preist wieder die regina mundi, und vor ihm
schon hat Hermannus Contractus (1 1054)2! seine zwei Hymnen gedichtet, die im
Beten der folgenden Zeit so einflufireich werden sollten, sein ,Salve Regina, Mater
misericordiae“ und sein ,Alma Redemptoris Mater” mit den Titeln ,Stella maris®
und ,Porta coeli“. In diese Zeit etwa gehdren auch noch die weiterwirkenden Hym-
nen?? ,Ave regina coelorum, ave domina angelorum“ und der Hymnus ,Regina
coeli laetare, alleluja“. Anselm von Canterbury (¥ 1109) und sein grofler Schiiler
Fadmer (t 1124) entnehmen dem ersten Vers des Salve Regina ihren immer wieder
gebrauchten Regina-Mater-Titel fiir Maria. So sagt Anselm23: ,Herrin, Mutter
(Mater) der Rechtfertigung und der Gerechtfertigten, Mutter (Genetrix) der Ver-
sohnung und der Versohnten, Mutter (Parens) des Heiles und der Geheilten, Do-
mina Mater!“ Eadmer kann in seinem Traktat dber die ,Empfingnis der seligen
Jungfrau® schreiben24: ,Dich aber einzig und allein, Herrin, machte er zu seiner
Mutter, und damit setzte er Dich zugleich zu des Universums Herrin und Kaiserin
(domina et imperatrix) ein. Der Himmel und der Erde, der Erde und aller Ele-
mente einschlieflich all dessen, was in ihnen ist, Herrin und Kaiserin bist Du! {c. 11)*“.
»Der allmachtige Gott hat sie sich zur Mutter genommen und sie als Mitherrscherin
(secum dominari) iiber alles unter ihm gestellt ... Sie thront iiber den Engeln und
Erzengeln und ordnet zusammen mit ihrem Sohn alles als Konigin {(c. 25) ... Sie
ist des Himmels Konigin (c. 34) ... Was sie bei ihrem Sohn erbittet, wird ihr ge-
wihrt (c. 32)“. Wir denken dabei an das Memorare (vielleicht des hl. Bernhard)2s,
wo diese firbittende Allmacht auch als die unerschépfliche Mutter der Barmherzig-
keit erscheint, die keiner vergeblich anfleht. St. Bernhard (1 1153) ist es, der die
Regina virginum?® preist. Bonaventura (1 1274) endlich vollendet, was Anselm vor
allem erarbeitet hat: Maria wird unsere Herrin genannt, ,absolute®, ebenso wie
Christus ,absolute“ unser Herr ist2?. Thre Herrschaft wird eine Schutzherrschaft,
eine solche der Majestdt und der Allmacht (dominium praesidentiae . . . maiestatis

17 PL 101, 749, 771 (Gruyter 85).

18 P1. 39,2130 f (Gruyter 99).

19 PL, 30, 126 (ebd.)

20 PL, 145, 934.

21 T, ThK IV (1932) 982 1.

22 0. Hellinghaus, Hundert lateinische Marienhymnen, M.-Gladbach 1921, 248, 292."

23 PL 98, 952-—58 (Gruyter 86 f.). .

2 Vgl. Edition von Thursion und Slater, Freiburg (Herder) 1904 und die deutsche Uber-
setzung von C. Feckes, Paderborn 1954.

25 Bernhard schreibt in seiner 1. Predigt zu Weihnachten: nihil nos Deus habere voluit,
quod per Mariae manus non transiret (Gott wollte, dafl wir nichts hitten, was nicht durch
Mariens Hinde gegangen wire).

26 Ambrosius hat als erster Maria als das Vorbild und den Anfang der duristl. Jungfrau-
lichkeit herausgestellt: de virginibus 1T 2, 15; 2, 6.

27 Op. Omn. IX 705.

.



336 Johann Auer

et omnipotentiae) iiber alles Geschaffene genannt?8, und als letzter Grund wird an-
gegeben die Parallele Jesus-Maria mit Adam-Eva: die Stammeltern als Verderber
(peremptores) des Menschengeschlechtes, Jesus und seine Mutter als Wiederher-
steller (reparatores) des Menschengeschlechtes. Konrad von Sachsen?? (T 1297) bringt
den Vergleich Mariens mit der Kdnigin Esther (Est 15, 7) und Hugo von Straflburg
(f 1861) dichtet sein Lied: ,Ave mundi domina®“3®, Tauler das ,Ave, gloriosa,
Migede Kuniginne, schone Himmelrose, Menschen Loserinne, der Engel Kaise-
rinhe“31. Die groflen Mariologen der Folgezeit Bernardin von Siena (1 1444), Lan-
rentius von Brindisi (T 1619), Canisius (T 1596), der die lauretanische Litanei, die
vielleicht ein Jahrhundert vor ihm entstanden ist, und die neben den Mutter- und
Jungfrau-Titeln vor allem die ganze Reihe der Konigin-Anrufungen bringt, ein-
gefithrt und verbreitet hat, Suarez (t 1617), Grignion von Montfort (T 1716) mit
seiner , Vollkommenen Hingabe an Maria“ und Alfons von Liguori (1 1787) wett-
eifern, jeder in seiner Art, die Tiefe des Geheimnisses, das diesem Ehrentitel der
Gottesmutter zugrunde liegt, weiter zu begriinden, auszulegen und auszuschépfen.
Immer bleibt, so scheint mir bei allen Traktaten iiber dieses Thema, bis zu den neuen
Darstellungen von Tromps2, Gommenginger3s3, Strater3 und Roschini3s, deutlich zu
werden, der tragende Grund die fromme Verehrung der domina-mater oder wie
bei Koster?® und Deussen3? der ,Neuen Eva“. Vor allem die papstlichen Rundschrei-
ben seit Papst Leo XII1.38 und die liturgischen Texte, die uns der gegenwartige
Papst geschenkt3?, sind voll dieses Marianischen Ehrentitels ,Regina mundi“, Frei-
lich, katholische Frommigkeit und Verchrung Mariens mufl immer, auch wenn sie
nicht aus dem Kampf gegen Irrlehren, wie der Muttergottes-Titel, und nicht aus den
theologischen Schlissen daraus, wie das Dogma von der Immakulata, wachst, im
Gesamtbild des katholischen Glaubens und seiner Wahrheiten stehen. So miissen
auch wir uns nach diesem kurzen geschichtlichen Uberblick endlich fragen: was ist
der Sinn dieses Titels, wo liegen die theologischen Griinde fiir diesen Marientitel
und fiir die ihm entsprechende Verehrung, Huldigung und Weihe an Maria?

3. Sinn und Grund des Maria-Konigin-Titels

Zunichst sei einmal festgestellt und festgehalten, daf} allein das ununterbrochene
Gebet der Kirche in den zahlreichen Hymnen zu Maria, der Konigin des Himmels
und der Erde, weiterklingend nicht nur im Breviergebet, sondern vor allem auch im
Kirchenlied und in der lauretanischen Litanei, eindeutiger und giiltiger Beweis
sind, daf mit diesem Titel legitimes, wesenhaftes, echtes Glaubensgut Ausdruck ge-

28 Sent. Com. 111 d. 9a 1q. 3.
9 Gruyter 90 f.
¢ Hellinghaus (vgl. oben Anm. 22) 84.
31 In Gottes und Mariens Minne, Insel-Biicherei 81, S. 51.
32 ZAM 13 (1938) 47—58: Marias Konigtum.
33 Unsere Konigin, Paderborn 1931.
3¢ Kath. Marienkunde 11 (1948) 314—349.
. 35 Rgfyauté de Marie, in: Maria, Etudes sur la Sainte Vierge; ed. Du Manoir (Paris 1949)
. 603 ftf.
36 Magd des Herrn, Limburg 1947; Unus Mediator, Limburg 1950.
37 Das Geheimnis der Liebe im Weltenplan, Miinchen (Tyrolia) 1954.
38 Gruyter 59 f.
3 Vgl. Homilie des hl. Canisius und Petrus Damiani im neuen Formular zum 15. und 18.
August, Gebet zum Marianischen Jahr.

[TEEYY



Salve Maria, Regina Mundi 3387

funden hat. Das Gebet wird damit nicht etwa nachtriglich als ein Beweis fiir eine
Glaubenswahrheit angefiihrt; es wird vielmehr nur in sich verstanden als sichtbarer
Ausdruck des lebendigen Glaubens der Kirche, fiir den die theologische Begriindung
selbst nur eine innere Erhellung und Klarung, nicht aber begriindende Ursache sein
kann#®, — Neben dieser Tatsache bleibt aber auch die andere bestehen: daft gerade
in Glaubenssachen der denkende Verstand nicht nur fiur die Klarung, sondern auch
entscheidend fiir die Vertiefung des Glaubens eine hohe Bedeutung hat. Das dog-
matische Marienbild enthilt Schichten, die vielleicht nicht jedem Frommen und
Glaubigen in gleicher Weise zuginglich sind, die aber in sich eine echte Vertiefung
und Bereicherung, ja Verwesentlichung bedeuten, wenn sie in Verbindung bleiben
mit der unmittelbaren und gelebten vortheologischen Frommigkeit, wenn sie sich
nicht verselbstindigen zu rationalen Gebilden, die als solche nicht nur nicht fromm
sind, sondern auch echte Frommigkeit gefidhrden konnen in dem Mafe, als sie zu
kritisch auflosendem Denken fithren dort, wo es um einen in seinem Reichtum sehr
komplexen, in seinem Wesen und seiner Funktion aber ganz einfachen Vorgang
geht wie in der echten Frommigkeit.

Was ist also Sinn und Grund des Regina-Titels fiir Maria in theologischer Sicht?
Wie wichtig die theologische Klirung und Begriindung gerade dieses Titels ist,
erhellt allein aus der Bedeutung, die die Titel Herr (x0giog) und Reich (Booiheia)
und der Konigstitel fiir Christus (Baoihevg) selbst in der Heiligen Schrift haben.
Zwei Wahrheiten miussen -dabei von Anfang an bedacht, durchgedacht und immer
wieder ausgesprochen werden, und zwar nicht nur um der Aufenstehenden und der
getrennten Briider willen (1 Kor 8,12; R6 14,22!), sondern auch um der Wahrheit
und Echtheit und um der natiirlichen und {ibernatiirlichen Hygiene unserer From-
migkeit willen#, wenn man es so ausdriicken darf. (1) Bei aller absoluten Einmalig-
keit, die Maria in der Heilsgeschichte und in der Menschheitsgeschichte auszeichnet,
bleibt sie ganz Menschenkind; bei aller qualitativ-seinsmafiigen Erhohung itber alle
anderen Geschopfe durch die Gnade bleibt sie doch ontisch-wesenhaft aus sich ohn-
michtiges Geschopf, erhoben bis zur Allmichtigkeit ihrer Firsprache nur durch
Teilhabe aus Gnade, durch gnidiges Besitzen, nicht durch Sein. Deutlich kommt das
zum Ausdruck in der Gegeniiberstellung von (wesenhafter) Unsiindlichkeit Christi
und (faktischer) Stindenlosigkeit Mariens, von (eigenmichtiger) Auferstehung Jesu
und (gnadenhafter) Aufnahme Mariens in den Himmel durch den Dreifaltigen Gott.
Wenn nunmehr Maria-Koénigin dem Christus-Ko6nig zur Seite gestellt wird, wenn
man von einer Weihe an das Herz Mariens wie von einer Weihe an das Heiligste
Herz Jesu spricht2, ist dufierlich dieser Unterschied zwischen Christus, dem Gott-
Menschen, und Maria, dem bloen Menschen, nicht mehr zu erkennen, zumal fiir den
Auflenstehenden, und wir haben darum Anlaf, hier unseren wahren Glauben und
unsere echte christliche Frommigkeit zu erklaren. (2) Dies ist um so widchtiger, als das
neuzeitliche Denken immer mehr mit eindeutigen (univoken) Begriffen arbeitet und
das analoge Sprechen des Theologen seinen wahren und klaren Sinn wie seine Be-
rechtigung und seine Grenze verstandlich und ehrlich herausstellen mufl, wenn es

40 Lex orandi-lex credendi. Vgl. Geiselmann Gul 24 (1951) 357 f.

4 Vgl. A. Lang, Echtheit der Religiositdt und Wahrheit der Religion, Tillmann-Festschrift
(Diisseldorf 1950) 246—270.

52 Vgl. GuL 27 (1954) 263.



338 Johann Auer

nicht Anstof8 erregen soll und fiir ihn selbst nicht eine Gefahr fiir die Gesundheit
und Echtheit seiner Frommigkeit entstehen soll.

Was ist also Sinn und Grund des Regina-Titels fiir Maria in theologischer Sicht?
Wir werden gut daran tun, vom Kénigstitel Christi auszugehen, weil von ihm ge-
wif} ein genetischer Zusammenhang zum Konigintitel Mariens fithrt; hatte Christus,
der Sohn Mariens, nicht den Konigstitel, ware fiir Maria, die Mutter des Christus,
gewild auch nie dieser Titel verwendet worden. Worauf kommt es nun fiir den Kénigs-
titel bei Christus®* an? Auch hier kénnen wir das biblische und das dogmatische Bild
unterscheiden. Das dogmatische Christ-Konigsbild, das uns besonders durch das neue
Fest von 1925 nahegeriickt worden ist, geht von der dogmatischen Wahrheit der
Hypostatischen Union aus und erkldrt, dafl der Herrschaftsanspruch des Mittlers
Christus seinen Ursprung in der Tatsache hat, dafl die Person auch der menschlichen
Natur die gottliche ist und dafl sich der Gott-Mensch Christus noch dazu durch die
Erlosungstat und Auferstehung diesen Herrschaftsanspruch in neuer Weise er-
worben hat. — Aus einem anderen Vorstellungsbereich erwichst der biblische
Christ-Kénigs-Titel. Da geht es priméar nicht um die Gottheit Christi: Gott ist im
Neuen Testament ,der Herr® (xigiog), — und ist auch alles Geschaffene seiner
Macht unterworfen, von ihm her und auf ihn hin geordnet im ,Reich Gottes®
(Boowheia Tob deot): er selbst wird doch nie ,Kénig“ genannt, sondern einzig Chri-
stus; denn ,Koénig“ ist der Titel fiir den ,Messias® (Is 40,9; 62,11; Zach 9,9; Ps 118,
25 = Lk 23,2). Freund und Feind nennen darum Christus ,Kénig“, die einen
glaubig verehrend, die anderen ungldubig fragend. Die ganze zeitgeschichtliche Pro-
blematik des Messiastitels geht in diesen Koénigstitel mit ein, und Christus klart ge-
rade an diesem Konigstitel den Glauben seiner Zeitgenossen an ihn selbst: er sagt
von sich, er sei der ,Menschensohn®, dem der Vater das Gericht iibergeben habe (Joh
5,22,27) und der am Ende der Zeiten als Richter wiederkommen werde mit grofier
Macht und Herrlichkeit, wie es vom Propheten Daniel verheiflen sei (Mt 25, 34;
Dan 7, 14). Christus gebraucht den Konigstitel von sich selber nicht, nimmt ihn nur
in der Gerichtsstunde aus der Frage des Pilatus an, um aber in dieser letzten Stunde
nochmals die falsche, politische Vorstellung seiner Zeitgenossen vom Messias-Konig
abzutun: ,ja, ich bin ein Konig . .. aber mein Kénigtum ist nicht von dieser Welt.
Wire mein Kénigtum von dieser Welt, hitten meine Untertanen gekdmpft, daf}
ich nicht den Juden ausgeliefert wiirde. Nun aber ist mein Knigtum nicht von hier*
(Joh 18,361.), es hat eschatologischen Charakter (vgl. 1 Tim6,18—15). Und aus-
driicklich gebraucht Christus gerade im Gegensatz zu dem von den Zeitgenossen
politisch mifldeuteten ,Gottessohn”-Titel fir den Messias den ,Menschensohn®-
Titel des Daniel.

Das Entscheidende des biblischen Christkonigstitels ist also folgendes: (1) Nicht
um eine Seinsbestimmung, sondern um einen Amtstitel geht es primar: Christus, der
eingeborene Sohn des Vaters, ist in erster Linie der Messias, der Heiland und Retter
dessen, was verloren war; (2) wie sehr der ,Menschensohn“, nicht der ,,Gottessohn“
im Vordergrund der Erlésungstat steht, bringt Christus selbst zum Ausdruck, wenn
er immer wieder hervorhebt, dafl es in seinem ganzen Leben nicht um seinen Willen,

43 Vgl. Fr. Jos. Schierse, Christ-Konigsfrommigkeit heute; in der gleichen Nummer dieser
Zeitschrift S. 321 ff.



Salve Maria, Regina Mundi 339

sondern allein um den Willen des Vaters gehe (Joh 4, 34; 5, 30; 6,38; Hebr 10,9)
und daf er als Sohn aus sich nichts za tun vermdge, was er nicht den Vater tun sehe,
was thm nicht der Vater zeige; er iibe keine Macht aus, die ihm nicht der Vater
iibergeben habe (Joh 5,19, 20,22,26; 17,4,6,7); selbst seine Worte seien nicht seine
Worte, sondern die, die ihm der Vater iibergeben habe, der ihn gesandt (Joh 17, 8).
Dieser ganz abhingige ,Menschensohn®, das ist der Konig des Gottesreiches in die-
ser Welt. (3) Darum gibt er auch seinen Jiingern ein ganz neues Maf fiir die wahre
,Grofie im Gottesreich: , Wer unter euch grof sein will, sei euer Diener; und wer
unter euch der erste sein will, sei ener Knecht; so wie auch der Menschensohn nicht
gekommen ist, sich bedienen zu lassen, sondern zu dienen und sein Leben als Lose-
preis hinzugeben fiir die vielen* (Mt 20, 26—28). Mufl ja schon, wer in das Gottes-
reich eintreten will, sein wie ein Kind, lebend aus dem unreflektierten Bewufitsein
der eigenen Abhingigkeit von den Eltern, der Hilfs- und Schutz-bediirftigkeit (Mk
10,14—16; Mt 18,31.). (4) Dieses Abhingigsein vom Vater verlangt freilich am
Ende, ,sein Leben hinzugeben fiir die vielen®, das sich ,zur Opfergabe machen fiir
sie“ (Joh 17,19); so ist es sein , Wille® (Mt 26, 39,42), sein letzter Auftrag, scine
héchste Sendung an den Menschensohn. In der Erfillung dieses Auftrages, in der
Ubernahme dieser Sendung lag die letzte Grofle des Messiastums, die Erfallung
scines Priesteramtes; darin bestand das Lehramt, verbunden mit den Wundern
{Joh 5, 35), und das Hirtenamt des guten Hirten (Lk 15,4; Joh 10, 11); sie alle soll-
ten nur dem einen dienen: der Erkenntnis des Vaters und dessen, den er gesandt hat
(Joh 17,2, 8). Das ist die Grundlage seines messianischen Wesens, dafl er ,gesandt®
ist und diese Sendung frei und ganz bis zur letzten Selbsthingabe erfiillt; fiir die
vielen, als Konig der Barmherzigkeit und der Gnade. Und alle Zeichen dieses Mes-
siaskonigs fir seine Herrschaft in dieser Welt: seine Kirche, sein Evangelium und
seine Sakramente sind Zeichen seiner Gnade im Gottesreich, Gericht nur fiir den, der
nicht Gnade von Gott, sondern Selbstherrlichkeit sucht und diese Zeichen gegen den
gottgegebenen Sinn, den sie im Gottesreich haben, gebrauchen will (: der ifit und
trinkt sich das Gericht: 1 Kor 11,29).

Haben wir nicht dieses Konigtum des Messias in dieser Weltzeit ein wenig ver-
nachlassigt und fast iibersehen, haben wir nicht zu sehr schon auf den verklirten
Herrn geschaut, der in grofler Macht kommen wird zu richten die Lebendigen und
die Toten? Ja, wir wiirden auch das Kénigtum des Richters der Endzeit mifiver-
stehen, wollten wir in ihm nur den ,gottlichen® Richter sehen. Der ,Menschensohn®
wird kommen als Richter, und das Gesetz, nach dem er richten wird, ist der Kénigs-
auftrag, den er auf Erden gegeben, das Gesetz der ,Barmherzigkeit® (Mt 25, 31—46).
Er ist nur der verklarte Konig dieser Weltzeit, -der als Richter der Welt kommen
wird; Gott hat ihn zum Richter bestellt, weil er seine Sendung als Erloser erfiillt
hat. — Dieses biblische, heilsgeschichtliche Kénigtum Christi miissen wir im Auge
behalten, diirfen es nicht ersetzen wollen durch ein irdisches Kénigsbild der dufleren
Madht in unserer ,analogen® Denkweise. Die Analogie hat auch in der Theologic.
erst ihr eigentliches Recht, wo die Offenbarung selber nichts mehr sagt; und fir das
Grundgeheimnis des Christentums, fir ,das Kreuz®, gibt es keine eigentliche Ana-
logie.
 Von diesem heilsgeschichtlichen Christ-Kénigsbild her wollen wir nun auch die



340 Johann Auer

Grundlagen und den Sinn des Maria-Kénigin-Titels suchen. Die beiden Fragen
nach dem Sinn und dem Grund des Regina-Titels lassen sich nicht trennen, soll nicht
blof menschliches Denken an die Stelle der theologischen Uberlegung treten, die aus
der Offenbarung lebt. Das biblische Marienbild, das, was bisher dogmatisch geklart
ist, und die personliche Frommigkeit miissen zusammenwirken, um nun anch den
Koénigin-Titel Mariens theologisch zu begriinden und zu erhelten.

Wir gehen dafiir aus vom Begriff und der Wirklichkeit des ,Reiches Gottes“. In
diesem Reich, das mit dem Kommen Christi seinen Anfang nahm, mufl die Stelle
gefunden werden, wo die ,K6nigin“ ihren Platz hat. Maria kann nur dort Kénigin
sein, wo vom ,Kénig“ die Rede ist, also beim Messiaskénig des Reiches Gottes. Das
bedentet: der Ausgangspunkt fiir den Regina-Titel Mariens muf} ihr Verhiltnis zum
Messias sein. Die Geschichte dieses Titels bestitigt es. Denn sie zeigt, wie eben die
Messiasmutterschaft, die im dogmatischen Denken zur ,Gottesmutterschaft* weiter-
gefiihrt ist, zum Anlafl wird fir die Verehrung Mariens als Kénigin und fiir das
Vertranen zu ihr als Mutter des Konigs. Thre mitterliche Autoritit gegeniiber dem
kéniglichen Sohn und ihre miitterliche Sorge fir alle, die thm untergeben und er-
geben sind, fir alle Christen, begriinden und erkliren ihren Kénigin-Titel. Freilich
diese Begrindung und diese Sinngebung allein ware noch sehr menschlich. Denn wer
sagt uns denn fiberhaupt, dal es im Messiasreich neben dem Kénig noch eine Kéni-
gin geben miisse? Und die Mutter des Konigs ist an sich nicht Kénigin, hat nicht
Macht und Sendung, wie sie dem Kénig von Rechts wegen eignet.

Diese Uberlegungen haben dazu gefithrt, eine dogmatische Erklirung und Be-
griindung fiir den Regina-Titel Mariens zu suchen. Verschiedene Ansétze und Ge-
danken wurden gerade in neuerer Zeit dafiir erwogen. So hat man versucht, in der
Mutter auch die Erbin (E. Hugon), in Maria vor allem die ,Adoptivtochter Gottes*
(Card. A. Lepicier), sie als Konigin-Gemahlin oder als briutliche Kénigin
(A. Deussen)*s zu sehen oder ihr Kéniginnentum gemif den messianischen Amtern
als ein Lehramt, Priesteramt und Hirtenamt (M. de Gruyter)® zu verstehen, —
Suchen wir unseren Gedankengang vom Messiaskonig, wie wir ihn oben gezeichnet,
weiterzufithren, um so das dogmatische Denken, soweit als moglich, auf der recht
verstandenen Offenbarung aufzubauen.

Das, was den Messias-Kénig in der Selbstoffenbarung Jesn ausgezeichnet hat, war
im Grunde der Gedanke des grofien Gottesknechtes, der das Reich Gottes, das
menschliche Siinde gestort hat, wiederherstellen mufl, Als Gottesknecht ist er von
Gott bestellt, berufen und bestimmt, von Anfang an, und sein einziger Wille und
die Grofle seines Lebens ist es, diese gbttliche Sendung und Bestimmung bis zur
letzten Selbsthingabe erfiillt zu haben. Gott hat ithn zum Knecht genommen nnd sich
seiner nicht nur bedient, sondern ihn als Knecht verbraucht, und er, Jesus, hat als der
Messias nicht nur Gott gedient, sondern sich selbst verbraucht und geopfert im Le-
bensopfer am Kreuz. Liflt sich nun zeigen, dafl auch Maria in diesem Gottesreich
neben dem Messias oder mit ihm einen besonderen Auftrag von Gott hat, und dafl

4 Gruyter 141.
4 Vgl. Deussen, der ausdriicklich Kénigin-Mutter und regierende Konigin ablehnt.

Vgl oben Anm. 5. B. Maria est regina sensu proprio et formali. Quia Nova Eva cum
Adamo Novo Doctrix est atque Coredemptrix, ideo et cum illo Regina est: munus habet
ordinandi unius multitudinem societatis perfectae in finem communem (172).



Salve Maria, Regina Mundi 341

auch sie diesen ihren Auftrag einmalig und im Sinne des heilsgeschichtlichen Ge-
setzes des Gottesreiches, wie es der Messias geoffenbart hat, erfiillt hat, so 148t sich
auch bei ihr legitim von einer Kénigin reden: die géttliche Uorsehung und das
menschliche Mitwirken mit dieser Vorsehung und der besondere Sinn der Konigs-
aufgabe im messianischen Reich, so wie ihn Christus uns geoffenbart hat, diese drei
Wabhrheiten zusammen miissen uns die Frage nach Sion und Grund des Regina-
Titels fiir Maria beantworten.

War Ausgangspunkt fiir den Messias-Konigs-Titel die Idee des ,Gottesknechtes,
so mufl darum Ausgangspunkt fiir den Koénigin-Titel Mariens die ,ancilla Domini“
sein. ,Siehe, die Magd des Herrn, mir geschehe nach Deinem Worte“ (Lk 1, 38):
Dies Wort ist eine ,Antwort, die sowohl einen Anruf von Gott wie eine person-
liche Entscheidung in Maria voraussetzt. Das eigentliche Problem dieses Wortes
aber ist hier fir uns: ist dies ein einfach persénliches Wort eines"Menschen, das per-
sonliches Geheimnis und personliche Sache bleibt, oder ist dieses Wort selbst nur
verstandlich im dberpersénlichen Raum des Reiches Gottes und des Messiasreiches?
Diese Frage wird schon allein durch den Erfolg dieses Wortes in der Weltgeschichte
nahegelegt: nach diesem Wort ward Maria ,Messiasmutter® und ihr Kind ist der
» Welterléser®. So erhebt sich die Frage: 143t sich sagen und in welchem Sinne, dafl
Maria ihr Jawort als ancilla Domini ,im Namen der Menschheit“ gesprochen habe,
ja daf sie schliefilich ihren Mutterdienst als ancilla Domini bis hin unter das Krenz
ihres Sohnes ,im Namen der Menschheit® erfiillt habe? Lassen wir die theologischen
Spekulationen zunéchst einmal beiseite und gehen wir von der Heilsgeschichte aus.

Maria ist nicht natirliche Spitze der Menschheit, wie etwa Eva, die Mutter
aller Lebenden, es war. Sie ist auch nicht dbernatiirliche, physische Spitze der
Menschheit, wie es etwa Christus, der Gott-mensch ist. Maria hat auch keinen direk-
ten Auoftrag der Menschheit. Ihr Vorrang ist ganz heilsgeschichtlich, hier aber auch
wirklich und wesenhaft. Folgende zehn heilsgeschichtliche Gedanken mogen das
deutlich machen.

(1) Herr der Heilsgeschichte ist allein Gott und was in dieser Geschichte bedeut-
sam ist, wer Auftrag, Recht und Macht in diesem Welttheater Gottes hat, das be-
stimmt allein Gott. Da Gott die gefallene Welt retten will, will er es durch den
Messias, den Gottmenschen Jesus Christus tun. Fiir diesen Messias wihlt Gott eine
menschliche Mutter, und aus der ganzen Menschheit, von Eva bis zum letzten Mid-
chen, das geboren werden wird auf dieser Erde, hat Gott keinen anderen Menschen
erwihlt und bestimmt, als Maria. Damit hat Maria von Goit her fiir die ganze
Menschheit einen direkien Auftrag. Es ist ein Aunftrag. Der Engel fragt Maria nicht
im Auftrag Gottes, sondern er bringt ihr die Botschaft von dem, was geschehen
wird. Steht schon am Anfang aller menschlich-verdienstlichen Werke bei aller
menschlichen Freiheit die géttliche Gnade, so steht eben am Anfang aller géttlichen
Unternehmungen in der Heilsgeschichte bei aller menschlichen Freiheit Gottes Be-
rufung, Aunftrag und Bestimmung.

(2) Maria gibt ihr Jawort auf den Anruf Gottes und sagt damit ihr Ja nicht etwa
zu einem Kind fiir sich, sondern — das hat sie ans dem Wort des Engels klar ver-
stehen kénnen — zum Messias ihres Volkes, und damit im gottgewollten Sinne zum
Erlsser der ganzen Menschheit und der ganzen Welt.



342 Johann Auer

(8) Dieses Ja-Wort spricht Maria nicht aus einem blof personlichen Bewuftsein:
ihr personliches Bewuftsein ist hier getragen vom Geist ihres Volkes. Als fromme
Jidin lebt sie aus der Messiasvorstellung und Messiaserwartung ihrer Zeit. Wir
diirfen und miissen sogar annehmen, daf sie wegen der Reinheit ihres Herzens und
wegen der besonderen Begnadigung durch Gott das Messiasideal ihres Volkes be-
sonders tief empfindet. Dieser Messiasglaube des jidischen Volkes war aber — bei
aller menschlichen Entstellung — die geschichtlich konkrete Gestalt der Erlosungs-
hoffnung der Menschheit seit der Paradiesessiinde, wie Gott selber sie in seinem aus-
erwihlten Volke gepflegt hatte. Man konnte darum in diesem heilsgeschichtlichen
Sinne von cinem indirekten Aufirag der Menschheit an Maria fiir ihr Ja-Wort
sprechen,

(4) Was nun in Maria geschicht, ihr Mutterwerden, ist Werk des Dreifaltigen
Gottes und zwar in einer einmaligen Weise: jungfrauliche Empfangnis des Sohnes
im Heiligen Geiste aus der Kraft des Allerhéchsten. Fiirwahr, dieses heilsgeschicht-
liche Bild der ,ancilla Domini® weist grundsitzlich in allem {iber dasPrivat-Mensch-
liche hinaus, hinein in das Gottesreich und das Konigreich des Messias, und wenn
man den Kénigstitel, wie bei Christus, nicht vom (gott-menschlichen) Sein, sondern
vom Messiasauftrag und -amt her versteht, wird man nicht leugnen koénnen, daf
hier kéniglicher Aufirag an eine Frau vorliegt: Auftrag, der eben auch diese Frau im
Messiasreiche zu einer kéniglichen Frau macht.

Noch deutlicher wird uns das, wenn wir nun das Verhiltnis der Mutter zum Er-
l6sungswerk ihres Sohnes betrachten, jene Fragen, die um den unbiblischen Titel
der Mit-Erléserin (Co-redemptrix) kreisen. Wir miissen uns damit befassen, weil
Christus als der Erléser (Redemptor) der Messias und damit der Konig ist. Suchen
wir wiederum aus dem heilsgeschichtlichen Zusammenhang zu verstehen, worum es
hier geht. Die dogmatischen Unterscheidungen und Analogien, die hierfir bisher
vorgebracht wurden, scheinen mir die Sache selbst nicht recht zu treffent”. Bauen wir
auf dem weiter, was wir tiber die ,ancilla Domini“ bisher gesagt haben.

(5) Der Messias ist Erloser, so lehrt uns die Schrift, nicht etwa aus seinem Wollen
und Tun allein heraus, sondern weil er dazu gesandt war, weil der Vater wollte, dafl
der Sohn die Erlésung am Kreuz durch sein Lebensopfer bewirke. Wenn Maria an
diesem Opfer Christi Anteil haben soll, kann dieser Anteil gewif nicht nur aus dem
Mutter-Kind-Verhiltnis verstanden werden. Das Stehen der Mutter nnter dem
Kreuz ihres Sohnes mufl vielmehr zugleich von Gott her und auf Gott hin ver-
standen werden. Diirfen wir annehmen, dafl die Weissagung des Simeon: ,Deine
Seele wird ein Schwert durchbohren® (Lk 2,85)% eben doch auf das Leiden ihres
Sohnes, das Erloserleiden des Messias hinweist, so 1laft uns der Weissagungs-
charakter dieser Worte zu dem heilsgeschichtlichen Schlufl kommen: Gott wollte, dafl

47 Die Unterscheidung meritum de condigno bei Christus, de congruo bei Maria, ist von
auBen an dieses Verhiltnis herangetragen. Wenn man Maria aufler einer materialen Mit-
wirkung bei der Erlésung auch ein formale zuspricht, muf man das erst erkliren. Die Er-
Klirung aus der Gegeniiberstellung Adam - Eva: Christus - Maria leidet m. E. aufler an der
Unbestimmtheit dieser Proportion vor allem meist daran, dafl dabei das Wirken Christi in
quasi-monophysitischer Weise eingeengt wird, als ob Christus eine Liidke liefe oder sein
Vorbild nicht geniligen wiirde, weil er nicht menschliche Person ist.

8 Vgl. P. Gallus, Biblica 29 (1948) 220—239.



Salve Maria, Regina Mundi 343

Maria, die Mutter, am Leiden thres Sohnes teilnehme. Die Vorausbestimmung Got-
tes umschlieft darnach nicht nur die Gottesgebirerin, sondern auch die mater dolo-
rosa (wie ja 'die ancilla Domini in der Immakulata schon vorherbestimmt war).
Sonst hitte ja gewil Gott der Mutter des Messias diesen Schmerz der Schmerzens-
mutter ersparen kénnen, wenn es nicht Gottes besonderer Wille gewesen wire, dafl
Maria am Leiden ihres Sohnes teilnehme. Eine natiirliche Aufgabe ist wohl nicht zu
erkennen, warum Maria in dieser Stunde noch am Leben sein muf}; das, was mit
Jesus beim Tode und nach dem Tode geschah (Besorgung des Leichnams), hétte wohl
auch ohne die Mutter genau so geschehen konnen. — Wenn wir also aus dem Wort
des Simeon schlieffen diirfen, dafl es Gottes Wille war, dafl Maria am Leiden ihres
Messias-Sohnes teilnehme, dirfen wir dann nicht auch in Parallele zu den Gedan-
ken iiber die ancilla-Domini annehmen, daf Maria ganz, soweit es eben durch Gott
von ihr verlangt wird, diesen Willen Gottes bejaht und aus ganzem und ungeteil-
tem Herzen erfiillt? Sie wire dann ebenso als mater dolorosa wie einst als mater
virginalis Magd des Herrn. Wenn die Schrift uns zu diesem Gedankengang das
Recht gibt — und sie scheint es mir im heilsgeschichtlichen Verstindnis zu geben —,
ist Maria dann nicht Gefahrtin des Erlosers auch bei seiner Erlésungstat in einma-
liger Weise (durch die Vorausbestimmung Gottes und ihr volles Mitwirken mit Got-
tes Plan)? Worin die Finmaligkeit des Gefdhrtinseins Mariens besteht, mdgen die
folgenden Gedanken noch zeigen.

{(6) Maria ist als Messiasmutter in das Erloserleiden ihres Sohnes hineingestellt,
obwohl sie als ,die Begnadete, mit der der Herr ist, die Gebenedeite unter den
Weibern®, als Immakulata und Intemerata, wie uns die Lehre der Kirche sagt, nichts
fiir sich leiden und nichts fiir sich erbitten mufl, also ganz und ausschlieflich im Werk
thres Sohnes .fiir die vielen” steht. Ja, ihr ganzes schweres Messiasmatterleben von
der Verkiindigungsstunde bis unter das Kreuz, mit den zahlreichen Leidensstationen,
muf so verstanden werden, will man einen Sinn darin suchen, nicht blof} ,mensch-
liches Schicksal“ darin sehen, was dem heilsgeschichtlichen Bild der Messiasmutter
ganz widerspricht.

(7) Dieses Mitleiden der Mutter unter dem Kreuz ist nun auch nicht geniigend er-
fafdt, wenn man es als blofles Mitfiithlen der Mutter mit ihrem Sohne begreift. Der da
leidet, ist der ,Menschensohn®, der sein Leben nach Gottes Plan einzig seiner mensch-
lichen Mutter verdankt (keinen irdischen Vater hat). Die Mutter ist die einzige
Blutsverwandte des Erldsers, der uns mit seinem Blut erlost hat, und als solche steht
sie unter dem Kreuze des Erlésers®.

(8) Noch eine andere, geistig-mystische Wirklichkeit ist hier zu bedenken: Maria
kann als die ,Vorerloste® bereits am absolut einmaligen Kreuzopfer in jener ge-
heimnisvollen, inneren Weise (als Glied des mystischen Leibes Christi, schon ehe
das Erlosungsopfer geschehen ist) Anteil nehmen, wie alle Christen nach ihr nur
noch am MefBopfer als der sakramental-mystischen Reprasentatio des Kreuzesopfers
teilnehmen koénnen, und das noch dazu als Immakulata mmd Blutsverwandte des
Erlosers.

# In der Erlésungslehre scheint mir dieser Gedanke brauchbar, wihrend ich ihn in der
Eucharistielehre trotz der Auflerungen mancher frommer Theologen aus dem Sinn des
cucharistischen Mahles heraus fir vollig unbrauchbar halte.



344 Johann Auer

(9) Alle die genannten Beziehungen, die die Mutter Jesu zum Erlésungsopfer ihres
Sohnes hat, werden schliefilich noch getragen von dem, was uns :das theologische
Verstindnis der ,Gottesmutterschaft” ahnen 1afit: von dem absolut einmaligen Ver-
hiltnis dieses Menschenkindes Maria zum lebendigen, heiligen, dreifaltigen Gott
als Mutter des menschgewordenen Sohnes, als Braut des Heiligen Geistes und nach
der ewigen Gnadenwahl Gottes als Adoptiv-Tochter des Vatersso.

Wenn wir nun diese Gedanken zusammenschauen und sie als einige wesentliche
Striche des heilsgeschichtlichen Bildes der Messiasmutter und der Mutter des Er-
16sers verstehen, dann wird uns erneut klar, daf Maria im Reiche des Messiaskonigs
eine wahre Konigin ist: Konigin durch Gottes ewige Wahl und Vorherbestimmung
und durch vorbehaltlose, liebende Erfiillung des Gottesplanes aus ihrem ganzen
Wesen.

(10) Das Letzte und das Tiefste iiber den Konigin-Titel, die Zusammenfassung,
konnte uns zuteil werden, wenn wir den Gesamtsinn des Messiaskonigs, sein Mitt-
lertum, auch irgendwie bei Maria finden kénnten in dieser heilsgeschichtlichen Sicht.
Darf sie ,Co-mediatrix omnium gratiarum“ (Mit-Mittlerin aller Gnaden) genannt
werden neben ihrem einzigen Mittler-Sohn? Lafit sich dieser ganz unbiblische Titel
doch auch im rechten Verstindnis der Schrift festhalten, dann 146t sich auch wirklich
Maria als die Konigin der Welt begreifen. ,Es gibt nur einen Mittler zwischen
Gott und den Menschen, den Menschen Jesus Christus® (1 Tim 2,5). Dieses Wort
mufl der Ausgangspunkt sein, wenn wir von einer Co-mediatrix reden wollen.

Zahlreich sind die Zeugnisse fiir einen solchen Titel bei den groflen Mariologen.
die wir oben genannt haben. Doch iiberaus schwierig ist noch immer Sinn und Grund
dieses Titels. Ganz gewifl wire es zu wenig, wollte man in Maria nur eine einzig-
artige Fiirsprecherin fiir alle sehen, mag diese Vorstellung, geboren aus der Grofie
des Marienbildes und aus der Frommigkeit des eigenen Herzens, auch vielfach der
Grund fiir diesen Titel gewesen sein. Unbiblisch und auch theologisch nicht tragbar
erscheint mir noch, Maria als Empfangende neben Christus als Schenkendem als die
beiden polaren Triger des Gottesbundes zu fassen (Kdster, Semmelroth, Deussen).
Mir scheint, das heilsgeschichtliche Bild Mariens reicht hochstens zu einer fakti-
schen Austeilerin aller Gnaden, aber picht zu einer seinsmdfligen (notwendigen)
Mittlerin aller Gnaden (Tromp)5t. Wie 148t sich diese Austeilerin aller Gnaden, die
wir Co-mediatrix nennen wollen, nun heilsgeschichtlich verstehen? Der theologisch
beste Sinn dieses Titels kann etwa so wiedergegeben werden: die Austeilerin
aller Gnaden (Co-mediatrix) ist nichts anderes, als die seit der leiblichen Aufnahme
Mariens in den Himmel in ihrer iiberrdumlichen und tiberzeitlichen Verklarung fort-
gesetzte Wirklichkeit und Tatigkeit der Co-redemptrix der Erdenzeit. ,Gottes Gna-
dengaben und Berufungen sind ja unwiderruflich® (Rom 11,29). Wie die Vorerloste
(praeredempta) in einzigartiger Weise am Kreuzesopfer teilnehmen durfte, so nimmt
die Vorverherrlichte (praeglorificata = verkldrt mit Leib und Seele) in einzigartiger
Weise an der Austeilung der Erlosungsgnaden teil. Wie Christus als der Opfer-
priester (Redemptor) an Gottes Thron steht, immer fiir uns Firsprache einlegend
(Hebr 7,24 f.; Rém 8,34; 1 Joh 2,1), so nun auch Maria am Throne Gottes als Co-

8 Vgl. Scheeben-Feckes, Die briutliche Gottesmutter, Essen 1951, 65—83.
51 Vgl. Tromp (siche Anm. 32) 56.



Salve Maria, Regina Mundi 345

redemptrix an der Seite ihres Sohnes, als Co-mediatrix die Gnaden des Dreifaltigen
Gottes uns austeilend. Wahrhaftig Konigin aller Heiligen und Konigin der Welt,
nach Macht und Recht durch Gottes Vorherbestimmung und eigenes Mitwirken in der
Erfilllung des Himmels dazu geworden.

Nun schlieft sich auch der Kreis im Kénigin-Bild Mariens. Nun erfillt sic, was
Christus selbst vom Grofiten, vom Kénig, im Gottesreich verlangt: als Co-redemptrix
in der Erdenzeit und Co-mediatrix in der Ewigkeit ist die ancilla Domini heilsge-
schichtlich im vollendeten Sinne wirklich ,aller Dienerin® geworden, so daf von hier
das Wort Christi allein und im vollen und eigentlichen Sinne gilt: , Wer unter euch
der erste (regina) sein will, soll aller Diener sein! (Mt 10, 48).

Salve Regina! Mater misericordiae! Nun ist Maria Maria geblieben, Menschen-
kind und Geschépf. Doch der Mensch ist nicht nur Dasein und Wesen, Mensch ist
Aufgabe, Berufung und Beruf. Durch Berufung und Erfiillung dieser Berufung ist
Maria wahrhaftig und im cigentlichen Sinne an die Seite ihres Sohnes getreten, die
Kénigin neben den Kénig im messianischen Reich. Nicht wie Eva dem Adam bei-
gegeben, hinzuerschaffen, geeint in Natur und Siinde, sondern dem Messias beige-
geben, in Berufung, Gnade, freiem Dienst und ewiger Belohnung: in der Verherr-
lichung am Throne Gottes neben dem Menschensohn, dem sie Mutter und ancilla
geworden ist, um fiir die ganze Welt Co-redemptrix sein zu kdnnen und so wahr-
haftig fiir immer Regina Mundi zu sein. Salve, mundi regina! Ave, mundi spes,
Maria!52

82 Ap diesen Nachweis der Regalitas Mariae wiren nun die Fragen nach der ~Hyper-
doulia“ und nach der ,Weihe an Maria“ anzukniipfen. Die Ableitung des Reginatitels aus
der Heilsgeschichte hier scheint mir zeigen zu konnen, dafl die Weihe an Maria theologisch
mbglich und aszetisch berechtigt und wertvoll ist, aber nicht etwa notwendig wie die Nach-
folge Christi, sondern freiwillig: hier jedoch nicht etwa so freigestellt, wie Nachfolge eines
bestimmten Heiligen, wie etwa in einer Ordensgenossenschaft die Nachfolge nach dem
Ideal des Stifters, sondern fiir alle Christen als Ideal hingestellt durch Gottes einzigartige
Vorsehung und Mariens einzigartige Gefolgschaft. — Hier tritt freilich auch gleich das ganz
andere Problem auf: wie verhalten sich Pflicht und Freiheit, Gerechtigkeit und Liebe, Norm
und Gewissen, Allgemeinheit und der einzelne zum Wesen des Christlichen selbst.






