
Salve Maria, Regina Mundi 

Von Univ.-Prof. Dr. Johann A u e r , Bonn 

Am ersten November dieses Jahres, am Allerheiligentag des Marianischen Jahres 
1954, wird der Heilige Vater Papst Pius XII. der katholischen Welt das Maria- 
Königin-Fest schenken, vor aller Welt verkünden, daß wir katholische Christen die 
Mutter Christi und Gottesmutter Maria als •Königin der Welt" verehren. Längst 
haben christliche und nichtchristliche Blätter dieses Ereignis angekündigt. Ein Echo 
ist, wenigstens in Deutschen Landen, bisher nicht zu vernehmen: Es schweigen die 
Freunde, es schweigen die Feinde. Man mag dafür gar viele Gründe finden. Die 
Christen sind wenige und sind mitten hineingestellt in eine Welt, die von anderen 
Sorgen bedrängt und gejagt wird, als da sind: Machtfragen, wirtschaftliche Sorgen, 
Kriege und Revolutionen, Streiks und Existenzkampf und über alles Konferenzen 
über Konferenzen, viel Ruhelosigkeit und Lärm. Das eigentlich Christliche ist auch 
in jedem Christen •in dieser Welt in der Bedrängnis" (Jo 16, 33), und in diesem 
Festgedanken geht es gewiß um etwas Christliches, dessen Bedeutung sich erst der 
christlichen Besinnung erschließt, nicht auf den ersten, äußerlichen Blick zu erken- 
nen ist. 

Vielleicht wird sogar mancher gute Christ, dem die Sorge um das Reich Gottes 
eine persönliche Sorge ist, fragen: Ist es eigentlich notwendig, wieder ein neues Fest 
und zwar wieder ein Marienfest? Hat nicht unser katholisches Volk in diesem Ma- 
rianischen Jahr gezeigt, in der Wallfahrtsbewegung, bei der Peregrinatio Mariae, 
daß es großes Vertrauen und herzliche Liebe zur Gottesmutter hat? Wozu dieses 
neue Fest, und noch dazu •Maria-Königin"! Denken wir an das Christ-Königs-Fest 
des hl. Jahres 1925: als im christlichen Europa fast alle Könige gestürzt waren, ge- 
rade in den mehr katholischen Ländern; als die demokratisierte Jugend kein leben- 
diges Bild und keinen präsenten Wertmaßstab für König und Königtum mehr hat- 
te. Dogmatiker und Predigtzeitschriften haben uns •lange" und •tiefe" theologische 
Traktate für das neue Fest vorgelegt, und was hat sich geändert? Das sog. Dritte 
Reich hat unsere Jugendarbeit zerschlagen; und der materialistische Ungeist nagt, 
seit 1945 noch mehr als vorher, am Mark unserer Familien und Ehen. Sind diese 
neuen Feste wirklich wesentlich? Haben wir nicht Wesentlicheres zu verteidigen? 
Warum immer Neues und wer macht das immer? 

Ja, diese Fragen sind ernst und gewiß nicht gleich negativ zu werten; aber sie 
sind doch zunächst auch nicht mehr als ein spontaner Ruf aus dem Erlebnis der Not 
des Alltags heraus und geboren aus dem Bewußtsein, das Vorhandene noch nicht 
ausgewertet, den vorhandenen Stoff noch nicht verdaut zu haben. Doch, so darf man 
wohl sagen, alles, was in der Kirche ist, ist ja nicht für den einzelnen da, sondern 
für die vielen, und es wird nicht nur immer so bleiben, daß der einzelne nie das 
Ganze und alles ganz erfassen und auswerten kann, sondern es wird auch immer 
so bleiben, daß nicht allen dasselbe in gleicher Weise notwendig und brauchbar ist, 
auch im persönlich religiösen Leben. Wir sind eben alle nur Glieder am Leibe des 
Herrn; jedes Glied hat seine besonderen Aufgaben und darum aber auch seine be- 



Salve Maria, Regina Mundi 329 

sonderen Bedürfnisse. Und ist es wirklich so, daß die neuen Feste, etwa des König- 
tums Christi, wenig Bedeutung hatten, weil die Weltereignisse so schnell darüber 
hinweggegangen sind? Sind diese nicht über andere heilsgeschichtliche Ereignisse, 
selbst über den Tod Jesu, noch radikaler hinweggegangen? Man denke an den Un- 
tergang Jerusalems und die Christenverfolgungen durch fast drei Jahrhunderte. 
Wirken nicht die Ereignisse im Reiche Gottes viel innerlicher und darum auch lang- 
samer? Ist nicht das Christkönigsfest gerade gegenüber der demokratischen Welle, 
die alle Rangordnung • auch im Geistigen und Weltanschaulichen • wegzuspülen 
drohte, und gegenüber dem absoluten Staat schon als gelebte und gebetete Idee von 
wahrer Macht und Autorität und Werteordnung sehr wirksam geworden? 

Warum immer Neues und wer macht das nur immer? Vielleicht wird der Wert 
des Neuen noch deutlicher und damit auch der, der es macht, noch spürbarer bei 
einem anderen Ereignis der neueren Zeit: bei der Dogmatisierung der Unfehlbar- 
keit und des Jurisdiktionsprimates 1870. Wie vielen treuen Christen mit mensch- 
lich lauterer Gesinnung war damals die Erklärung •inopportun" erschienen. Ob 
eine spätere Zeit für diese Glaubenserklärung reifer oder opportuner oder über- 
haupt noch fähig gewesen wäre? Und wie entscheidend lebt die Kirche seitdem ge- 
genüber allen Auflösungstendenzen und Angriffen der Welt aus dieser Glaubens- 
überzeugung, wie hat sie ihr innerstes Wesen als übernatürliche Wirklichkeit mitten 
in dieser gefährdeten Welt immer besser und zeitgemäßer zum Ausdruck gebracht. 
Wer macht dieses Neue immer wieder, in der rechten Weise und zur rechten Zeit? 
Wir werden wohl nur sagen können: das ist das Leben der Kirche. Gottes Geist, 
die von Christus eingesetzte Autorität der Kirche, der lebendige Glaube der lebendi- 
gen Glieder dieses mystischen Leibes des Herrn und die Not dieser Welt, sie alle 
wirken zusammen. Wer möchte den Anteil dieser Faktoren im einzelnen an der 
Entfaltung dieses Lebens bestimmen? Gott allein kennt ihn. Gottes Gedanken sind 
nicht immer unsere Gedanken (Is 55, 8), und die Weisheit dieser Welt ist gerade 
hier oft Torheit vor Gott (1 Kor 1, 20). Nicht um das •ob" und das •warum" kann 
es in einer christlichen Überlegung zu diesen neuen Ereignissen, Festen und Lehren 
in der Kirche gehen; aber um das •was" und •wie", um das, was uns das Neue zu 
sagen hat, müssen wir uns sorgen. Vielleicht finden wir bei dieser Überlegung von 
selbst, daß unsere Bedenken wegen des •ob" und •warum" nur aus unserer Un- 
kenntnis der Sache kamen: weil uns das lebendige Werden dieser neuen Wirklich- 
keiten in unserer Kirche zu wenig bekannt und gegenwärtig waren. Suchen 
wir darum einmal kurz das Werden unseres Marienbildes überhaupt und das Wer- 
den des Maria-Königin-Titels etwas zu betrachten, um dann den Glaubensgrund 
und den religiösen Glaubenssinn dieses neuen Titels und Festes näher zu unter- 
suchen. 

1. Unser Marienbild in seinem gläubigen Werden und Sein 

Wenn wir in katholischen Kreisen über unsere Glaubenswahrheiten sprechen, wie 
müssen wir da bei aller Übereinstimmung im ganzen doch oft große Verschieden- 
heiten im einzelnen feststellen, Verschiedenheiten, die uns gerade in unserem per- 
sönlichen religiösen Leben so wichtig erscheinen. Ist es nicht auch im Marienbild so? 
Wie konstituiert sich unser Marienbild? 



330 Johann Auer 

Da steht vor uns das Marienbild der Heiligen Schrift1. Ein schlichtes Menschen- 
kind, ein liebenswürdiges Mädchen, das mit klarem Verstand und reinem Herzen 
über die Dinge des Lebens mit dem Gottesboten spricht; eine tiefe, fromme Jüdin, 
die ganz für das Messiasreich, das sie erwartet, lebt und leben will; eine liebende, 
opferbereite Mutter für ihr Kind in Bethlehem, Ägypten und Nazareth, für ihren 
Sohn im öffentlichen Leben bis unter sein Kreuz. 

Freilich, wie jedes Menschenleben seine Geheimnisse hat, so hat es auch das Ma- 
rienleben, und die Geheimnisse dieses biblischen Marienlebens sind schon von 
eigener und ganz einmaliger Art. Da steht am Anfang die jungfräuliche Empfäng- 
nis, und der heilige Schriftsteller verweist bereits auf das Prophetenwort: •Siehe 
die Jungfrau wird empfangen!" Ist vielleicht Mariens Wort: •Da ich keinen Mann 
erkenne" ein Nachklang dieses Prophetenwortes? Wirkt in diesem jüdischen Mäd- 
chen derselbe Geist, der das Offenbarungswort dem Propheten gegeben? Schenkt er 
dieser Jüdin das Jungfräulichkeitsideal, das das alttestamentliche Bundesvolk noch 
nicht gekannt? Diese Jungfrau betet, mit Worten, wie sie Anna, die Mutter des 
Propheten Samuel gesprochen, da ihr, die als unfruchtbar galt, im hohen Alter ein 
Kind geschenkt ward: Magnificat anima mea dominum. Doch mit einer Kühnheit, 
die Anna noch nicht gekannt, spricht sie, daß alle kommenden Geschlechter sie selig 
preisen werden, und 'die Geschichte des Christentums läßt ihr Wort als Prophetie 
erscheinen. Was der Engel zu Maria sagt, ist ein Kompendium der Messias- 
theologie des Alten Bundes. Nicht so leicht ist ihre Antwort von der •Magd des 
Herrn" zu deuten. Ist sie das schlichte Wort des Gehorsams der gläubigen Jüdin oder 
aber die einmalige Antwort auf den einmaligen Anruf Gottes, ein Wort, dessen 
Größe und Einmaligkeit nur aus der heilsgeschichtlichen Stunde verstanden werden 
kann? Ist Maria alttestamentlicher Mensch, wie etwa Johannes oder die Apostel, 
da sie zu Christus kommen, oder neutestamentlicher Mensch, ehe der Neue Bund 
in der Empfängnis begonnen? Da steht weiter das Wort Mariens an die Diener 
bei der Hochzeit zu Kana: •Was er euch sagt, das tut". Ist es die schlichte Anweisung 
einer Mutter, die zuvor mit ihrem Sohn gesprochen, oder ein Wort, hinter dem ein 
größerer Glaube oder ein höheres Wissen um Person und Macht ihres Sohnes stehen? 
 Doch bei all diesen Geheimnissen bleibt das Leben Mariens im Bericht der 
Schrift doch voll echter Menschlichkeit, voll Zartheit, Güte, Wärme und edler Größe, 
gerade in der Welt von Not und Leid und Bosheit, in der es uns begegnet. 

Neben diesem Bild der Schrift steht noch ein anderes; wir könnten es das dog- 
matische Marienbild2 nennen. Da geht es nicht mehr so sehr um den geschichtlichen 
Menschen Maria, dessen Leben immer wieder in das Geheimnis hineinragt: da geht 
es primär um das Geheimnis dieses Menschen selbst und zwar um das religiöse und 
heilsgeschichtliche Geheimnis, das auch in der Kirche erst nach vier Jahrhunderten 
aufgeschienen ist, als die beiden Urgeheimnisse vom Gott-Menschen Christus und 
vom Drei-Einigen Gott sich für das begriffliche Denken der Christen allmählich er- 
hellt hatten. Am Anfang steht das Geheimnis der Gottesgebärerin (ueotoxog), der 
Gottesmutter ([rf|Tr|Q öEOü), das in der folgenden Theologie immer mehr entfaltet 
wird auf den dreifaltigen Gott hin: Tochter des Vaters, Mutter des Sohnes, Braut 

1 Vgl. P. Sträter, Katholische Marienkunde I (1947), die Artikel von A. Bea und A. Merk 
(23•84); P. Gaechter, Maria im Erdenleben, Innsbruck 1953. 

2 Sträter II (1948), vor allem die Beiträge von C. Feckes (13•179). 



Salve Maria, Regina Mundi 331 

des Heiligen Geistes; ein schauererregendes Geheimnis, wenn man Gott Gott sein 
läßt, und doch nur Enthüllung des biblischen Marienbildes. Wer dieses Geheimnis 
recht bedacht hat, wird innerlich verstehen, wie sich aus diesem Marienbild auf dem 
Hintergrund der Sünden-Heilslehre das Bild der Immakulata entfaltet und vor der 
Eschatologie das Bild der Assumpta erhebt; anfangs noch mit legendären Zügen 
entstellt, dann in Festfeier, Predigt und Theologie immer mehr zur Glaubenswahr- 
heit sich klärend, bis das neunzehnte und zwanzigste Jahrhundert uns die Definition 
dieser Wahrheiten schenkt. Das Auge des Glaubens findet auch in der Schrift Aussa- 
gen für diese Wahrheiten, die das menschliche Auge vor seiner Bewaffnung mit 
diesem Glauben noch nicht erkannt hat und die als geschichtliche Momente in der 
Offenbarung selbst mit Schweigen Übergängen sind. Wenn in diesen Tagen in das 
Marienbild unseres Glaubens das •Regina mundi" eingezeichnet wird • in unserer 
Marienfrömmigkeit war es ja längst geborgen •, haben wir wohl im dogmatischen 
Marienbild den Ausgangspunkt für das Verständnis dieser Lehre zu suchen, wobei 
freilich auch hier die Aufgabe bleibt, die Heilige Schrift auf diesen Titel hin zu befra- 
gen. Vielleicht wird er sich einmal als ein Schlußstein erweisen, der den Ausbau des 
mariologischen Glaubensgewölbes ermöglicht, das wir Menschen mit den von Gott 
gegebenen Steinen zu Gott emporbauen, mit den (wie alle bisher genannten Züge 
im dogmatischen Marienbild) von Anfang an vorhandenen Wahrheiten von einer 
Co-Redemptrix (Mit-Erlöserin) und einer Co-Mediatrix omnium gratiarum (Mit- 
Mittlerin aller Gnaden): ein großes und tiefes Bild, dieses dogmatische Marienbild: 
vom biblischen Marienbild unmittelbar unterschieden, aber zugleich auf dieses bezo- 
gen, wie etwa im natürlichen Bereich Denken und Erfahrung zueinander gehören. 

Zwischen diesen beiden Bildern, so möchte es scheinen, steht in unserer prakti- 
schen Frömmigkeit noch ein drittes Marienbild, das hier erwähnt sein muß, weil es 
von nicht geringerer Bedeutung ist als die beiden genannten und weil es erst zusam- 
men mit den genannten Bildern unser ganzes katholisches Marienbild ausmacht. 
Wir können es vielleicht das Marienbild der persönlichen Frömmigkeit nennen. Es 
ist nicht nur die Quelle der oft allzu menschlichen Legenden, sondern ebenso Trieb- 
feder für die Entfaltung des Mariendogmas. Es führt zwar zu manchen frommen 
Übertreibungen, die als solche aber doch, wenn man so sagen darf, menschliche Hilfs- 
konstruktionen darstellen, um den Inhalt des Glaubensgeheimnisses, der Offen- 
barung, für unser Denken zu erhellen. Zwei Beispiele mögen das zeigen. 

Wenigstens seit Augustin3 ist es üblich geworden, das Wort Mariens •Wie soll 
das geschehen, da ich keinen Mann erkenne" so zu verstehen, als habe Maria schon 
früher ein Jungfräulichkeitsgelübde gemacht, das sie in der Verkündigungsstunde 
nun anmeldet. Für ein solches Gelübde scheint jedoch im Judentum kein Platz zu 
sein; die jüdische Geschichte kennt kein Beispiel dafür; für ein jüdisches Mädchen 
war vielmehr das einzige Ideal die Mutterschaft im Dienste des Volkes, dem der 
Messias verheißen war. Zudem spricht auch die Ehe mit Josef gegen ein bewußt er- 
faßtes und festgehaltenes Jungfräulichkeitsideal vor der Verkündigung. Es paßt 
aber auch nicht zum biblischen noch zum dogmatischen Marienbild, wollte man an- 
nehmen, der Sinn des Mädchens Maria sei in menschlicher Weise auf Ehe und Mut- 
terschaft gerichtet gewesen und erst in der Verkündigung des Engels sei eine Um- 

3 De virg. 4, PL 40, 898. 



332 Johann Auer 

Stellung zum Jungfräulichkeitsideal eingetreten. Uns möchte scheinen, daß in der 
Annahme eines Gelübdes im Marienbild der persönlichen Frömmigkeit etwas, wenn 
auch mit einem ungeeigneten Bild, festgehalten wird, was dogmatisch noch einer 
Klärung bedarf. Vielleicht kann man es einstweilen so formulieren: Der Geist, der 
das Prophetenwort von der •Jungfrau, die empfangen wird (Is 7, 5)" den Prophe- 
ten aussprechen ließ, wirkt in der Immakulata und der jungfräulichen Messiasmut- 
ter von Anfang an, ohne daß es Maria schon zum vollen Bewußtsein kommt, so daß 
ihr Sinn nicht auf das eheliche Leben ausgerichtet war. Sie fügt sich gehorsam, weil 
sie noch nichts Besseres weiß, in den Willen der Eltern. In der Verkündigungs- 
stunde, da das Neue Testament anhebt, wird unter dem Wirken desselben Geistes 
Maria das Jungfräulichkeitsideal nun bewußt. 

Ähnlich ist es mit der Vorstellung von Glauben und Wissen in diesem Marien- 
bild der persönlichen Frömmigkeit. In der Schrift erscheint Maria primär als die 
Glaubende: selig, die du geglaubt hast (Lk 1,45)4. Freilich, wer von uns sünden- 
geborenen und sündenbelasteten Menschen kann den Glauben der ganz Sünden- 
losen begreifen? Das fromme Marienbild möchte darum gern Maria von Anfang 
an zur •Wissenden" machen, die schon im Stall von Bethlehem ihr eigenes Kind als 
Gottessohn •angebetet" hat. Die Ereignisse um Lk 2, 48 und Mk 3, 26 werden ein- 
fach entsprechend ausgelegt und gedeutet. Wieder wird man sagen müssen: etwas, 
was in Schrift und Dogma noch nicht genügend durchschaubar ist, wird vor einer 
liberalen Vermenschlichung bewahrt, indem es in eine unbiblische Nähe zur Erfül- 
lung und Verklärung gerückt wird. Vielleicht wäre es aber ohne dieses dritte Ma- 
rienbild der persönlichen Frömmigkeit wohl nie zur Lehre der Immakulata und 
Assumpta gekommen. Und wenn man die dogmatischen Erklärungen und Begrün- 
dungen dieser beiden Wahrheiten untersucht, sieht man, wie hier von der mensch- 
lichen Übertreibung der Legende Abstand genommen und die ganz andere Ebene 
des Glaubensgeheimnisses erstiegen wurde. Wozu diese Unterscheidung der drei 
Marienbilder, wird vielleicht jemand fragen? Weil darin, so scheint uns, erst die 
lebendige Ganzheit unseres Marienbildes aufleuchtet, die eben nur möglich ist, wenn 
Offenbarungswort, Dogma und persönliche Frömmigkeit zusammenkommen. Die 
Kirche selbst umfaßt dieses Marienbild in ihrem liturgischen Beten, in welchem sie, 
aufbauend auf den Worten der Schrift, nicht nur die dogmatisch erklärten Wahr- 
heiten feiert, sondern Jahrhunderte, ja mehr als tausend Jahre, Feste begeht (etwa 
Conceptio und Assumptio seit dem 8. Jahrhundert), deren Geheimnisse erst in unse- 
ren Tagen erhellt werden oder noch einer Klärung bedürfen. 

2. Geschichte des Maria-Regina-Titels 

Das alles mußte vorausgeschickt werden, um den rechten Zugang zum Verständnis 
des neuen Festes von der •Regina mundi" zu finden. Das erste, was wir hierfür zu 
bedenken haben, ist: Es handelt sich in diesem Festgedanken primär nicht um einen 
Tatbestand (wie etwa bei der Aufnahme Marien« in den Himmel) und auch nicht 
um eine Wahrheit, die aus der Schrift und aus anderen Glaubenswahrheiten er- 
schlossen werden muß (wie etwa in der Lehre von der Unbefleckten Empfängnis)}, 

4 Jos. Weiger, Maria, die Mutter des Glaubens, Aschaffenburg (Pattloch Verlag); E. Wal- 
ter, Maria, Mutter der Glaubenden, Freiburg i. Br. (Herder Verlag). 



Salve Maria, Regina Mundi 333 

es handelt sich vielmehr um einen Ehrentitel und Machtvorrang, hinter dem sich 
Glaubenswahrheiten verbergen, die teilweise erst geklärt werden müssen, deren 
dogmatische Klärung jedoch nicht Voraussetzung des heilsgeschichtlichen Ehren- 

titels ist. 
Wie steht es um diesen marianischen Ehrentitel in der gläubigen Frömmigkeit 

der Kirche?5 Da ist nun folgendes festzustellen: Wenn wir recht sehen, tritt dieser 
Titel zuerst bei den Syrern auf und zwar hier gleich in dem Sinne, wie er später 
neu und noch mächtiger bei den Germanen seit der Karolingerzeit entfaltet wird. 
Bei den Griechen und Römern scheint er nicht ursprünglich zu sein und findet wenig 
Verbreitung6. Man würde sodann, so scheint es, den Texten nicht gerecht, wollte 
man nicht anerkennen, daß es sich grundlegend dabei um folgendes Ereignis handelt: 
Menschlicher Minnedienst findet auf die höchste aller Frauen, die der Christ in sei- 
nem Glauben erkennt, Anwendung. Darum erscheinen in diesen Quellgebieten des 
Reginatitels für Maria fast gleichzeitig vier Vorstellungen miteinander verbunden, 
die wir in die Worte fassen können: Maria, Du ganz Schöne und ganz Reine! Maria, 
Du ganz mächtige Mutter des Allmächtigen Herrn! Maria, ich will ganz Dein 
Diener sein! Maria, nimm mich ganz in Deinen Schutz hinein! 

Da schreibt als erster Ephrem der Syrer (t 373)7: •Jungfrau, Herrin, Makellose, 
Gottesgebärerin, Du meine herrlichste und huldreichste Herrin: die Du unseren Er- 
löser und Herrn Christus in Deinem Schoß getragen: auf Dich werfe ich all meine 
Hoffnung, auf Dich vertraue ich, die Du über alle Himmlischen erhaben bist. Wende 
nicht ob meiner vielen Verirrungen und Bosheiten Dein Antlitz ab von mir, Deinem 
unwürdigen Diener. Dein ist das Wollen und das Können, die Du in unaussprech- 
licher Weise einen aus der Trias geboren hast... Vereinige mit dem Deinen das, 
was sein (Deines Sohnes) ist, das Kreuz, das Blut, die Wunden, durch die wir geret- 
tet worden sind. Nimm nicht hinweg von mir Deinen Schutz". Maria selbst läßt er 
sprechen8: •An dem Tag, da Gabriel zu mir herniederkam, hat er (der Herr) aus 
der Magd die Herrin gemacht. . . Magd im Tempel (Tempeljungfrau?) bin ich Toch- 
ter des Königs (Gottes?) geworden: Du hast mich dazu gemacht, der Du Sohn des 
Königs bist". In ähnlicher Weise wird in der aus derselben Zeit etwa stammenden 
Jakobsliturgie in der Einleitungslitanei gebetet9: •Wir gedenken unserer ganz hei- 
ligen, makellosen, überaus glorwürdigen und gebenedeiten Königin, der Gottesge- 
bärerin und immerwährenden Jungfrau, des heiligen Johannes usw.. . ., daß wir 
alle durch ihre Bitten und Fürsprachen Barmherzigkeit erlangen". Vor allem, als 
im siebten Jahrhundert das bis ins 5. Jahrhundert zurückgehende älteste Marienfest 
(15. August) den Festcharakter der dormitio und assumptio erhalten hat, bietet sich 

5 Vgl. De Gruyter, De beata Maria Regina, s'Hertogenbosch-Turin 1934, mit einer ein- 
gehenden geschichtlichen und spekulativen Darstellung unseres Themas. 

6 Vielleicht darf man dafür hervorheben, daß das römische Denken vor allem die Maria- 
Virgo entfaltet hat (Ambrosius - Hieronymus - Augustinus; weiterwirkend in der Virgen 
des spanischen Kulturkreises), während die Griechen die Theotokos (Origines, Cyrill v. 
Alexandrien) herausgearbeitet haben. • Beda Venerabilis (f 735) sagt in seinem Lk.- 
Kommentar: Maria autem hebraice Stella Maris, syriace vero Domina vocatur • Maria heißt 
auf hebräisch Meerstern, auf syrisch hingegen Herrin (PL 92,316). Ob damit auch der 
syrische Ursprung des Herrin-Regina-Titels angedeutet ist? 

7 /. Assemani, Op. Graeca III 545, 528•31 (Gruyter 8'8). 
8 Desgl. Op. Syr. II 416. 
» Gruyter 70. 



334 Johann Auer 

Gelegenheit, die Königin am himmlischen Thron des Königs zu verehren. Nicht zu- 
fällig rühmen daher die großen Theologen dieser Zeit, die aus Damaskus (Syrien) 
kamen, Sophronius (t 638), Andreas von Kreta (t 726), Johannes Damaszenus 
(f 749) die Königin. So schreibt z. B. Andreas von Kreta in seiner zweiten Predigt 
zur dormitio B. M. V.10: •Seine Mutter, die immerwährende Jungfrau, aus deren 
Schoß er (Christus), selbst Gott, die Menschengestalt angenommen hat: heute nimmt 
er sie als Königin des Menschengeschlechtes hinweg von dieser Erde... Die Köni- 
gin der christlichen Völkerstämme, die Kirche, heute führt sie die Königin des Men- 
schengeschlechtes, die der König und Herr des Alls, Gott, mit königlichem Prunk in 
das Königreich der Himmel aufnimmt, im Triumph empor und bringt sie als ihr 
schönstes und liebreichstes (Kleinod) zum Geschenk". Und Johannes Damaszenus 
predigt zu diesem Tage11: •Zum himmlischen Königsthron bist Du emporgetragen 
worden, Du Königin, Herrin und Herrscherin und wahrhaftige Gottesgebärerin . .. 
Du also, gütige Herrin, Mutter des gütigen Herrn, schau auf uns, lenke und leite 
nach Deinem Willen unsere Geschicke. Halte nieder den Ansturm unserer bösen 
Begierden, glätte die Wellen und lenke uns zum stillen Hafen des göttlichen Wil- 
lens und beschenke uns mit der kommenden Seligkeit". In einer anderen Homilie 
zu diesem Tag spricht er davon12, daß Maria vom Brautgemach des Grabes zum 
Hochzeitssaal des Himmels emporgestiegen sei, •wo sie mit dem göttlichen Sohn 
offen herrschen wird". Und an das Lob knüpft sich immer wieder die Bitte an die 
Fürbitterin, an die •wahre Mittlerin vor unserm Herrn Jesus Christus", wie sie 
in der äthiopischen Liturgie13 heißt, und wie vor allem Germanus von Konstantino- 
pel (t 733; dessen völkische Herkunft unbekannt = Syrer?) zeigt, wenn er ganz 
Konstantinopel mit seinem Kaiser und seinem Heer und die ganze Stadt der Königin 
von allem, der der erste Platz gebührt, weiht und sie bittet14: •Streck Deine hilf- 
reiche Hand der ganzen Welt entgegen!" Von hier kam wohl dieser Marientitel in 
das erste offizielle kirchliche Dokument, nämlich das Dekret des 7. Allgemeinen Kon- 
zils von Nizäa (787)15, wo die Verehrung des Bildes •unserer unversehrten Herrin, 
der heiligen Gottesgebärerin" ausdrücklich empfohlen wird. Die griechische Kirche 
scheint diesen Titel von den Syrern gelernt zu haben, und in der Westkirche findet 
sich bis zur Germanenzeit der Titel nur, wo östlicher Einfluß vorliegt16. 

Ein neuer Strom entsteht im germanischen Mittelalter, wohl kaum aus dem Osten 

10 PL 97, 1079 (Gruyter 80). 
11 PL 96, 719; ganz ähnlich Ps-Athanasius, der dafür Ps 44 zitiert. 
12 Ebd. 839. 
13 PL 138, 916 f (Gruyter 71). 
14 PG 98, 303•310 (Gruyter 81). 
15 Gruyter 64. 
10 Ein ganz inniges Dienstverhältnis zur Königin Maria zeigt Ildefons v. Toledo (f 669): 

O domina mea, dominatrix mea, dominans mihi .. . Tu ancilla Domini mei; ideo ego servus 
ancillae Domini mei, quia tu domina mea facta es, Mater Domini mei... quam prompte 
servus huius dominae effici concupisco, ut sim devotus servus filii generati, servitutem 
fideliter oppeto genitricis ... sic transit honor in regem qui defertur in famulatum reginae • 
O meine Herrin, meine Herrscherin, über mich herrschend. .. Du Magd meines Herrn, ich 
darum der Diener der Magd meines Herrn, da Du meine Herrin geworden bist, Mutter 
meines Herrn ... Wie sehr verlange ich danach, Dein Diener zu werden; um ein ergebener 
Diener Deines Sohnes zu werden, wünsche ich aufrichtig die Dienerschaft seiner Gebärerin . . . 
so geht die Ehre, die auf dem Dienst vor der Königin liegt, auf den König über. (Die Quelle 
dieser Marienverehrung ist mir unbekannt.) Vgl. Lumen vitae 8 (1953) 175•183 (Barre). 



Salve Maria, Regina Mundi 335 

gespeist oder wenigstens in der eigenen Kraft und Frömmigkeitsgestalt gewachsen. 
Da rühmt schon Alkuin (t 804)17 Maria als die Königin des Himmelsgewölbes (re- 
gina poli) oder als Königin unseres Heils (nostrae regina salutis). Ambrosius Aut- 
pertus (Pseudoaugustinus t 778)18 preist Maria, die über die Engel erhoben mit 
Christus herrscht, als Königin des Himmels und Herrin der Engel (regina coelorum 
und domina angelorum). Paschasius Radbertus (Pseudohieronymus t 860)19 grüßt sie 
als Königin der Welt (regina mundi). Maßgeblich aber wird dann das 11. und 12. 
Jahrhundert. Petrus Damiani (t 1072)20 preist wieder die regina mundi, und vor ihm 
schon hat Hermannus Contractus (f 1054)21 seine zwei Hymnen gedichtet, die im 
Beten der folgenden Zeit so einflußreich werden sollten, sein •Salve Regina, Mater 
misericordiae" und sein •Alma Redemptoris Mater" mit den Titeln •Stella maris" 
und •Porta coeli". In diese Zeit etwa gehören auch noch die weiterwirkenden Hym- 
nen22 •Ave regina coelorum, ave domina angelorum" und der Hymnus •Regina 
coeli laetare, alleluja". Anselm von Canterbury (t 1109) und sein großer Schüler 
Eadmer (t 1124) entnehmen dem ersten Vers des Salve Regina ihren immer wieder 
gebrauchten Regina-Mater-Titel für Maria. So sagt Anselm23: •Herrin, Mutter 
(Mater) der Rechtfertigung und der Gerechtfertigten, Mutter (Genetrix) der Ver- 
söhnung und der Versöhnten, Mutter (Parens). des Heiles und der Geheilten, Do- 
mina Mater!" Eadmer kann in seinem Traktat über die •Empfängnis der seligen 
Jungfrau" schreiben24: •Dich aber einzig und allein, Herrin, machte er zu seiner 
Mutter, und damit setzte er Dich zugleich zu des Universums Herrin und Kaiserin 
(domina et imperatrix) ein. Der Himmel und der Erde, der Erde und aller Ele- 
mente einschließlich all dessen, was in ihnen ist, Herrin und Kaiserin bist Du! (c. 11)". 
•Der allmächtige Gott hat sie sich zur Mutter genommen und sie als Mitherrscherin 
(secum dominari) über alles unter ihm gestellt . .. Sie thront über den Engeln und 
Erzengeln und ordnet zusammen mit ihrem Sohn alles als Königin (c. 25) ... Sie 
ist des Himmels Königin (c. 34) ... Was sie bei ihrem Sohn erbittet, wird ihr ge- 
währt (c. 32)". Wir denken dabei an das Memorare (vielleicht des hl. Bernhard)25, 
wo diese fürbittende Allmacht auch als die unerschöpfliche Mutter der Barmherzig- 
keit erscheint, die keiner vergeblich anfleht. St. Bernhard (t 1153) ist es, der die 
Regina virginum26 preist. Bonaventura (f 1274) endlich vollendet, was Anselm vor 
allem erarbeitet hat: Maria wird unsere Herrin genannt, •absolute", ebenso wie 
Christus •absolute" unser Herr ist27. Ihre Herrschaft wird eine Schutzherrschaft, 
eine solche der Majestät und der Allmacht (dominium praesidentiae .. . maiestatis 

17 PL 101, 749, 771 (Gruyter 85). 
18 PL 39, 2130 f (Gruyter 99). 
19 PL 30, 126 (ebd.) 
20 PL 145, 934. 
21 LThK IV (1932) 982 f. 
22 O. Hellinghaus, Hundert lateinische Marienhymnen, M.-Gladbach 1921, 248, 292. 
23 PL 98, 952•58 (Gruyter 86 f.). 
24 Vgl. Edition von Thurston und Slater, Freiburg (Herder) 1904 und die deutsche Über- 

setzung von C. Feckes, Paderborn 1954. 
25 Bernhard schreibt in seiner 1. Predigt zu Weihnachten: nihil nos Deus habere voluit, 

quod per Mariae manus non transiret (Gott wollte, daß wir nichts hätten, was nicht durch 
Mariens Hände gegangen wäre). 

26 Ambrosius hat als erster Maria als das Vorbild und den Anfang der diristl. Jungfräu- 
lichkeit herausgestellt: de virginibus II 2, 15; 2, 6. 

27 Op. Omn. IX 705. 



336 Johann Auer 

et omnipotentiae) über alles Geschaffene genannt28, und als letzter Grund wird an- 
gegeben die Parallele Jesus-Maria mit Adam-Eva: die Stammeltern als Verderber 
(peremptores) des Menschengeschlechtes, Jesus und seine Mutter als Wiederher- 
steller (reparatores) des Menschengeschlechtes. Konrad von Sachsen29 (t 1297) bringt 
den Vergleich Mariens mit der Königin Esther (Est 15, 7) und Hugo von Straßburg 
(t 1361) dichtet sein Lied: •Ave mundi domina"30, Tauler das •Ave, gloriosa, 
Mägede Kuniginne, schone Himmelrose, Menschen Loserinne, der Engel Kaise- 
rinfte"31. Die großen Mariologen der Folgezeit Bernardin von Siena (t 1444), Lau- 
rentius von Brindisi (t 1619), Canisius (t 1596), der die lauretanische Litanei, die 
vielleicht ein Jahrhundert vor ihm entstanden ist, und die neben den Mutter- und 
Jungfrau-Titeln vor allem die ganze Reihe der Königin-Anrufungen bringt, ein- 
geführt und verbreitet hat, Suarez (t 1617), Grignion von Montfort (f 1716) mit 
seiner •Vollkommenen Hingabe an Maria" und Alfons von Liguori (t 1787) wett- 
eifern, jeder in seiner Art, die Tiefe des Geheimnisses, das diesem Ehrentitel der 
Gottesmutter zugrunde liegt, weiter zu begründen, auszulegen und auszuschöpfen. 
Immer bleibt, so scheint mir bei allen Traktaten über dieses Thema, bis zu den neuen 
Darstellungen von Tromp32, Gommenginger33, Sträter34 und Roschini35, deutlich zu 
werden, der tragende Grund die fromme Verehrung der domina-mater oder wie 
bei Köster36 und Deussen37 der •Neuen Eva". Vor allem die päpstlichen Rundschrei- 
ben seit Papst Leo XIII.38 und die liturgischen Texte, die uns der gegenwärtige 
Papst geschenkt39, sind voll dieses Marianischen Ehrentitels •Regina mundi". Frei- 
lich, katholische Frömmigkeit und Verehrung Mariens muß immer, auch wenn sie 
nicht aus dem Kampf gegen Irrlehren, wie der Muttergottes-Titel, und nicht aus den 
theologischen Schlüssen daraus, wie das Dogma von der Immakulata, wächst, im 
Gesamtbild des katholischen Glaubens und seiner Wahrheiten stehen. So müssen 
auch wir uns nach diesem kurzen geschichtlichen Überblick endlich fragen: was ist 
der Sinn dieses Titels, wo liegen die theologischen Gründe für diesen Marientitel 
und für die ihm entsprechende Verehrung, Huldigung und Weihe an Maria? 

3. Sinn und Grund des Maria-Königin-Titels 

Zunächst sei einmal festgestellt und festgehalten, daß allein das ununterbrochene 
Gebet der Kirche in den zahlreichen Hymnen zu Maria, der Königin des Himmels 
und der Erde, weiterklingend nicht nur im Breviergebet, sondern vor allem auch im 
Kirchenlied und in der lauretanischen Litanei, eindeutiger und gültiger Beweis 
sind, daß mit diesem Titel legitimes, wesenhaftes, echtes Glaubensgut Ausdruck ge- 

28 Sent. Com. III d. 9 a 1 q. 3. 
29 Gruyter 90 f. 
30 Hellinghaus (vgl. oben Anm. 22) 84. 
31 In Gottes und Mariens Minne, Insel-Bücherei 81, S. 51. 
32 ZAM 13 (1938) 47•58: Marias Königtum. 
33 Unsere Königin, Paderborn 1931. 
34 Kath. Marienkunde II (1948) 314•349. 
35 Royaute de Marie, in: Maria, Etudes sur la Sainte Vierge; ed. Du Manoir (Paris 1949) 

I. 603 ff. 
36 Magd des Herrn, Limburg 1947; Unus Mediator, Limburg 1950. 
37 Das Geheimnis der Liebe im Weltenplan, München (Tyrolia) 1954. 
38 Gruyter 59 f. 
39 Vgl. Homilie des hl. Canisius und Petrus Damiani im neuen Formular zum 15. und 18. 

August, Gebet zum Marianischen Jahr. 



Salve Maria, Regina Mundi 337 

funden hat. Das Gebet wird damit nicht etwa nachträglich als ein Beweis für eine 
Glaubenswahrheit angeführt; es wird vielmehr nur in sich verstanden als sichtbarer 
Ausdruck des lebendigen Glaubens der Kirche, für den die theologische Begründung 
selbst nur eine innere Erhellung und Klärung, nicht aber begründende Ursache sein 
kann40. • Neben dieser Tatsache bleibt aber auch die andere bestehen: daß gerade 
in Glaubenssachen der denkende Verstand nicht nur für die Klärung, sondern auch 
entscheidend für die Vertiefung des Glaubens eine hohe Bedeutung hat. Das dog- 
matische Marienbild enthält Schichten, die vielleicht nicht jedem Frommen und 
Gläubigen in gleicher Weise zugänglich sind, die aber in sich eine echte Vertiefung 
und Bereicherung, ja Verwesentlichung bedeuten, wenn sie in Verbindung bleiben 
mit der unmittelbaren und gelebten vortheologischen Frömmigkeit, wenn sie sich 
nicht verselbständigen zu rationalen Gebilden, die als solche nicht nur nicht fromm 
sind, sondern auch echte Frömmigkeit gefährden können in dem Maße, als sie zu 
kritisch auflösendem Denken führen dort, wo es um einen in seinem Reichtum sehr 
komplexen, in seinem Wesen und seiner Funktion aber ganz einfachen Vorgang 
geht wie in der echten Frömmigkeit. 

Was ist also Sinn und Grund des Regina-Titels für Maria in theologischer Sicht? 
Wie wichtig die theologische Klärung und Begründung gerade dieses Titels ist, 
erhellt allein aus der Bedeutung, die die Titel Herr (xiioio*;) und Reich (ßaaiXeia) 
und der Königstitel für Christus (ßaadeiic;) selbst in der Heiligen Schrift haben. 
Zwei Wahrheiten müssen dabei von Anfang an bedacht, durchgedacht und immer 
wieder ausgesprochen werden, und zwar nicht nur um der Außenstehenden und der 
getrennten Brüder willen (1 Kor 8,12; Rö 14,22!), sondern auch um der Wahrheit 
und Echtheit und um der natürlichen und übernatürlichen Hygiene unserer Fröm- 
migkeit willen41, wenn man es so ausdrücken darf. (1) Bei aller absoluten Einmalig- 
keit, die Maria in der Heilsgeschichte und in der Menschheitsgeschichte auszeichnet, 
bleibt sie ganz Menschenkind; bei aller qualitativ-seinsmäßigen Erhöhung über alle 
anderen Geschöpfe durch die Gnade bleibt sie doch ontisch-wesenhaft aus sich ohn- 
mächtiges Geschöpf, erhoben bis zur Allmächtigkeit ihrer Fürsprache nur durch 
Teilhabe aus Gnade, durch gnädiges Besitzen, nicht durch Sein. Deutlich kommt das 
zum Ausdruck in der Gegenüberstellung von (wesenhafter) Unsündlichkeit Christi 
und (faktischer) Sündenlosigkeit Mariens, von (eigenmächtiger) Auferstehung Jesu 
und (gnadenhafter) Aufnahme Mariens in den Himmel durch den Dreifaltigen Gott. 
Wenn nunmehr Maria-Königin dem Christus-König zur Seite gestellt wird, wenn 
man von einer Weihe an das Herz Mariens wie von einer Weihe an das Heiligste 
Herz Jesu spricht42, ist äußerlich dieser Unterschied zwischen Christus, dem Gott- 
Menschen, und Maria, dem bloßen Menschen, nicht mehr zu erkennen, zumal für den 
Außenstehenden, und wir haben darum Anlaß, hier unseren wahren Glauben und 
unsere echte christliche Frömmigkeit zu erklären. (2) Dies ist um so wichtiger, als das 
neuzeitliche Denken immer mehr mit eindeutigen (univoken) Begriffen arbeitet und 
das analoge Sprechen des Theologen seinen wahren und klaren Sinn wie seine Be- 
rechtigung und seine Grenze verständlich und ehrlich herausstellen muß, wenn es 

40 Lex orandi-lex credendi. Vgl. Geiselmann GuL 24 (1951) 357 f. 
41 Vgl. A. Lang, Echtheit der Religiosität und Wahrheit der Religion, Tillmann-Festschrift 

(Düsseldorf 1950) 246•270. 
42 Vgl. GuL 27 (1954) 263. 



338 Johann Auer 

nicht Anstoß erregen soll und für ihn selbst nicht eine Gefahr für die Gesundheit 
und Echtheit seiner Frömmigkeit entstehen soll. 

Was ist also Sinn und Grund des Regina-Titels für Maria in theologischer Sicht? 
Wir werden gut daran tun, vom Königstitel Christi auszugehen, weil von ihm ge- 
wiß ein genetischer Zusammenhang zum Königintitel Mariens führt; hätte Christus, 
der Sohn Mariens, nicht den Königstitel, wäre für Maria, die Mutter des Christus, 
gewiß auch nie dieser Titel verwendet worden. Worauf kommt es nun für den Königs- 
titel bei Christus** an? Auch hier können wir das biblische und das dogmatische Bild 
unterscheiden. Das dogmatische Christ-Königsbild, das uns besonders durch das neue 
Fest von 1925 nahegerückt worden ist, geht von der dogmatischen Wahrheit der 
Hypostatischen Union aus und erklärt, daß der Herrschaftsanspruch des Mittlers 
Christus seinen Ursprung in der Tatsache hat, daß die Person auch 'der menschlichen 
Natur die göttliche ist und daß sich der Gott-Mensch Christus noch dazu durch die 
Erlösungstat und Auferstehung diesen Herrschaftsanspruch in neuer Weise er- 
worben hat. • Aus einem anderen Vorstellungsbereich erwächst der biblische 
Christ-Königs-Titel. Da geht es primär nicht um die Gottheit Christi: Gottjist im 
Neuen Testament •der Herr" (xijQiog), • und ist auch alles Geschaffene seiner 
Macht unterworfen, von ihm her und auf ihn hin geordnet im •Reich Gottes" 
(ßaadeta TOü üEOV): er selbst wird doch nie •König" genannt, sondern einzig Chri- 
stus; denn •König" ist der Titel für den •Messias" (Is 40,9; 62,11; Zach 9,9; Ps 118, 
25 = Lk 23,2). Freund und Feind nennen darum Christus •König", die einen 
gläubig verehrend, die anderen ungläubig fragend. Die ganze zeitgeschichtliche Pro- 
blematik des Messiastitels geht in diesen Königstitel mit ein, und Christus klärt ge- 
rade an diesem Königstitel den Glauben seiner Zeitgenossen an ihn selbst: er sagt 
von sich, er sei der •Menschensohn", dem der Vater das Gericht übergeben habe (Joh 
5, 22,27) und der am Ende der Zeiten als Richter wiederkommen werde mit großer 
Macht und Herrlichkeit, wie es vom Propheten Daniel verheißen sei (Mt 25,34; 
Dan 7,14). Christus gebraucht den Königstitel von sich selber nicht, nimmt ihn nur 
in der Gerichtsstunde aus der Frage des Pilatus an, um aber in dieser letzten Stunde 
nochmals die falsche, politische Vorstellung seiner Zeitgenossen vom Messias-König 
abzutun: •ja, ich bin ein König ... aber mein Königtum ist nicht von dieser Welt. 
Wäre mein Königtum von dieser Welt, hätten meine Untertanen gekämpft, daß 
ich nicht den Juden ausgeliefert würde. Nun aber ist mein Königtum nicht von hier" 
(Joh 18,36 f.), es hat eschatologischen Charakter (vgl. 1 Tim 6,13•15). Und aus- 
drücklich gebraucht Christus gerade im Gegensatz zu dem von den Zeitgenossen 
politisch mißdeuteten •Gottessohn"-Titel für den Messias den •Menschensohn" - 
Titel des Daniel. 

Das Entscheidende des biblischen Christkönigstitels ist also folgendes: (1) Nicht 
um eine Seinsbestimmung, sondern um einen Amtstitel geht es primär: Christus, der 
eingeborene Sohn des Vaters, ist in erster Linie der Messias, der Heiland und Retter 
dessen, was verloren war; (2) wie sehr der •Menschensohn", nicht der •Gottessohn" 
im Vordergrund der Erlösungstat steht, bringt Christus selbst zum Ausdruck, wenn 
er immer wieder hervorhebt, daß es in seinem ganzen Leben nicht um seinen Willen, 

43 Vgl. Fr. Jos. Schierse, Christ-Königsfrömmigkeit heute; in der gleichen Nummer dieser 
Zeitschrift S. 321 ff. 



Salve Maria, Regina Mundi 339 

sondern allein um den Willen des Vaters gehe (Joh4,34; 5,30; 6,38; Hebr 10,9) 
und daß er als Sohn aus sich nichts zu tun vermöge, was er nicht den Vater tun sehe, 
was ihm nicht der Vater zeige; er übe keine Macht aus, die ihm nicht der Vater 
übergeben habe (Joh 5,19, 20,22,26; 17,4,6,7); selbst seine Worte seien nicht seine 
Worte, sondern die, die ihm der Vater übergeben habe, der ihn gesandt (Joh 17, 8). 
Dieser ganz abhängige •Menschensohn", das ist der König des Gottesreiches in die- 
ser Welt. (3) Darum gibt er auch seinen Jüngern ein ganz neues Maß für die wahre 
•Größe" im Gottesreich: •Wer unter euch groß sein will, sei euer Diener; und wer 
unter euch der erste sein will, sei euer Knecht; so wie auch der Menschensohn nicht 
gekommen ist, sich bedienen zu lassen, sondern zu dienen und sein Leben als Löse- 
preis hinzugeben für die vielen" (Mt 20,26•28). Muß ja schon, wer in das Gottes- 
reich eintreten will, sein wie ein Kind, lebend aus dem unreflektierten Bewußtsein 
der eigenen Abhängigkeit von den Eltern, der Hilfs- und Schutz-bedürftigkeit (Mk 
10,14•16; Mt 18,3 f.). (4) Dieses Abhängigsein vom Vater verlangt freilich am 
Ende, •sein Leben hinzugeben für die vielen", das sich •zur Opfergabe machen für 
sie" (Joh 17,19); so ist es sein •Wille" (Mt 26,39,42), sein letzter Auftrag, seine 
höchste Sendung an den Menschensohn. In der Erfüllung dieses Auftrages, in der 
Übernahme dieser Sendung lag die letzte Größe des Messiastums, die Erfüllung 
seines Priesteramtes; darin bestand das Lehramt, verbunden mit den Wundern 
(Joh 5, 35), und das Hirtenamt des guten Hirten (Lk 15,4; Joh 10,11); sie alle soll- 
ten nur dem einen dienen: der Erkenntnis des Vaters und dessen, den er gesandt hat 
(Joh 17,2,3). Das ist die Grundlage seines messianischen Wesens, daß er •gesandt" 
ist und diese Sendung frei und ganz bis zur letzten Selbsthingabe erfüllt; für die 
vielen, als König der Barmherzigkeit und der Gnade. Und alle Zeichen dieses Mes- 
siaskönigs für seine Herrschaft in dieser Welt: seine Kirche, sein Evangelium und 
seine Sakramente sind Zeichen seiner Gnade im Gottesreich, Gericht nur für den, der 
nicht Gnade von Gott, sondern Selbstherrlichkeit sucht und diese Zeichen gegen den 
gottgegebenen Sinn, den sie im Gottesreich haben, gebrauchen will (: der ißt und 
trinkt sich das Gericht: 1 Kor 11,29). 

Haben wir nicht dieses Königtum des Messias in dieser Weltzeit ein wenig ver- 
nachlässigt und fast übersehen, haben wir nicht zu sehr schon auf den verklärten 
Herrn geschaut, der in großer Macht kommen wird zu richten die Lebendigen und 
die Toten? Ja, wir würden auch das Königtum des Richters der Endzeit mißver- 
stehen, wollten wir in ihm nur den •göttlichen" Richter sehen. Der •Menschensohn" 
wird kommen als Richter, und das Gesetz, nach dem er richten wird, ist der Königs- 
auftrag, den er auf Erden gegeben, das Gesetz der •Barmherzigkeit" (Mt 25,31•46). 
Er ist nur der verklärte König dieser Weltzeit, der als Richter der Welt kommen 
wird; Gott hat ihn zum Richter bestellt, weil er seine Sendung als Erlöser erfüllt 
hat. • Dieses biblische, heilsgeschichtliche Königtum Christi müssen wir im Auge 
behalten, dürfen es nicht ersetzen wollen durch ein irdisches Königsbild der äußeren 
Macht in unserer •analogen" Denkweise. Die Analogie hat auch in der Theologie 
erst ihr eigentliches Recht, wo die Offenbarung selber nichts mehr sagt; und für das 
Grundgeheimnis des Christentums, für •das Kreuz", gibt es keine eigentliche Ana- 
logie. 

Von diesem heilsgeschichtlichen Christ-Königsbild her wollen wir nun auch die 



340 Johann Auer 

Grundlagen und den Sinn des Maria-Königin-Titels suchen. Die beiden Fragen 
nach dem Sinn und dem Grund des Regina-Titels lassen sich nicht trennen, soll nicht 
bloß menschliches Denken an die Stelle der theologischen Überlegung treten, die aus 
der Offenbarung lebt. Das biblische Marienbild, das, was bisher dogmatisch geklärt 
ist, und die persönliche Frömmigkeit müssen zusammenwirken, um nun auch den 
Königin-Titel Mariens theologisch zu begründen und zu erhellen. 

Wir gehen dafür aus vom Begriff und der Wirklichkeit des •Reiches Gottes". In 
diesem Reich, das mit dem Kommen Christi seinen Anfang nahm, muß die Stelle 
gefunden werden, wo die •Königin" ihren Platz hat. Maria kann nur dort Königin 
sein, wo vom •König" die Rede ist, also beim Messiaskönig des Reiches Gottes. Das 
bedeutet: der Ausgangspunkt für den Regina-Titel Mariens muß ihr Verhältnis zum 
Messias sein. Die Geschichte dieses Titels bestätigt es. Denn sie zeigt, wie eben die 
Messiasmutterschaft, die im dogmatischen Denken zur •Gottesmutterschaft" weiter- 
geführt ist, zum Anlaß wird für die Verehrung Mariens als Königin und für das 
Vertrauen zu ihr als Mutter des Königs. Ihre mütterliche Autorität gegenüber dem 
königlichen Sohn und ihre mütterliche Sorge für alle, die ihm untergeben und er- 
geben sind, für alle Christen, begründen und erklären ihren Königin-Titel. Freilich 
diese Begründung und diese Sinngebung allein wäre noch sehr menschlich. Denn wer 
sagt uns denn überhaupt, daß es im Messiasreich neben dem König noch eine Köni- 
gin geben müsse? Und die Mutter des Königs ist an sich nicht Königin, hat nicht 
Macht und Sendung, wie sie dem König von Rechts wegen eignet. 

Diese Überlegungen haben dazu geführt, eine dogmatische Erklärung und Be- 
gründung für den Regina-Titel Mariens zu suchen. Verschiedene Ansätze und Ge- 
danken wurden gerade in neuerer Zeit dafür erwogen. So hat man versucht, in der 
Mutter auch die Erbin (E. Hugon), in Maria vor allem die •Adoptivtochter Gottes" 
(Card. A. Lepicier)u, sie als Königin-iGemahlin oder als bräutliche Königin 
(A. Deussen)*5 zu sehen oder ihr Königinnentum gemäß den messianischen Ämtern 
als ein Lehramt, Priesteramt und Hirtenamt (M. de Gruyter)46 zu verstehen. • 
Suchen wir unseren Gedankengang vom Messiaskönig, wie wir ihn oben gezeichnet, 
weiterzuführen, um so das dogmatische Denken, soweit als möglich, auf der recht 
verstandenen Offenbarung aufzubauen. 

Das, was den Messias-König in der Selbstoffenbarung Jesu ausgezeichnet hat, war 
im Grunde der Gedanke des großen Gottesknechtes, der das Reich Gottes, das 
menschliche Sünde gestört hat, wiederherstellen muß. Als Gottesknecht ist er von 
Gott bestellt, berufen und bestimmt, von Anfang an, und sein einziger Wille und 
die Größe seines Lebens ist es, diese göttliche Sendung und Bestimmung bis zur 
letzten Selbsthingabe erfüllt zu haben. Gott hat ihn zum Knecht genommen und sich 
seiner nicht nur bedient, sondern ihn als Knecht verbraucht, und er, Jesus, hat als der 
Messias nicht nur Gott gedient, sondern sich selbst verbraucht und geopfert im Le- 
bensopfer am Kreuz. Läßt sich nun zeigen, daß auch Maria in diesem Gottesreich 
neben dem Messias oder mit ihm einen besonderen Auftrag von Gott hat, und daß 

44 Gruyter 141. 
45 Vgl. Deussen, der ausdrücklich Königin-Mutter und regierende Königin ablehnt. 
46 Vgl. oben Anm. 5. B. Maria est regina sensu proprio et formali. Quia Nova Eva cum 

Adamo Novo Doctrix est atque Coredemptrix, ideo et cum illo Regina est: munus habet 
ordinandi unius multitudinem societatis perfectae in finem communem (172). 



Salve Maria, Regina Mundi 341 

auch sie diesen ihren Auftrag einmalig und im Sinne des heilsgeschichtlichen Ge- 
setzes des Gottesreiches, wie es der Messias geoffenbart hat, erfüllt hat, so läßt sich 
auch bei ihr legitim von einer Königin reden: die göttliche Vorsehung und das 
menschliche Mitwirken mit dieser Vorsehung und der besondere Sinn der Königs- 
aufgabe im messianischen Reich, so wie ihn Christus uns geoffenbart hat, diese drei 
Wahrheiten zusammen müssen uns die Frage nach Sinn und Grund des Regina- 
Titels für Maria beantworten. 

War Ausgangspunkt für den Messias-Königs-Titel die Idee des •Gottesknechtes", 
so muß darum Ausgangspunkt für den Königin-Titel Mariens die •ancilla Domini" 
sein. •Siehe, die Magd des Herrn, mir geschehe nach Deinem Worte" (Lk 1,38): 
Dies Wort ist eine •Antwort", die sowohl einen Anruf von Gott wie eine persön- 
liche Entscheidung in Maria voraussetzt. Das eigentliche Problem dieses Wortes 
aber ist hier für uns: ist dies ein einfach persönliches Wort eines'Menschen, das per- 
sönliches Geheimnis und persönliche Sache bleibt, oder ist dieses Wort selbst nur 
verständlich im überpersönlichen Raum des Reiches Gottes und des Messiasreiches? 
Diese Frage wird schon allein durch den Erfolg dieses Wortes in der Weltgeschichte 
nahegelegt: nach diesem Wort ward Maria •Messiasmutter" und ihr Kind ist der 
•Welterlöser". So erhebt sich die Frage: läßt sich sagen und in welchem Sinne, daß 
Maria ihr Jawort als ancilla Domini •im Namen der Menschheit" gesprochen habe, 
ja daß sie schließlich ihren Mutterdienst als ancilla Domini bis hin unter das Kreuz 
ihres Sohnes •im Namen der Menschheit" erfüllt habe? Lassen wir die theologischen 
Spekulationen zunächst einmal beiseite und gehen wir von der Heilsgeschichte aus. 

Maria ist nicht natürliche Spitze der Menschheit, wie etwa Eva, die Mutter 
aller Lebenden, es war. Sie ist auch nicht übernatürliche, physische Spitze der 
Menschheit, wie es etwa Christus, der Gott-mensch ist. Maria hat auch keinen direk- 
ten Auftrag der Menschheit. Ihr Vorrang ist ganz heilsgeschichtlich, hier aber auch 
wirklich und wesenhaft. Folgende zehn heilsgeschichtliche Gedanken mögen das 
deutlich machen. 

(1) Herr der Heilsgeschichte ist allein Gott und was in dieser Geschichte bedeut- 
sam ist, wer Auftrag, Recht und Macht in diesem Welttheater Gottes hat, das be- 
stimmt allein Gott. Da Gott die gefallene Welt retten will, will er es durch den 
Messias, den Gottmenschen Jesus Christus tun. Für diesen Messias wählt Gott eine 
menschliche Mutter, und aus der ganzen Menschheit, von Eva bis zum letzten Mäd- 
chen, das geboren werden wird auf dieser Erde, hat Gott keinen anderen Menschen 
erwählt und bestimmt, als Maria. Damit hat Maria von Gott her für die ganze 
Menschheit einen direkten Auftrag. Es ist ein Auftrag. Der Engel fragt Maria nicht 
im Auftrag Gottes, sondern er bringt ihr die Botschaft von dem, was geschehen 
wird. Steht schon am Anfang aller menschlich-verdienstlichen Werke bei aller 
menschlichen Freiheit die göttliche Gnade, so steht eben am Anfang aller göttlichen 
Unternehmungen in der Heilsgeschichte bei aller menschlichen Freiheit Gottes Be- 
rufung, Auftrag und Bestimmung. 

(2) Maria gibt ihr Jawort auf den Anruf Gottes und sagt damit ihr Ja nicht etwa 
zu einem Kind für sich, sondern • das hat sie aus dem Wort des Engels klar ver- 
stehen können • zum Messias ihres Volkes, und damit im gottgewollten Sinne zum 
Erlöser der ganzen Menschheit und der ganzen Welt. 



342 Johann Auer 

(3) Dieses Ja-Wort spricht Maria nicht aus einem bloß persönlichen Bewußtsein: 
ihr persönliches Bewußtsein ist hier getragen vom Geist ihres Volkes. Als fromme 
Jüdin lebt sie aus der Messiasvorstellung und Messiaserwartung ihrer Zeit. Wir 
dürfen und müssen sogar annehmen, daß sie wegen der Reinheit ihres Herzens und 
wegen der besonderen Begnadigung durch Gott das Messiasideal ihres Volkes be- 
sonders tief empfindet. Dieser Messiasglaube des jüdischen Volkes war aber • bei 
aller menschlichen Entstellung • die geschichtlich konkrete Gestalt der Erlösungs- 
hoffnung der Menschheit seit der Paradiesessünde, wie Gott selber sie in seinem aus- 
erwählten Volke gepflegt hatte. Man könnte darum in diesem heilsgeschichtlichen 
Sinne von einem indirekten Auftrag der Menschheit an Maria für ihr Ja-Wort 

sprechen. 

(4) Was nun in .Maria geschieht, ihr Mutterwerden, ist Werk des Dreifaltigen 
Gottes und zwar in einer einmaligen Weise: jungfräuliche Empfängnis des Sohnes 
im Heiligen Geiste aus der Kraft des Allerhöchsten. Fürwahr, dieses heilsgeschicht- 
liche Bild der •ancilla Domini" weist grundsätzlich in allem über das Privat-Mensch- 
liche hinaus, hinein in das Gottesreich und das Königreich des Messias, und wenn 
man den Königstitel, wie bei Christus, nicht vom (gott-menschlichen) Sein, sondern 
vom Messiasauftrag und -amt her versteht, wird man nicht leugnen können, daß 
hier königlicher Auftrag an eine Frau vorliegt: Auftrag, der eben auch diese Frau im 
Messiasreiche zu einer königlichen Frau macht. 

Noch deutlicher wird uns das, wenn wir nun das Verhältnis der Mutter zum Er- 
lösungswerk ihres Sohnes betrachten, jene Fragen, die um den unbiblischen Titel 
der Mit-Erlöserin (Co-redemptrix) kreisen. Wir müssen uns damit befassen, weil 
Christus als der Erlöser (Redemptor) der Messias und damit der König ist. Suchen 
wir wiederum aus dem heilsgeschichtlichen Zusammenhang zu verstehen, worum es 
hier geht. Die dogmatischen Unterscheidungen und Analogien, die hierfür bisher 
vorgebracht wurden, scheinen mir die Sache selbst nicht recht zu treffen47. Bauen wir 
auf dem weiter, was wir über die •ancilla Domini" bisher gesagt haben. 

(5) Der Messias ist Erlöser, so lehrt uns die Schrift, nicht etwa aus seinem Wollen 
und Tun allein heraus, sondern weil er dazu gesandt war, weil der Vater wollte, daß 
der Sohn die Erlösung am Kreuz durch sein Lebensopfer bewirke. Wenn Maria an 
diesem Opfer Christi Anteil haben soll, kann dieser Anteil gewiß nicht nur aus dem 
Mutter-Kind-Verhältnis verstanden werden. Das Stehen der Mutter unter dem 
Kreuz ihres Sohnes muß vielmehr zugleich von Gott her und auf Gott hin ver- 
standen werden. Dürfen wir annehmen, daß die Weissagung des Simeon: •Deine 
Seele wird ein Schwert durchbohren" (Lk 2,35)48 eben doch auf das Leiden ihres 
Sohnes, das Erlöserleiden des Messias hinweist, so läßt uns der Weissagungs- 
charakter dieser Worte zu dem heilsgeschichtlichen Schluß kommen: Gott wollte, daß 

47 Die Unterscheidung meritum de condigno bei Christus, de congruo bei Maria, ist von 
außen an dieses Verhältnis herangetragen. Wenn man Maria außer einer materialen Mit- 
wirkung bei der Erlösung auch ein formale zuspricht, muß man das erst erklären. Die Er- 
klärung aus der Gegenüberstellung Adam - Eva: Christus - Maria leidet m. E. außer an der 
Unbestimmtheit dieser Proportion vor allem meist daran, daß dabei das Wirken Christi in 
quasi-monophysitischer Weise eingeengt wird, als ob Christus eine Lücke ließe oder sein 
Vorbild nicht genügen würde, weil er nicht menschliche Person ist. 

48 Vgl. P. Gallus, Biblica 29 (1948) 220•239. 



Salve Maria, Regina Mundi 343 

Maria, die Mutter, am Leiden ihres Sohnes teilnehme. Die Vorausbestimmung Got- 
tes umschließt darnach nicht nur die Gottesgebärerin, sondern auch die mater dolo- 
rosa (wie ja die ancilla Domini in der Immakulata schon vorherbestimmt war). 
Sonst hätte ja gewiß Gott der Mutter des Messias diesen Schmerz der Schmerzens- 
mutter ersparen können, wenn es nicht Gottes besonderer Wille gewesen wäre, daß 
Maria am Leiden ihres Sohnes teilnehme. Eine natürliche Aufgabe ist wohl nicht zu 
erkennen, warum Maria in dieser Stunde noch am Leben sein muß; das, was mit 
Jesus beim Tode und nach dem Tode geschah (Besorgung des Leichnams), hätte wohl 
auch ohne die Mutter genau so geschehen können. • Wenn wir also aus dem Wort 
des Simeon schließen dürfen, daß es Gottes Wille war, daß Maria am Leiden ihres 
Messias-Sohnes teilnehme, dürfen wir dann nicht auch in Parallele zu den Gedan- 
ken über die ancilla-Domini annehmen, daß Maria ganz, soweit es eben durch Gott 
von ihr verlangt wird, diesen Willen Gottes bejaht und aus ganzem und ungeteil- 
tem Herzen erfüllt? Sie wäre dann ebenso als mater dolorosa wie einst als mater 
virginalis Magd des Herrn. Wenn 'die Schrift uns zu diesem Gedankengang das 
Recht gibt • und sie scheint es mir im heilsgeschichtlichen Verständnis zu geben •, 
ist Maria dann nicht Gefährtin des Erlösers auch bei seiner Erlösungstat in einma- 
liger Weise (durch die Vorausbestimmung Gottes und ihr volles Mitwirken mit Got- 
tes Plan)? Worin die Einmaligkeit des Gefährtinseins Mariens besteht, mögen die 
folgenden Gedanken noch zeigen. 

(6) Maria ist als Messiasmutter in das Erlöserleiden ihres Sohnes hineingestellt, 
obwohl sie als •die Begnadete, mit der der Herr ist, die Gebenedeite unter den 
Weibern", als Immakulata und Intemerata, wie uns die Lehre der Kirche sagt, nichts 
für sich leiden und nichts für sich erbitten muß, also ganz und ausschließlich im Werk 
ihres Sohnes •für die vielen" steht. Ja, ihr ganzes schweres Messiasmutterleben von 
der Verkündigungsstunde bis unter das Kreuz, mit den zahlreichen Leidensstationen, 
muß so verstanden werden, will man einen Sinn darin suchen, nicht bloß •mensch- 
liches Schicksal" darin sehen, was dem heilsgeschichtlichen Bild der Messiasmutter 
ganz widerspricht. 

(7) Dieses Mitleiden der Mutter unter dem Kreuz ist nun auch nicht genügend er- 
faßt, wenn man es als bloßes Mitfühlen der Mutter mit ihrem Sohne begreift. Der da 
leidet, ist der •Menschensohn", der sein Leben nach Gottes Plan einzig seiner mensch- 
lichen Mutter verdankt (keinen irdischen Vater hat). Die Mutter ist die einzige 
Blutsverwandte des Erlösers, der uns mit seinem Blut erlöst hat, und als solche steht 
sie unter dem Kreuze des Erlösers49. 

(8) Noch eine andere, geistig-mystische Wirklichkeit ist hier zu bedenken: Maria 
kann als die •Vorerlöste" bereits am absolut einmaligen Kreuzopfer in jener ge- 
heimnisvollen, inneren Weise (als Glied des mystischen Leibes Christi, schon ehe 
das Erlösungsopfer geschehen ist) Anteil nehmen, wie alle Christen nach ihr nur 
noch am Meßopfer als der sakramental-mystischen Repräsentatio des Kreuzesopfers 
teilnehmen können, und das noch dazu als Immakulata und Blutsverwandte des 
Erlösers. 

49 In der Erlösungslehre scheint mir dieser Gedanke brauchbar, während ich ihn in der 
Eucharistielehre trotz der Äußerungen mancher frommer Theologen aus dem Sinn des 
eucharistischen Mahles heraus für völlig unbrauchbar halte. 



344 Johann Auer 

(9) Alle die genannten Beziehungen, die die Mutter Jesu zum Erlösungsopfer ihres 
Sohnes hat, werden schließlich noch getragen von dem, was uns das theologische 
Verständnis der •Gottesmuttersckaft" ahnen läßt: von dem absolut einmaligen Ver- 
hältnis dieses Menschenkindes Maria zum lebendigen, heiligen, dreifaltigen Gort 
als Mutter des menschgewordenen Sohnes, als Braut des Heiligen Geistes und nach 
der ewigen Gnadenwahl Gottes als Adoptiv-Tochter des Vaters50. 

Wenn wir nun diese Gedanken zusammenschauen und sie als einige wesentliche 
Striche des heilsgeschichtlichen Bildes der Messiasmutter und der Mutter des Er- 
lösers verstehen, dann wird uns erneut klar, daß Maria im Reiche des Messiaskönigs 
eine wahre Königin ist: Königin durch Gottes ewige Wahl und Vorherbestimmung 
und durch vorbehaltlose, liebende Erfüllung des Gottesplanes aus ihrem ganzen 
Wesen. 

(10) Das Letzte und das Tiefste über den Königin-Titel, die Zusammenfassung, 
könnte uns zuteil werden, wenn wir den Gesamtsinn des Messiaskönigs, sein Mitt- 
lerem, auch irgendwie bei Maria finden könnten in dieser heilsgeschichtlichen Sicht. 
Darf sie •Co-mediatrix omnium gratiarum" (Mit-Mittlerin aller Gnaden) genannt 
werden neben ihrem einzigen Mittler-Sohn? Läßt sich dieser ganz unbiblische Titel 
doch auch im rechten Verständnis der Schrift festhalten, dann läßt sich auch wirklich 
Maria als die Königin der Welt begreifen. •Es gibt nur einen Mittler zwischen 
Gott und den Menschen, den Menschen Jesus Christus" (1 Tim 2,5). Dieses Wort 
muß der Ausgangspunkt sein, wenn wir von einer Co-mediatrix reden wollen. 

Zahlreich sind die Zeugnisse für einen solchen Titel bei den großen Mariologen., 
die wir oben genannt haben. Doch überaus schwierig ist noch immer Sinn und Grund 
dieses Titels. Ganz gewiß wäre es zu wenig, wollte man in Maria nur eine einzig- 
artige Fürsprecherin für alle sehen, mag diese Vorstellung, geboren aus der Größe 
des Marienbildes und aus der Frömmigkeit des eigenen Herzens, auch vielfach der 
Grund für diesen Titel gewesen sein. Unbiblisch und auch theologisch nicht tragbar 
erscheint mir noch, Maria als Empfangende neben Christus als Schenkendem als die 
beiden polaren Träger des Gottesbundes zu fassen (Küster, Semmelroth, Deussen). 
Mir scheint, das heilsgeschichtliche Bild Mariens reicht höchstens zu einer fakti- 
schen Austeilerin aller Gnaden, aber nicht zu einer seinsmäßigen (notwendigen) 
Mittlerin aller Gnaden (Tromp)51. Wie läßt sich diese Austeilerin aller Gnaden, die 
wir Co-mediatrix nennen wollen, nun heilsgeschichtlich verstehen? Der theologisch 
beste Sinn dieses Titels kann etwa so wiedergegeben werden: die Austeilerin 
aller Gnaden (Co-mediatrix) ist nichts anderes, als die seit der leiblichen Aufnahme 
Mariens in den Himmel in ihrer überräumlichen und überzeitlichen Verklärung fort- 
gesetzte Wirklichkeit und Tätigkeit der Co-redemptrix der Erdenzeit. •Gottes Gna- 
dengaben und Berufungen sind ja unwiderruflich" (Rom 11,29). Wie die Vorerlöste 
(praeredempta) in einzigartiger Weise am Kreuzesopfer teilnehmen durfte, so nimmt 
die Vorverherrlichte (praeglorificata = verklärt mit Leib und Seele) in einzigartiger 
Weise an der Austeilung der Erlösungsgnaden teil. Wie Christus als der Opfer- 
priester (Redemptor) an Gottes Thron steht, immer für uns Fürsprache einlegend 
(Hebr 7,24 f.; Rom 8,34; 1 Joh 2,1), so nun auch Maria am Throne Gottes als Co- 

60 Vgl. Sdieeben-Feckes, Die bräutliche Gottesmutter, Essen 1951, 65•83. 
51 Vgl. Tromp (siehe Anm. 32) 56. 



Salve Maria, Regi?ia Mundi 345 

redemptrix an der Seite ihres Sohnes, als Co-mediatrix die Gnaden des Dreifaltigen 
Gottes uns austeilend. Wahrhaftig Königin aller Heiligen und Königin der Welt, 
nach Macht und Recht durch Gottes Vorherbestimmung und eigenes Mitwirken in der 
Erfüllung des Himmels dazu geworden. 

Nun schließt sich auch der Kreis im Königin-Bild Mariens. Nun erfüllt sie, was 
Christus selbst vom Größten, vom König, im Gottesreich verlangt: als Go-redemptrix 
in der Erdenzeit und Co-mediatrix in der Ewigkeit ist die ancilla Domini heilsge- 
schichtlich im vollendeten Sinne wirklich •aller Dienerin" geworden, so daß von hier 
das Wort Christi allein und im vollen und eigentlichen Sinne gilt: •Wer unter euch 
der erste (regina) sein will, soll aller Diener sein! (Mt 10,43). 

Salve Regina! Mater misericordiae! Nun ist Maria Maria geblieben, Menschen- 
kind und Geschöpf. Doch der Mensch ist nicht nur Dasein und Wesen, Mensch ist 
Aufgabe, Berufung und Beruf. Durch Berufung und Erfüllung dieser Berufung ist 
Maria wahrhaftig und im eigentlichen Sinne an die Seite ihres Sohnes getreten, die 
Königin neben den König im messianischen Reich. Nicht wie Eva dem Adam bei- 
gegeben, hinzuerschaffen, geeint in Natur und Sünde, sondern dem Messias beige- 
geben, in Berufung, Gnade, freiem Dienst und ewiger Belohnung: in der Verherr- 
lichung am Throne Gottes neben dem Menschensohn, dem sie Mutter und ancilla 
geworden ist, um für die ganze Welt Co-redemptrix sein zu können und so wahr- 
haftig für immer Regina Mundi zu sein. Salve, mundi regina! Ave, mundi spes, 

Maria!52 

52 An diesen Nachweis der Regalitas Mariae wären nun die Fragen nach der •Hyper- 
doulia" und nach der •Weihe an Maria" anzuknüpfen. Die Ableitung des Reginatitels aus 
der Heilsgeschichte hier scheint mir zeigen zu können, daß die Weihe an Maria theologisch 
möglich und aszetisch berechtigt und wertvoll ist, aber nicht etwa notwendig wie die Nach- 
folge Christi, sondern freiwillig: hier jedoch nicht etwa so freigestellt, wie Nachfolge eines 
bestimmten Heiligen, wie etwa in einer Ordensgenossenschaft die Nachfolge nach dem 
Ideal des Stifters, sondern für alle Christen als Ideal hingestellt durch Gottes einzigartige 
Vorsehung und Mariens einzigartige Gefolgschaft. • Hier tritt freilich auch gleich das ganz 
andere Problem auf: wie verhalten sich Pflicht und Freiheit, Gerechtigkeit und Liebe, Norm 
und Gewissen, Allgemeinheit und der einzelne zum Wesen des Christlichen selbst. 




