
Eutrapelie, eine vergessene Tugend 

Von Hugo RahnerS. J., Innsbruck 

Haben Sie schon einmal Eutrapelie geübt? Merkwürdige Frage. Die meisten von 
uns haben noch nicht einmal dieses seltsame griechische Wort ,Eutrapelie' gehört, 
und kaum jemand kennt die Tugend, die diesen Namen trägt. Wer sich in der Ge- 
schichte der Ethik und der Moraltheologie ein wenig auskennt, weiß, daß die 
Eutrapelie zum Tugendschatz der nikomachischen Ethik des Aristoteles gehört; dort 
hat Thomas von Aquin von ihr gelesen und seitdem führt die arme Eutrapelie ein 
kümmerliches Dasein in den landläufigen Büchern der Moraltheologie, dürftig ge- 
schmückt mit den immer gleichen Zitaten, die schon der Aquinate gewußt hat, müde 
und eingeschrumpft zu einer tugendlichen Haltung der ausgeglichenen Mitte, die es 
innezuhalten gilt in Bezug auf erholendes Spielen und Scherzen1. 

Versuchen wir einmal, die Tugend zu entstauben. Denn sie hat den milden Glanz 
einer edlen antiken Gemme, die man in den elfenbeingeschmückten Buchdeckel eines 
christlichen Evangeliars eingesetzt hat. Sie ist eine Tugend der in Christo getauften 
Humanität des griechischen Menschen. Darum ist sie nicht antiquiert, und darum 
gehört sie nicht nur in die ewig wiederholten Tugendkataloge der Scholastiker. 
Wenn wir sie liebend betrachten, erhalten wir Antwort auf heimliche und herzbe- 
drängende Fragen nach einer echt gewachsenen Verchristlicbung unseres heutigen 
Daseins, das -mitten in diese Welt hineingestellt ist, in diese böse (und doch so 
schöne) Welt, in diese lärmig lustige (weil meist so todtraurige) Welt, aus der ein 
Christ nicht in eine eingebildete Verklärung hinausflüchten darf. 

Und so erhebt sich die immer neue Frage: darf ein Christ lachen, da er doch von 
seinem Meister hört: •Wehe euch, die ihr lacht, ihr werdet weinen" (Lk 6, 25)? Darf 
ein Christ fröhlich spielen, wo es um die ernste und strenge Entscheidung der Ewig- 
keit geht? Darf er sich der die Sinne entspannenden Erholung hingeben, wo er es 
immer von neuem erfährt, wie eben diese Sinne nach unten ziehen? Alles Fragen, 
die schon die Kirchenväter in feierlichem Ernst gestellt haben, die der Aquinate in 
einer reif verklärten Ausgewogenheit zu beantworten suchte, die mit bitterem Ernst 
zwischen den Jansenisten und der himmlischen Diesseitigkeit des •devoten Huma- 
nismus" ausgetragen wurden. Fragen, die heute ganz neu aufstehen, wo es um das 
schwere Problem vom ,Christen in der Welt' geht, um das Finden der Mitte zwischen 
Weltflucht und Weltliebe, zwischen Nein und Ja zu den fröhlichen, erholenden, ab- 
spannenden Dingen, zwischen Ernst und Spiel, Weinen und Lachen. Die Griechen 
haben noch etwas gewußt und gelebt von diesem Ideal des ,ernstheiteren Menschen'2. 
Die Großen unter den Christen haben es aufgenommen und zu der weisen und schö- 
nen Lehre vom .spielenden Menschen' ausgestaltet3. Das alles haben wir heute weit- 

1 Vgl. Salmanticensis Cursus Theologicus III, Lyon 1679, S. 785 f. • O. Schilling, Lehr- 
buch der Moraltheologie II, München 1928, S. 14; 350. • B. H. Merkelbach, Summa Theolo- 
giae moralis ad mentem D. Thomae II, Paris 1938, S. 980 ff. • H. Noldin, Summa Theolo- 
giae moralis I30, Innsbruck 1952, S. 260. 

2 L. Radermacher, Weinen und Lachen. Studien über antikes Lebensgefühl, Wien 1947. 
3 H. Rahner, Der spielende Mensch (2. Aufl.), Einsiedeln 1952. 



Eutrapelie, eine vergessene Tugend 347 

hin vergessen. Laßt uns darum jetzt für einen stillen Augenblick in die Schule der 
weisen Griechen und Christen gehen, um uns sagen zu lassen, was es sei um die 
Eutrapelie. Was wir bei ahnen lernen, kann uns stark machen und getröstet. 

Wir machen es wie Thomas von Aquin und schlagen zuerst die nikomachische 
Ethik des Aristoteles auf4. Im vierten Buch spricht der Stagirite von der ausgegliche- 
nen Mitte, in der jede Tugend schwingt und nur so ihre reife Echtheit behält. Dies 
nun auch im Verhältnis zu Scherz und Spiel als Betätigungen, die für die Gestaltung 
eines humanen Lebens ebenso notwendig sind wie Ernst und mühsames Arbeiten. 
•Da es im Leben auch eine Erholung gibt und bei dieser eine mit heiterem Scherz 
verbundene Unterhaltung, so muß es wohl auch hierin eine angemessene Art der 
Beziehungen geben ... die darin die Mitte findet zwischen einem Zuviel und einem 
Zuwenig." Diese Mitte findet Aristoteles verwirklicht in dem Menschen, den man 
,eutrapelos' nennen kann • übersetzen wir dieses Wort zunächst einmal mit 
,schönwendig'; es wird sich sofort zeigen, wie das gemeint ist. Dieser Mensch steht 
nun zwischen zwei Extremen, deren Bezeichnung für die Herkunft der aristotelischen 
Ethik aus der kultischen und zugleich städtisch-politischen Sphäre höchst bezeich- 
nend ist und die Thomas von Aquin dann übernommen hat. Das eine Extrem ist 
der Mensch, den man einen ,bomolochos' nannte: das waren jene armen Teufel, die 
sich um die Opferaltäre herumtrieben, um irgend einen Happen des Fleisches zu 
erwischen oder zu erbetteln; im erweiterten Sinn Menschen, die um eines fetten 
Mahles willen allerhand Spaße vortrugen und es zufrieden waren, daß man mit 
ihnen billigen Spott trieb. Also Possenreißer um jeden Preis. Ihnen steht als anderes 
Extrem der ,agroikos' gegenüber, der .bäuerische' Mensch, auf dessen grobe Steif- 
heit der ,asteios', der Mann der feinen athenischen Stadtkultur, verächtlich herab- 
schaut. Und so sagt denn Aristoteles: •Diejenigen nun, die im Scherzen zuviel tun, 
erweisen sich als Possenreißer und lästige Menschen, indem sie schlechterdings dar- 
auf aus sind, Spaß zu machen, und sich mehr Mühe geben, Lachen hervorzurufen als 
etwas Anständiges zu sagen und die aufgezogene Person nicht zu verletzen. Diejeni- 
gen aber, die selbst niemals scherzen und denen, die einen Scherz machen, böse sind, 
erscheinen als steif und trocken." Von diesen beiden Extremen hebt sich nun der 
,schönwendige' Mensch ab: •Diejenigen aber, die angemessen zu scherzen wissen, 
heißen •eutrapeloi', das heißt artig gewandt, da sie sich-wohl zu wenden wissen. 
Denn solche Scherze sind gleichsam Bewegungen des Charakters des inneren Men- 
schen, und wie man die Körper nach ihren Bewegungen beurteilt, so auch des Men- 
schen sittliche Eigenart." Der Philosoph vergleicht dies mit der Entwicklung, die sich 
in der attischen Komödie von der zotenhaften Grobheit der Alten zum feinen Spott 
der Neueren kundgibt. Das Ideal ist der Mensch der Eutrapelie als .Mann der Mitte': 
•Der Possenreißer aber hat eine Schwäche für das Lächerliche, er schont weder sich 
noch andere, wenn er nur die Leute zum Lachen bringen kann, und sagt Dinge, der- 
gleichen ein feiner Mensch nicht sagen, nicht einmal anhören würde. Der steif e Gries- 
gram umgekehrt ist für solchen Verkehr unbrauchbar. Zur Unterhaltung trägt er 
nichts bei und nimmt Anstoß an allem. Und doch scheinen Erholung und heiterer 
Scherz für das Leben notwendig." Diese feingeistige Haltung der Eutrapelie ist mit- 

4 Am bequemsten zugänglich in der deutschen Übertragung von E. Rolfes, Aristoteles, 
Nikomachische Ethik (Philosophische Bibliothek von F. Meiner, Band 5), Leipzig 1933. • 
Unser Text IV, 14 (1128a), S. 86. 



348 Hugo Rahner 

hin die seelische Wendigkeit, mit der ein wahrhaft gebildeteter Mensch sich den 
schönen, heiteren und erholenden Dingen zu•wendet", ohne sich an sie zu verlieren, 
gleichsam die geistige Eleganz der Bewegung, an der sich sein Ernst und sein sitt- 
licher Charakter ablesen lassen. Gegenstand der Eutrapelie ist das Spiel um des Ern- 
stes willen, so wie es Aristoteles in einem unvergeßlichen Kapitel des zehnten Bu- 
ches der nikomachischen Ethik einmal gezeichnet hat: •Glückseligkeit besteht mit- 
hin nicht in den Vergnügungen, nicht im Spiel und im Scherz. Es wäre ja ungereimt, 
wenn unsere Enidbestimmung Spiel wäre und Scherz und wenn die Mühe und das 
Leid eines ganzen Lebens das bloße Spiel zum Ziele hätte. Fast alles begehren wir 
ja als Mittel, ausgenommen das Glückseligsein selbst, das Zweck ist. Nun erscheint 
es doch als töricht und gar zu kindisch, kindischen Spieles wegen zu arbeiten und sich 
anzustrengen; dagegen darf der Spruch des Anacharsis als richtige Maxime gelten: 
.Spielen um zu arbeiten.' Das Spiel ist ja eine Erholung, und der Erholung bedürfen 
wir darum, weil wir nicht in einem fort arbeiten können. Also ist Erholung nicht 
Zweck, weil sie um der Tätigkeit willen da ist"8. 

Dieses etwas exklusiv aristokratische Ideal einer seelischen Feinheit und Bildung, 
das bei Cicero in seinem Werk von den Pflichten eine späte Nachahmung gefunden 
hat, konnte nun zunächst dem Christen nicht eben viel sagen. Wir begegnen darum 
dem Begriff der Eutrapelie, wie ihn Aristoteles ausgebildet hatte, in der ganzen 
Moral und Askese des Urchristentums nicht. Das hat seinen Grund vor allem in der 
Tatsache, daß sich schon in der Sprache der Spätantike der Inhalt, den man beim 
Klang des Wortes .eutrapelia' mitschwingen fühlte, bedeutsam verschoben hat: 
Eutrapelie ist beinahe zur ,Bomolochie' geworden, und einen Menschen als ,eutra- 
pelos' zu bezeichnen, hieß ihn irgendwie verächtlich machen als einen zwar ge- 
wandten, aber doch geschwätzigen Windbeutel. So gibt etwa Martialis einmal einem 
plump ungeschickten Barbier in witziger Kontrastierung den Zunamen Eutrapelus6. 
Verständlich, daß man die Lehre des Aristoteles vergessen hat. Überdies war der 
Christ im Licht der Offenbarung hellsichtiger geworden für die Gefahren der ,Welt', 
die im argen liegt und deren Gott der Teufel ist: wie sollte man da ,weltläufig' wer- 
den wollen? So geht denn das ehemals so vornehme Wort in die Sprache des Neuen 
Testaments ein mit der ganzen Belastung, die ihm die Sprachentwickkuig der Koine 
und die strenge Weltabsage der Urkirche aufgeladen haben. Paulus mahnt seine 
Christen im Epheserbrief, sie sollten meiden: Torengerede (morologia) oder Witze- 
geschwätz (eutrapelia) (Eph 5, 4). Es wird stets eine Frage des sprachlichen Taktes 
sein, wie man an dieser Stelle das Wort eutrapelia übersetzt, aber daß es im ab- 
träglichen Sinn gemeint ist, zeigt schon der Umstand, daß Paulus es mit dem ver- 
bindenden ,oder' gleichsetzt mit dem Torengerede. Genau so hat es später auch 
Hieronymus verstanden7, und die Vulgata gibt es bekanntlich wieder mit ,scurrili- 
tas': das ist eben die Untugend des ,scurra\ der ein Possenreißer und ewig lustiger 
Windbeutel ist. Nein, vom Neuen Testament aus war der Eutrapelie des Aristoteles 

5 X,6 (1176b) S. 221. 
6 Epigramm VII, 83. (Friedländer 1,517). 
7 Comment, in Ep. ad Ephesios III, 5 (PL 26, 520). • Vgl. zur Exegese der paulinischen 

Eutrapelia F. A. von Henle, Der Ephesierbrief des heiligen Paulus, Augsburg 1908, S. 259 f. 
• W. Bauer, Griechisch-deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen Testaments 
(4. Aufl.) Berlin 1952, Sp. 592 f. 



Eutrapelie, eine vergessene Tugend 349 

nicht mehr zu helfen. Ganz im Sinn des Paulais verwendet daher Clemens von Alex- 
andrien, der doch als erster einen fein durchdachten Ausgleich zwischen christ- 
lichem Ernst und weltoffener Heiterkeit zu finden suchte, das Wort nur dort, wo er 
den Christen warnt, bei seinen Symposien •witzelnde (eutrapela) und unpassende 
Worte" zu gebrauchen8. Die Väter der griechischen und lateinischen Urkirche stan- 
den ja immer vor der Aufgabe, den ohnehin wendigen und witzigen Christen der 
spätantiken Großstadtkultur zum Ernst der christlichen Haltung zu erziehen. So ver- 
stehen wir, wenn etwa Ambrosius, übrigens durchaus im Sinne seines Vorbildes 
Cicero, vor den Gefahren einer allzu großen Wendigkeit im Scherzen und Spielen 
warnt, wenngleich zunächst nur an die Adresse seines Klerus, dem er altrömische und 
christliche Strenge beizubringen wünscht: •Selbst bei Plaudereien sind Scherze zu 
meiden, damit sie nicht ein ernsteres Gesprächsthema seiner Würde entkleiden. 
,Wehe euch, die ihr lacht, ihr werdet weinen', warnt der Herr. Und wir wollten 
nach einem Stoff zum Lachen fahnden, um hier zu lachen und 'dort zu weinen? Nicht 
bloß lose, sondern alle Scherze überhaupt, meine ich, sollten vermieden werden, 
außer es wäre ein Vollmaß des Köstlichen und Anmutigen in der Rede nicht un- 
schicklich"9. Man sieht ihn förmlich vor sich, den gestrengen Bischof von Mailand, 
wie er mit jenem episkopalen Ernst, dessen Unnahbarkeit auch der feinnervige Au- 
gustinus empfunden hat, seinem Klerus das eigene Ideal römisch-christlicher Strenge 
vorträgt: •Mahl, Spiel und Scherz entnerven den männlichen Ernst. Hüten wir uns 
darum, daß wir nicht, während wir geistige Abspannung suchen, die ganze Harmo- 
nie, sozusagen den Einklang unseres guten Handels und Wandels zerstören!"10. 
Was hier nur dem Klerus gesagt wurde, predigte aber der ebenso gestrenge Chry- 
sostomrus dem von allen Nerven der großstädtischen Genußsucht gepeitschten Volk 
von Konstantinopel und Antiochien. Man lese dazu die sechste Homilie zur Erklä- 
rung des Matthäusevangeliums, die der Goldmund 390 in Antiochien vorgetragen 
hat. Hier befinden wir uns in eben der ,Welt', mit der wir uns heute auseinander- 
zusetzen haben, in der liederlichen Großstadt mit ihren Lockungen zu Schmaus, Ka- 
barett und spielerisch verkleideter Unzucht. •Diese Welt ist eben kein Theater zum 
Lachen, und nicht dazu sind wir beisammen, um schallendes Gelächter anzuschlagen, 
sondern um über unsere Sünden zu weinen. Aber manche von euch wollen da noch 
sagen: Gott gebe mir lieber, daß ich immer lachen und scherzen kann! Gibt es etwas 
Kindischeres als so zu denken? Nicht Gott gibt uns Gelegenheit zu spielen, sondern 
der Teufel"». 

Ein hartes Wort und ein unvergessenes Wort: bei Thomas kehrt es wieder. Der 
Bußprediger übertreibt notwendig, weil er weiß, daß er nur so den Ausgleich her- 
stellt, da der Mensch immerdar mehr bereit ist, dem angenehmen Hang nach unten 
zu folgen, und mithin nichts der lässigen und verfälschenden Indulgenz mehr aus- 
gesetzt ist als die feingeistige Mitte einer echten Eutrapelie. Das hat ja schon Aristo- 
teles geahnt, wenn er bemerkt, man nenne gemeinhin auch den .bomolochos' einen 
,eutrapelos', also den Possenreißer einen artig wendigen Menschen, weil das Ko- 

8 Paidagogos II, 7, 53, 3 (GCS Clemens I, S. 189, Z. 27). 
9 De offieiis I, 23, 103 (PL 16,54 f.). 
10 De offieiis I, 20, 85 (PL 16, 49 B). 
11 Matthäuskommentar, Homilie 6, 6 (PG 57, 70 D). 



350 Hugo Rahner 

mische ungemein beliebt ist und die meisten Menschen für Scherz und Spott mehr 
als gebührlich eingenommen sind"12. 

Es ist nun in der Geschichte der Verchristlichung dieser griechischen Eutrapelie von 
hohem Interesse zu sehen, wie Thomas von Aquin das ihm vorliegende Material 
aus Aristoteles und den Kirchenvätern zu formen weiß. Zunächst deutet er in seinem 
Kommentar zur nikomachischen Ethik das oben angeführte Kapitel aus dem vierten 
Buch also aus: •Es hat auch das Spielen eine gewisse sittliche Güte in sich, insofern 
es nützlich ist für das humane Leben. Wie es nämlich der Mensch nötig hat, zu Zei- 
ten das körperliche Arbeiten zu lassen und sich auszuruhen, so muß auch die Seele 
des Menschen manchmal sich von der Spannung des Geistes, mit der man ernster 
Dinge gepflogen hat, ausrasten. Und das geschieht durch das Spielen. Darum sagt 
Aristoteles, es diene das Spiel zur Beruhigung im seelischen Druck der Sorgen die- 
ses Lebens und des Umgangs mit den Menschen. Die Menschen nun, die in der 
Lustigkeit des Spiels über das Ziel hinausschießen, nennt er ,bomolochi', das be- 
deutet ,Tempelräuber', so ähnlich wie es die Geier machen, die einen Tempel um- 
kreisen, um die Eingeweide der Opfertiere zu erschnappen: so sind jene Menschen 
stets auf der Lauer, irgend etwas zu erschnappen, das sie ins Lächerliche ziehen kön- 
nen. Solche Menschen sind darum lästig, denn sie sind einzig darauf aus, Gelächter 
zu erregen... Er sagt aber auch, daß jene Menschen, die überhaupt nie etwas 
Scherzhaftes sagen wollen und gar noch über Scherzende böse sind, weil sie sich 
irgendwie beleidigt fühlen, ,agrii' heißen, das heißt bäuerisch Grobe, Hartgeistige, 
weil sie nicht weich werden durch die Lust am Spielen"13. Hier strömt also breit und 
voll die uralte Lehre des Stagiriten in ein christliches Buch ein. Spiel und Scherz er- 
halten einen ethischen und christlich-sittlichen Ort, die Eutrapelie als die Tugend 
der Mitte hält hier ihren Einzug in die Moraltheologie und in die Askese. •Und 
so zeigt Aristoteles, welches die Mitte sei im Verhalten zum Spiel. Er sagt, daß jene 
Menschen, die das ausgeglichene Maß im Spielen halten, ,eutrapeli' genannt wer- 
den, das besagt ,wohlwendige' (bene vertentes) Menschen, weil sie das, was gesagt 
oder getan wird, auf eine schickliche Weise ins Lachhafte ziehen". Ein großartiges 
Wort: also darf der Christ spielen, also ist auch das Lächeln und das Lachen eine 
Tugend. Hier tun sich die Tore auf für die Theologie des Mittelalters vom fröh- 
lichen Christen, der in allen geschaffenen Dingen die Grenzen und das Ungenügen 
erspürt und eben darum alles belächeln kann, weil er um den seligen Ernst des 
Göttlichen weiß. Wer das nicht versteht, gehört zu den Menschen, von denen Tho- 
mas das köstliche Wort geprägt hat: non molliuntur delectatione ludi, sie sind nicht 
weich geworden durch die Lust am Spielen. 

Was hier mehr noch als Deutung des aristotelischen Textes vorgelegt wurde, 
entfaltet Thomas in den weisen Quästionen des zweiten Teils seiner theologischen 
Summe, die sich die Frage stellen, •ob im Spielen eine sittliche Tugend innewohne". 
Der Aquinate schließt sich bei seiner bejahenden Antwort an Augustinus an, der 
einmal • noch in den platonisch besonnten Jahren seiner Konversion • der spie- 
lenden Entspannung des Geistes das Wort redet14. Und er setzt sich auseinander mit 

12 IV, 14 (1128 a) S. 86. 
13 In decem li'bros Ethicorum Aristotelis ad Nicomachum, Expositio IV, lect. 16 (ed. Fr. 

Raymund M. Spiazzi OP.) Turin-Rom 1949, S. 235 f. 
14 De musica II, 14 (PL 32, 1116 A). 



Eutrapelie, eine vergessene Tugend 351 

den strengen Texten aus Ambrosius und Chrysostomus, von denen wir bereits ge- 
hört haben. Es mag zur Kenntnis der klaren Lehre des heiligen Thomas dienlich 
sein, diesen Artikel in wörtlicher, wenngleich etwas kürzender Übertragung hier 
vorzulegen15: 

Erstens. Es scheint, daß im Spiel keinerlei sittliche Güte sein kann. Denn es sagt 
Ambrosius: •Der Herr sprach: ,Weh euch, die ihr lacht, denn ihr werdet weinen'. 
Darum meine ich, nicht nur jeder ausgelassene Scherz sei zu vermeiden, sondern 
überhaupt alles Scherzen". 

Zweitens. Tugend ist, was Gott in uns und ohne uns hervorbringt. Nun sagt aber 
Chrysostomus: •Nicht Gott gibt das Spielen ein, sondern der Teufel". Mithin kann 
es in Bezug auf das Spielen keine sittliche Güte geben. 

Drittens. Überdies sagt der Philosoph, daß das spielende Tun nicht zweckgerichtet 
auf etwas anderes sei. Zum tugendlichen Handeln aber gehört es, daß der Sinn der 
Handlung auf etwas anderes gerichtet sei. Mithin kann Spielen nicht tugendlich sein. 

Im Gegensatz dazu aber steht, was Augustinus sagt: •Ich möchte, daß du dich 
auch schonst. Denn dem weisen Menschen geziemt es, von Zeit zu Zeit die Anspan- 
nung des Geistes, die sich auf das zielbewußte Tun hinwendet, zu lockern". Aber 
eben diese Abspannung des Geistes geschieht durch scherzendes Reden und Tun. Es 
gehört mithin auch dieses Tun zum Verhalten eines weisen und tugendlichen Men- 
schen. Darum rechnet der Philosoph die •Eutrapelie" zu den Tugenden, die sich 
in dem spielenden Tun betätigen können. Wir können darum Eutrapelie übersetzen 
mit anmutiger Heiterkeit (iucunditas) oder geglückter Wendefähigkeit (bona con- 
versio). 

So schließen wir: Zu den Spielen und den Scherzen, welche von Zeit zu Zeit zur 
Tröstung des Geistes nützlich sind, gehört jene tugendliche Haltung, die man Eutra- 
pelie nennt. 

Und es ist mithin also zu antworten: So wie der Mensch der körperlichen Ruhe 
bedarf zur Erholung des Leibes • denn er kann nicht ohne Unterbrechung arbeiten, 
da seine Leistungskraft begrenzt ist und in Proportion steht zu ganz bestimmten 
Arbeitsforderungen • also ist auch die Leistungskraft des Geistes begrenzt und 
steht selbst wiederum in Proportion zu bestimmten Aufgaben des Geistes. Wenn 
darum jemand sich über das ihm zugemessene Maß hinaus bestimmten Geisteslei- 
stungen hingibt, dann leistet er Arbeit, und aus der Arbeit wird er müde, zumal 
wenn man bedenkt, daß auch bei jeder Geistesleistung der Körper mitarbeitet, 
weil die Geistseele auf die Kräfte der leiblichen Organe angewiesen ist. Denn 
weil dem Menschen an sich die sinnlich wahrnehmbaren Güter die seiner Natur ge- 
mäßen sind, so entsteht vor allem dann eine gewisse Ermüdung des Leiblichen, wenn 
der Geist sich über die Sinnendinge erhebt und sich den rein gedanklichen Betäti- 
gungen ergibt... Und so wird der Mensch um so müder, je ungehemmter er sich 
der Betätigung des denkenden Verstandes hingibt. 

Wie nun aber die körperliche Ermüdung gelöst wird durch leibliches Ausruhen, 
so ist es notwendig, daß auch die Müdigkeit des Geistes gelöst werde durch das 
Ausruhen der Seele. 

15 S. Th. 2, II, qu. 168, a.2. 



352 Hugo Rahner 

Ausruhen der Seele aber ist, wie wir in den Abhandlungen von den Leidenschaf- 
ten gezeigt haben, eine Art von süßer Lust (delectatio). Und so muß man als Heil- 
mittel gegen seelische Ermüdung sich jener süßen Lust hingeben, die da besteht im 
Entspannen der auf das Denken hin überforderten Kräfte. So lesen wir in den Ge- 
sprächen der Wüstenväter, daß sich einige Christen skandalisierten über den heili- 
gen Apostel Johannes, als sie ihn mit seinen Schülern spielen sahen; und Johannes 
habe einen von ihnen, der gerade einen Jagdbogen bei sich trug, gebeten, er möge 
die Pfeilsehne anziehen. Dieser tat so, mehrere Male. Und Johannes fragte ihn: 
Kannst du das ohne Unterbrechung weiter tun? Der antwortete: Nein, denn wenn 
man das ohne Unterbrechung tut, bricht am Ende der Bogen. Worauf Johannes 
antwortete: ähnlich ist es mit dem Geiste des Menschen: er bricht, wenn er niemals 
entspannt wird. 

Reden aber und Tun, das in diese Richtung zielt, und bei welchem man nichts 
anderes sucht als eben jene süße Lust der Seele, nennt man Spiel und Scherz. Und 
mithin ist es notwendig, Spiel und Scherz zu üben als eine gewisse Beruhigung der 
Seele. Das ist es, was auch der Philosoph sagt: •Es gibt mithin in diesem Leben eine 
Erholung, die mit heiterem Scherz verbunden ist". Also muß man sich von Zeit zu 
Zeit auch dieser Erholungsweise hingeben. 

Indessen sind dabei vor allem drei Dinge zu vermeiden. Erstens und vor allem: 
diese Erholung darf niemals in sittlich schlechtem Tun oder Reden gesucht werden 
und ebenso nicht in schädlichem. Darum sagt schon Tullius (Cicero): •Eine Art des 
Scherzens aber ist unedel (illiberale), nämlich die ausgelassene, die schädliche, die 
obszöne". Zweitens: man muß darauf achten, daß im Scherz die innere Würde (gra- 
vitas) der Seele nicht verletzt wird. Dazu sagt Ambrosius: •Wir wollen uns davor 
hüten, daß, indem wir unseren Geist entspannen, die innere Harmonie, sozusagen 
der schöne Zusammenklang alles guten Tuns gestört werde". Und wiederum Cicero: 
•So wie wir den Knaben nicht ungehemmte Freiheit zum Spielen gewähren, sondern 
nur jene, die nicht dem ehrbaren Tun widerspricht, so soll selbst in jedem unserer 
Scherze noch ein Abglanz eines edlen Gemüts aufleuchten". Drittens endlich ist wie 
bei jeder anderen menschlichen Handlung auch hier darauf zu achten, daß Scherz 
und Spiel in Einklang stehen mit der Person, mit Zeit und Ort, damit alles (nach 
einem Wort des Tullius) würdig sei der Zeit und der Person. 

Somit ist es durchaus möglich, daß auch beim Spielen eine eigene Tugend geübt 
werde. Der Philosoph nennt sie Eutrapelie. Es wird von jemand ausgesagt, er sei 
,eutrapelos', wenn er auf schöne Weise wendig ist, .das will sagen, wenn er seinem 
Sprechen und Tun eine Wendung zum Tröstlichen zu geben weiß. 

Zum ersten Einwand ist demnach zu sagen: Wenn schon im allgemeinen Scherz 
und Spiel den Zeitumständen und den Personen angepaßt sein müssen, dann gilt 
dies vor allem von der heiligen Lehre, die sich mit den höchsten Fragen befaßt. Und 
nur von 'diesen Fragen will Ambrosius den Scherz ausgeschlossen wissen, nicht aber 
im allgemeinen von dem menschlichen Zusammenleben überhaupt. 

Zum zweiten Einwand ist zu sagen, daß dieses Wort des Chrysostomus denen gilt, 
die sich dem Spiel in ungezügelter Weise hingeben und aus dem Vergnügen einen 
letzten Sinn machen. Von diesen gilt das Wort des Buches der Weisheit (15, 12): 
•Sie wähnen, das ganze Leben sei ein Spiel". Dagegen halte man das Wort des 



Eutrapelie, eine vergessene Tugend 353 

Tullius: •Nicht so hat uns die Natur erschaffen, als seien wir nur zu Spiel und Scherz 
da. Viel eher sind wir für den Ernst da und für gewichtigere und größere Ziele". 

Zum dritten ist zu sagen: gewiß sind die Betätigungen des Spieles, ihrer von 
außen sichtbaren Form nach, nicht auf ein außer ihnen liegendes Ziel gerichtet. Wohl 
aber ist das Vergnügen, das sie bieten, zielgerichtet auf eine bestimmte Erholung 
und ein Ausspannen der Seele. Darum darf man sich, wenngleich in maßvoller Form, 
auch dem Spiel hingeben. So sagt es schon Tullius: •Dem Spiel sich hingeben und 
dem Scherz ist erlaubt, aber so wie wir uns dem Schlummer und dem Ausruhen hin- 
geben: nämlich um stärker zu werden für die Dinge, die ernst sind und schwer". 

Das ist die Lehre des seligen Aquinaten von der Eutrapelie im Scherzen und Spie- 
len. Wenn wir sie bedenken, mag es uns gehen wie ihm, als er im nächsten Artikel 
der Summe die nachdenkliche Erinnerung aus dem Leben der Wüstenväter auf- 
schrieb und damit ein süßes und dunkles Geheimnis der Gnade Gottes anrührte, 
die auf dem Erdkreis ,spielt': •Dem seligen Paphnutius wurde geoffenbart, daß ein 
bekannter Witzbold sein Mitgenosse sein werde im ewigen Leben"16. Und im glei- 
chen Artikel hat Thomas den für seine Zeit erstaunlichen Mut gehabt, auch den 
Schauspielern, der Theaterkunst und allen ihren Förderern die christlichen Tore 
auf zutun, so wie es später der humane Franz von Sales getan hat17. 

So meinen wir denn, es sei auch heute wieder an der Zeit, die Weisen und Gren- 
zen einer echten Eutrapelie von neuem zu bedenken. Nicht alles ist verteufelt an 
unserer Kultur, und nicht in alleweg ist der Donner vom Ambo aus am Platze. Ge- 
rade weil in unserer Welt so viele ,bomolochoi' am Werk sind und in die Zoten der 
alten attischen Komödie verfallen, da sie die Lust und das Spiel um jeden Preis 
verteidigen und anpreisen, sollten wir Christen nicht ,agroikoi' werden, sondern 
versuchen, das christliche Ideal des ernstheiteren, des spielenden Menschen zu ver- 
wirklichen in seiner schönen Wendigkeit der Eutrapelie, in jenem heiteren Ver- 
sunkensein in den Ernst Gottes, das nach einem Wort Theodor Haeckers einer der 
tiefsten Gründe der europäisch-christlichen Kultur gewesen ist18. 

16 2, II, qu, 168, a. 3, 3. • Vitae Patrum VIII, 63 (PL 73, 1170). 
17 Introduction ä la vie devote I, 23. 
18 H. Rahner, Der spielende Mensch S. 35. 




