Eutrapelie, eine vergessene Tugend

Von Hugo RahnerS. ], Innsbruck

Haben Sie schon einmal Eutrapelie geiibt? Merkwiirdige Frage. Die meisten von
uns haben noch nicht einmal dieses seltsame griechische Wort ,Eutrapelie‘ gehort,
und kaum jemand kennt die Tugend, die diesen Namen triagt. Wer sich in der Ge-
schichte der Ethik und der Moraltheologie ein wenig auskennt, weifl, daf die
Eutrapelie zum Tugendschatz der nikomachischen Ethik des Aristoteles gehért; dort
hat Thomas von Aquin von ihr gelesen und seitdem fiihrt die arme Futrapelie ein
kiimmerliches Dasein in den landldufigen Biichern der Moraltheologie, diirftig ge-
schmiickt mit den immer gleichen Zitaten, die schon der Aquinate gewufit hat, miide
und eingeschrumpft zu einer tugendlichen Haltung der ausgeglichenen Mitte, die es
innezuhalten gilt in Bezug auf erholendes Spielen und Scherzen!.

Versuchen wir einmal, die Tugend zu entstauben. Denn sie hat den milden Glanz
einer edlen antiken Gemme, die man in den elfenbeingeschmiickten Buchdeckel eines
christlichen Evangeliars eingesetzt hat. Sie ist eine Tugend der in Christo getauften
Humanitit des griechischen Menschen. Darum ist sie nicht antiquiert, und darum
gehért sie nicht nur in die ewig wiederholten Tugendkataloge der Scholastiker.
Wenn wir sie liebend betrachten, erhalten wir Antwort auf heimliche und herzbe-
drangende Fragen nach einer echt gewachsenen Verdchristlichung unseres heutigen
Daseins, das mitten in diese Welt hineingestellt ist, in diese bése (und doch so
schone) Welt, in diese ldrmig lustige (weil meist so todtraurige) Welt, aus der ein
Christ nicht in eine eingebildete Verklarung hinausfliichten darf. '

Und so erhebt sich die immer neue Frage: darf ein Christ lachen, da er doch von
seinem Meister hort: , Wehe euch, die ihr lacht, ihr werdet weinen“ (Lk 6, 25)? Darf
ein Christ fréhlich spielen, wo es um die ernste und strenge Entscheidung der Ewig-
keit geht? Darf er sich der die Sinne entspannenden Erholung hingeben, wo er es
immer von neuem erfdhrt, wie eben diese Sinne nach unten ziehen? Alles Fragen,
die schon die Kirchenviter in feierlichem Ernst gestellt haben, die der Aquinate in
einer reif verkldrten Ausgewogenheit zu beantworten suchte, die mit bitterem Ernst
zwischen den Jansenisten und der himmlischen Diesseitigkeit des ,devoten Huma-
nismus® ausgetragen wurden. Fragen, die heute ganz neu aufstehen, wo es um das
schwere Problem vom ,Christen in der Welt‘ geht, um das Finden der Mitte zwischen
Weltflucht und Weltliebe, zwischen Nein und Ja zu den fréhlichen, erholenden, ab-
spannenden Dingen, zwischen Emnst und Spiel, Weinen und Lachen. Die Griechen
haben noch etwas gewufit und gelebt von diesem Ideal des .ernstheiteren Menschen‘2.
Die Grofien unter den Christen haben es aufgenommen und zu der weisen und sché-
nen Lehre vom ,spielenden Menschen® ausgestaltet3. Das alles haben wir heute weit-

1 Vgl. Salmanticensis Cursus Theologicus 111, Lyon 1679, S. 785 f. — O. Schilling, Lehr-
buch der Moraltheologie 11, Miinchen 1928, S. 14; 350. — B. H. Merkelbach, Summa Theolo-
giae moralis ad mentem D. Thomae 11, Paris 1938, S. 980 ff. — H. Noldin, Summa Theolo-
giae moralis 1?°, Innsbruck 1952, S. 260.

2 L. Radermacher, Weinen und Lachen. Studien iiber antikes Lebensgefithl, Wien 1947.

3 H. Rahner, Der spielende Mensch (2. Aufl.), Einsiedeln 1952.



Eutrapelie, eine vergessene Tugend 347

hin vergessen. Lafit uns darum jetzt fiir einen stillen Augenblick in die Schule der
weisen Griechen und Christen gehen, um uns sagen zu lassen, was es sei nm die
Eutrapelie. Was wir bei thnen lernen, kann uns stark machen unq getréstet.

Wir machen es wie Thomas von Aquin und schlagen zuerst die nikomachische
Ethik des Aristoteles auf4. Im vierten Buch spricht der Stagirite von der ausgegliche-
nen Mitte, in der jede Tugend schwingt und nur so ihre reife Echtheit behilt. Dies
nun auch im Verhiltnis zu Scherz und Spiel als Betitigungen, die fiir die Gestaltung
eines humanen Lebens ebenso notwendig sind wie Ernst und mithsames Arbeiten.
»Da es im Leben auch eine Erholung gibt und bei dieser eine mit heiterem Scherz
verbundene Unterhaltung, so mufl es wohl auch hierin eine angemessene Art der
Beziehungen geben . . . die darin die Mitte findet zwischen einem Zuviel und einem
Zuwenig.“ Diese Mitte findet Aristoteles verwirklicht in dem Menschen, den man
,eutrapelos’ nennen kann — iibersetzen wir dieses Wort zunichst einmal mit
,schonwendig’; es wird sich sofort zeigen, wie das gemeint ist. Dieser Mensch steht
nun zwischen zwei Extremen, deren Bezeichnung fiir die Herkunft der aristotelischen
Ethik aus der kultischen und zugleich stddtisch-politischen Sphire hochst bezeich-
nend ist und die Thomas von Aquin danr iibernommen hat. Das eine Extrem ist
der Mensch, den man einen ,bomolochos’ nannte: das waren jene armen Teufel, die
sich um die Opferaltire herumtrieben, um irgend einen Happen des Fleisches zu
erwischen oder zu erbetteln; im erweiterten Sinn Menschen, die um eines fetten
Mabhles willen allerhand Spafle vortrugen und es zufrieden waren, daff man mit
ihnen billigen Spott trieb. Also Possenreifler um jeden Preis. Ihnen steht als anderes
Extrem der ,agroikos’ gegeniiber, der ,bduerische’ Mensch, auf dessen grobe Steif-
heit der ,asteios’, der Mann der feinen athenischen Stadtkultur, verichtlich herab-
schaut. Und so sagt denn Aristoteles: ,Diejenigen nun, die im Scherzen zuviel tun,
erweisen sich als Possenreifler und ldstige Menschen, indem sie schlechterdings dar-
auf aus sind, Spafl zu machen, und sich mehr Miihe geben, Lachen hervorzurufen als
etwas Anstandiges zu sagen und die aufgezogene Person nicht zu verletzen. Diejeni-
gen aber, die selbst niemals scherzen und denen, die einen Scherz machen, bose sind,
erscheinen als steif und trocken.” Von diesen beiden Extremen hebt sich nun der
,schénwendige’ Mensch ab: ,Diejenigen aber, die angemessen zu scherzen wissen,
heiflen ,eutrapeloi’, das heifit artig gewandt, da sie sich-wohl zu wenden wissen.
Denn solche Scherze sind gleichsam Bewegungen des Charakters des inneren Men-
schen, und wie man die Kérper nach ihren Bewegungen beurteilt, so auch des Men-
schen sittliche Eigenart.“ Der Philosoph vergleicht dies mit der Entwicklung, die sich
in der attischen Komédie von der zotenhaften Grobheit der Alten zum feinen Spott
der Neueren kundgibt. Das Ideal ist der Mensch der Eutrapelie als ,Mann der Mitte*:
sDer Possenreifier aber hat eine Schwiche fiir das Lacherliche, er schont weder sich
noch andere, wenn er nur die Leute zum Lachen bringen kann, und sagt Dinge, der-
gleichen ein feiner Mensch nicht sagen, nicht einmal anhéren wiirde. Der steife Gries-
gram umgekehrt ist fir solchen Verkehr unbrauchbar. Zur Unterhaltung trigt er
nichts bei und nimmt Anstoff an allem. Und doch scheinen Erholung und heiterer
Scherz fiir das Leben notwendig.“ Diese feingeistige Haltung der Eutrapelie ist mit-

4 Am bequemsten zugidnglich in der deutschen Ubertragung von E. Rolfes, Aristoteles,

Nikomachische Ethik (Philosophisch¢ Bibliothek von F. Meiner, Band 5), Leipzig 1933. —
Unser Text IV, 14 (1128a), S. 86.



348 Hugo Rahner

hin die seelische Wendigkeit, mit der ein wahrhaft gebildeteter Mensch sich den
schonen, heiteren und erholenden Dingen zu, wendet®, ohne sich an sie zu verlieren,
gleichsam die geistige Eleganz der Bewegung, an der sich sein Ernst und sein sitt-
licher Charakter ablesen lassen. Gegenstand der Eutrapelic ist das Spiel um des Ern-
stes willen, so wie es Aristoteles in einem unvergefilichen Kapitel .des zehnten Bu-
ches der nikomachischen Ethik einmal gezeichnet hat: ,Gliickseligkeit besteht mit-
hin nicht in den Vergniigungen, nicht im Spiel und im Scherz. Es wire ja ungereimt,
wenn unsere Endbestimmung Spiel wire und Scherz und wenn die Mithe und das
Leid eines ganzen Lebens das blofie Spiel zum Ziele hitte. Fast alles begehren wir
ja als Mittel, ansgenommen das Glickseligsein selbst, das Zweck ist. Nun erscheint
es doch als toricht und gar zu kindisch, kindischen Spieles wegen zu arbeiten und sich
anzustrengen; dagegen darf der Spruch des Anacharsis als richtige Maxime gelten:
,Spielen um zu arbeiten.’ Das Spiel ist ja eine Erholung, und der Erholung bediirfen
wir darum, weil wir nicht in einem fort arbeiten kénnen. Also ist Erholung nicht
Zweck, weil sie um der Tatigkeit willen da ist“s.

Dieses etwas exklusiv aristokratische Ideal einer seeclischen Feinheit und Bildung,
das beti Cicero in seinem Werk von den Pflichten eine spite Nachahmung gefunden
hat, konnte nun zunichst dem Christen nicht eben viel sagen. Wir begegnen darum
dem Begriff der Eutrapelie, wie ihn Aristoteles ausgebildet hatte, in der ganzen
Moral und Askese des Urchristentums nicht. Das hat seinen Grund vor allem in der
Tatsache, daf sich schon in der Sprache der Spitantike der Inhalt, den man beim
Klang des Wortes ,eutrapelia® mitschwingen fithlte, bedeutsam verschoben hat:
Eutrapelie ist beinahe zur ,Bomolochie’ geworden, und einen Menschen als ,eutra-
pelos' zu bezeichnen, hief ihn irgendwie verdchtlich machen als einen zwar ge-
wandten, aber doch geschwitzigen Windbeutel. So gibt etwa Martialis einmal einem
plump ungeschickten Barbier in witziger Kontrastierung den Zunamen Eutrapeluss.
Verstandlich, daff man die Lehre des Aristoteles vergessen hat. Uberdies war der
Christ im Licht der Offenbarung hellsichtiger geworden fiir die Gefahren der ,Welt®,
die im argen liegt und deren Gott der Teufel ist: wie sollte man da ,weltlaunfig® wer-
den wollen? So geht denn das ehemals so vornehme Wort in die Sprache des Neuen
Testaments ein mit der ganzen Belastung, die ihm die Sprachentwicklung der Koine
und die strenge Weltabsage der Urkirche anfgeladen haben. Paulus mahnt seine
Christen im Epheserbrief, sie sollten meiden: Torengerede (morologia) oder Witze-
geschwitz (eutrapelia) (Eph 5, 4). Es wird stets eine Frage des sprachlichen Taktes
sein, wie man an dieser Stelle das Wort eutrapelia iibersetzt, aber daff es im ab-
triaglichen Sinn gemeint ist, zeigt schon der Umstand, dafl Paulus es mit dem ver-
bindenden ,oder’ gleichsetzt mit dem Torengerede. Genau so hat es spiter auch
Hieronymus verstanden?, und die Vulgata gibt es bekanntlich wieder mit ,scurrili-’
tas‘: das ist eben die Untugend des ,scurra’, der ein Possenreifler und ewig lustiger
Windbeutel ist. Nein, vom Neuen Testament aus war der Eutrapelie des Aristoteles

5 X, 6 (1176b) S. 221.

¢ Epigramm- VII, 83. (Friedldnder 1, 517).

7 Comment. in Ep. ad Ephesios III, 5 (PL 26, 520). — Vgl. zur Exegese der paulinischen
Eutrapelia F. A. von Henle, Der Ephesierbrief des heiligen Paulus, Augsburg 1908, S. 259 f.
— W. Bauer, Griechisch-deutsches Worterbuch zu den Schriften des Neuen Testaments
(4. Aufl.) Berlin 1952, Sp. 592 f.



Eutrapelic, eine vergessene Tugend - 349

nicht mehr zu helfen. Ganz im Sinn des Paulus verwendet daher Clemens von Alex-
andrien, der doch als erster einen fein durchdachten Ausgleich zwischen christ-
lichem Ernst und weltoffener Heiterkeit zu finden suchte, das Wort nur dort, wo er
den Christen warnt, bei seinen Symposien ,witzelnde (eutrapela) und unpassende
Worte“ zu gebrauchen®, Die Viter der griechischen und lateinischen Urkirche stan-
den ja immer vor der Aufgabe, den ohnehin wendigen und witzigen Christen der
spatantiken Grofistadtkultur zam Ernst der christlichen Haltung zu erziehen. So ver-
stechen wir, wenn etwa Ambrosius, itbrigens durchaus im Sinne seines Vorbildes
Cicero, vor den Gefahren einer allzu groflen Wendigkeit im Scherzen und Spielen
warnt, wenngleich zundchst nur an die Adresse seines Klerus, dem er altrémische und
christliche Strenge beizubringen wiinscht: ,Selbst bei Plandereien sind Scherze zu
meiden, damit sie nicht ein ernsteres Gesprichsthema seiner Wiirde entkleiden.
,Wehe euch, die thr lacht, ihr werdet weinen‘, warnt der Herr. Und wir wollten
nach einem Stoff zum Lachen fahnden, um hier zu lachen und dort zu weinen? Nicht
blof lose, sondern alle Scherze dberhaupt, meine ich, sollten vermieden werden,
aufler es wire ein Vollmaf} des Kdstlichen und Anmutigen in der Rede nicht un-
schicklich“®. Man sieht ihn férmlich vor sich, den gestrengen Bischof von Mailand,
wie ¢r mit jenem episkopalen Ernst, dessen Unnahbarkeit auch der feinnervige Au-
gustinus empfunden hat, seinem Klerus das eigene Ideal rémisch-christlicher Strenge
vortragt: ,Mahl, Spiel und Scherz entnerven den minnlichen Ernst. Hiiten wir uns
darum, daf wir nicht, wihrend wir geistige Abspannung suchen, die ganze Harmo-
nie, sozusagen den Einklang unseres guten Handels und Wandels zerstéren!“10.
Was hier nur dem Klerus gesagt wurde, predigte aber der ebenso gestrenge Chry-
sostomus dem von allen Nerven der grofistadtischen Genufisucht’ Mﬁn Volk
von Konstantinopel und Antiochien. Man lese dazu die sechste Homilie zur Erkla-
rung des Matthausevangeliums, die der Goldmund 390 in Antiochien vorgetragen
hat. Hier befinden wir uns in eben der ,Welt‘, mit der wir uns heute auseinander-
zusetzen haben, in der liederlichen Grofistadt mit ihren Lockungen zu Schmaus, Ka-
barett und spielerisch verkleideter Unzucht. ,Diese Welt ist eben kein Theater zum
Lachen, und nicht dazu sind wir beisammen, um schallendes Gelachter anzuschlagen,
sondern um iiber unsere Siinden zu weinen. Aber manche von euch wollen da noch
sagen: Gott gebe mir lieber, daf ich immer lachen und scherzen kann! Gibt es etwas
Kindischeres als so zu denken? Nicht Gott gibt uns Gelegenheit zu spielen, sondern
der Teufel “11.

Ein hartes Wort und ein unvergessenes Wort: bei Thomas kehrt es wieder. Der
Bufiprediger iibertreibt notwendig, weil er weif}, dafl er nur so den Ausgleich her-
stellt, da der Mensch immerdar mehr bereit ist, dem angenehmen Hang nach unten
zu folgen, und mithin nichts der lassigen und verfalschenden Indulgenz mehr ans-
gesetazt ist als die feingeistige Mitte einer echten Eutrapelie. Das hat ja schon Aristo-
teles geahnt, wenn er bemerkt, man nenne gemeinhin anch den ,bomolochos’ einen
,eutrapelos’, also den Possenreifler einen artig wendigen Menschen, weil das Ko-

8 Paidagogos 11, 7, 53, 3 (GCS Clemens I, S. 189, Z. 27).

? De officiis I, 23,103 (PL 16,54 f.).

10 De officiis 1, 20, 85 (PL 16, 49 B).
11 Matthduskommentar, Homilie 6, 6 (PG 57, 70 D).



350 Hugo Rahner

mische ungemein beliebt ist und die meisten Menschen fir Scherz und Spott mehr
als gebiihrlich eingenommen sind“12.

Es ist nunin der Geschichte der Verchristlichung dieser griechischen Eatrapelie von
hohem Interesse zu sehen, wie Thomas von Aquin «das ihm vorliegende Material
aus Aristoteles und den Kirchenvéitern zu formen weifl. Zunachst deutet er in seinem
Kommentar zur nikomachischen Ethik das oben angefithrte Kapitel aus dem vierten
Buch also ans: ,Es hat anch das Spielen eine gewisse sittliche ‘Giite in sich, insofern
es niitzlich ist fiir das humane Leben. Wie es nidmlich der Mensch nétig hat, zu Zei-
ten das kérperliche Arbeiten zu lassen und sich auszuruhen, so mufl auch die Seele
des Menschen manchmal sich von der Spannung des Geistes, mit der man ernster
Dinge gepflogen hat, ausrasten. Und das geschieht durch das Spielen. Darum sagt
Aristoteles, es diene das Spiel zur Beruhigung im seelischen Druck der Sorgen die-
ses Lebens und des Umgangs mit den Menschen. Die Menschen nun, die in der
Lustigkeit des Spiels iiber das Ziel hinausschiefen, nennt er ,bomolochi®, das be-
dentet ,Tempelrauber‘, so dhnlich wie es die Geier machen, die einen Tempel nm-
kreisen, um die Fingeweide der Opfertiere zu erschnappen: so sind jene Menschen
stets auf der Lauer, irgend etwas zu erschnappen, das sie ins Lacherliche ziehen kén-
nen. Solche Menschen sind darum lastig, «denn sie sind einzig darauf aus, Geldchter
zu erregen ... Er sagt aber auch, daf jene Menschen, die fiberhaupt nie etwas
Scherzhaftes sagen wollen und gar noch iiber Scherzende bose sind, weil sie sich
irgendwie beleidigt fiihlen, ,agrii‘ heiflen, das heifit bauerisch Grobe, Hartgeistige,
weil sie nicht weich werden durch die Lust am Spielen“13. Hier stromt also breit und
voll die uralte Lehre des Stagiriten in ein christliches Buch ein. Spiel und Scherz er-
halten einen ethischen und christlich-sittlichen Ort, die Eutrapelie als die Tugend
der Mitte halt hier ihren Einzug in die Moraltheologie und in die Askese. ,Und
s0 zeigt Aristoteles, welches die Mitte sei im Verhalten zum Spiel. Er sagt, dafl jene
Menschen, die «das ausgeglichene Mafl im Spielen halten, ,eutrapeli‘ genannt wer-
den, das besagt ,wohlwendige‘ (bene vertentes) Menschen, weil sie das, was gesagt
oder getan wird, auf eine schickliche Weise ins Lachhafte ziehen®. Ein groflartiges
Wort: also darf der Christ spielen, also ist auch das Licheln und das Lachen eine
Tugend. Hier tun sich die Tore auf fiir die Theologie des Mittelalters vom fréh-
lichen Christen, der in allen geschaffenen Dingen die Grenzen und das Ungeniigen
erspiirt und eben daram alles belicheln kann, weil er um den seligen Ernst des
Gottlichen weill. Wer das nicht versteht, gehort zu den Menschen; von denen Tho-
mas das kostliche Wort geprigt hat: non molliuntur delectatione ludi, sie sind nicht
weich geworden durch die Lust am Spielen.

Was hier mehr noch als Deutung des aristotelischen Textes vorgelegt wurde,
entfaltet Thomas in den weisen Quastionen des zweiten Teils seiner theologischen
Summe, die sich die Frage stellen, ,,ob im Spielen eine sittliche Tugend innewohne*.
Der Aquinate schlieft sich bei seiner bejahenden Antwort an Augustinus an, der
einmal — noch in den platonisch besonnten Jahren seiner Konversion — der spie-
lenden Entspannung des Geistes das Wort redet!4. Und er setzt sich auseinander mit

12 1V, 14 (1128 a) S. 86.

13 In decem libros Ethicorum Aristotelis ad Nicomachum, Expositio IV, lect. 16 (ed. Fr.
Raymund M. Spiazzi OP.) Turin-Rom 1949, S. 235 f.

4 De musica I, 14 (PL 32, 1116 A).



Eutrapelie, eine vergessene Tugend 351

den strengen Texten aus Ambrosius und Chrysostomus, von denen wir bereits ge-
hort haben. Es mag zur Kenntnis der klaren Lehre des heiligen Thomas dienlich
sein, diesen Artikel in wortlicher, wenngleich etwas kirzender Ubertragung hier
vorzulegen15: .

Erstens. Es scheint, dafl im Spiel keinerlei sittliche Gute sein kann. Denn es sagt
Ambrosius: ,Der Herr sprach: ,Weh euch, die ihr lacht, denn ihr werdet weinen’.
Darum meine ich, nicht nur jeder ausgelassene Scherz sei zu vermeiden, sondern
tiberhaupt alles Scherzen®.

Zweitens. Tugend ist, was Gott in uns und ohne uns hervorbringt. Nun sagt aber
Chrysostomus: ,Nicht Gott gibt das Spielen ein, sondern der Teufel“. Mithin kann
es in Bezug auf das Spielen keine sittliche Giite geben.

Drittens. Uberdies sagt der Philosoph, dafl das spielende Tun nicht zweckgerichtet
auf etwas anderes sei. Zum tugendlichen Handeln aber gehort es, dafl der Sinn der
Handlung auf etwas anderes gerichtet sei. Mithin kann Spielen nicht tugendlich sein.

Im Gegensatz dazu aber steht, was Augustinus sagt: ,Ich méchte, daf du dich
auch schonst. Denn dem weisen Menschen geziemt es, von Zeit zu Zeit die Anspan-
nung des Geistes, die sich auf das zielbewufite Tun hinwendet, zu lockern“. Aber
eben diese Abspannung des Geistes geschieht durch scherzendes Reden und Tun. Es
gehort mithin auch dieses Tun zum Verhalten eines weisen und tugendlichen Men-
schen. Darum rechnet der Philosoph die ,Eutrapelie® zu den Tugenden, die sich
in dem spielenden Tun betitigen konnen. Wir konnen darum Eutrapelie tibersetzen
mit anmutiger Heiterkeit (iucunditas) oder gegliickter Wendefahigkeit (bona con-
versio).

So schlieflen wir: Zu den Spielen und den Scherzen, welche von Zeit zu Zeit zur
Trostung des Geistes niitzlich sind, gehort jene tugendliche Haltung, die man Eutra-
pelie nennt.

Und es ist mithin also zu antworten: So wie der Mensch der korperlichen Ruhe
bedarf zur Erholung des Leibes — denn er kann nicht ohne Unterbrechung arbeiten,
da seine Leistungskraft begrenzt ist und in Proportion steht zu ganz bestimmten
Arbeitsforderungen — also ist auch die Leistungskraft des Geistes begrenzt und
steht selbst wiederum in Proportion zu bestimmten Aunfgaben des Geistes. Wenn
darum jemand sich iiber das ihm zugemessene Mafl hinaus bestimmten Geisteslei-
stungen hingibt, dann leistet er Arbeit, und aus der Arbeit wird er miide, zumal
wenn man bedenkt, dafl auch bei jeder Geistesleistung der Kérper mitarbeitet,
weil die Geistseele auf die Krifte der leiblichen Organe angewiesen ist. Denn
weil dem Menschen an sich die sinnlich wahrnehmbaren Giiter die seiner Natur ge-
maflen sind, so entsteht vor allem dann eine gewisse Ermiidung des Leiblichen, wenn
der Geist sich iber die Sinnendinge erhebt und sich den rein gedanklichen Betati-
gungen ergibt ... Und so wird der Mensch um so miider, je ungehemmter er sich
der Betdtigung des denkenden Verstandes hingibt.

Wie nun aber die korperliche Ermiidung geldst wird durch leibliches Ausruhen,
so ist es notwendig, daf auch die Miidigkeit des Geistes gelost werde durch das
Ausruhen der Seele.

15 S, Th. 2, II, qu. 168, a. 2.



352 Hugo Rahner

Ausruhen der Secle aber ist, wie wir in den Abhandlungen von den Leidenschaf -
ten gezeigt haben, eine Art von siifier Lust (delectatio). Und so mufl man als Heil-
mittel gegen seelische Ermiidung sich jener siifilen Lust hingeben, die da besteht im
Entspannen der auf das Denken hin iiberforderten Krafte. So lesen wir in den Ge-
sprachen der Wiistenviter, daf sich einige Christen skandalisierten iiber den heili-
gen Apostel Johannes, als sie ihn mit seinen Schiilern spiclen sahen; und Johannes
habe einen von ihnen, der gerade einen Jagdbogen bei sich trug, gebeten, er moge
die Pfeilsechne anziehen. Dieser tat so, mehrere Male. Und Johannes fragte ihn:
Kannst du das ohne Unterbrechung weiter tun? Der antwortete: Nein, denn wenn
man das ohne Unterbrechung tut, bricht am Ende der Bogen. Worauf Johannes
antwortete: dhnlich ist es mit dem Geiste des Menschen: er bricht, wenn er niemals
entspannt wird.

Reden aber und Tun, das in diese Richtung zielt, und bei welchem man nichts
anderes sucht als eben jene siifie Lust der Seele, nennt man Spiel und Scherz. Und
mithin ist es notwendig, Spiel und Scherz zu iiben als eine gewisse Beruhigung der
Seele. Das ist es, was auch der Philosoph sagt: ,Es gibt mithin in diesem Leben eine
Erholung, die mit heiterem Scherz verbunden ist“. Also muff man sich von Zeit zu
Zeit auch dieser Erholungsweise hingeben.

Indessen sind dabei vor allem drei Dinge zu vermeiden. Erstens und vor allem:
diese Erholung darf niemals in sittlich schlechtem Tun oder Reden gesucht werden
und ebenso nicht in schidlichem. Darum sagt schon Tullius (Cicero): ,Eine Art des
Scherzens aber ist unedel (illiberale), ndmlich die ausgelassene, die schiddliche, die
obszone“. Zweitens: man mufl darauf achten, dafl im Scherz die innere Wiirde (gra-
vitas) der Seele nicht verletzt wird. Dazu sagt Ambrosius: ,Wir wollen uns davor
hiiten, dafl, indem wir unseren Geist entspannen, die innere Harmonie, sozusagen
der schéne Zusammenklang alles guten Tuns gestort werde“. Und wiederum Cicero:
»S0 wie wir den Knaben nicht ungehemmte Freiheit zum Spielen gewihren, sondern
nur jene, die nicht dem ehrbaren Tun widerspricht, so soll selbst in jedem unserer
Scherze noch ein Abglanz eines edlen Gemiits aufleuchten®. Drittens endlich ist wie
bei jeder anderen menschlichen Handlung auch hier darauf zu achten, dafl Scherz
und Spiel in Einklang stehen mit der Person, mit Zeit und Qrt, damit alles (nach
einem Wort des Tullius) wiirdig sei der Zeit und der Person.

Somit ist es durchaus moglich, dafl auch beim Spiclen eine eigene Tugend geibt
werde. Der Philosoph nennt sie Eutrapelie. Es wird von jemand ausgesagt, er sei
,eutrapelos’, wenn er auf schone Weise wendig ist, das will sagen, wenn er seinem
Sprechen und Tun eine Wendung zum Trostlichen zu geben weifd.

Zum ersten Einwand ist demnach zu sagen: Wenn schon im allgemeinen Scherz
und Spiel den Zeitumstinden und den Personen angepafit sein miissen, dann gilt
dies vor allem von der heiligen Lehre, die sich mit den hochsten Fragen befafit. Und
nur von diesen Fragen will Ambrosius den Scherz ausgeschlossen wissen, nicht aber
im allgemeinen von dem menschlichen Zusammenleben iiberhaupt.

Zumn zweiten Einwand ist zu sagen, daf dieses Wort des Chrysostomus denen gilt,.
die sich dem Spiel in ungeziigelter Weise hingeben und aus dem Vergniigen einen
letzten Sinn machen. Von diesen gilt das Wort des Buches der Weisheit (15, 12):
»Sie wihnen, das ganze Leben sei ein Spiel“. Dagegen halte man das Wort des



Eutrapelie, eine vergessene Tugend 353

Tullius: ,Nicht so hat uns die Natur erschaffen, als seien wir nur zu Spiel und Scherz
da. Viel eher sind wir fiir den Ernst da und fir gewichtigere und grofiere Ziele*.
Zum dritten ist 2u sagen: gewifl sind die Betitigungen des Spieles, ihrer von
auflen sichtbaren Form nach, nicht auf ein aufler ihnen liegendes Ziel gerichtet. Wohl
aber ist das Vergniigen, das sie bieten, zielgerichtet auf eine bestimmte Erholung
und ein Ansspannen der Seele. Darum darf man sich, wenngleich in maivoller Form,
auch dem Spiel hingeben. So sagt es schon Tullius: ,Dem Spiel sich hingeben und
dem Scherz ist erlanbt, aber so wie wir uns dem Schlummer und dem Ausruhen hin-
geben: namlich um stirker zu werden fiir die Dinge, die ernst sind und schwer®.

Das ist die Lehre des seligen Aquinaten von der Eutrapelie im Scherzen und Spie-
len. Wenn wir sie bedenken, mag es uns gehen wie ihm, als er im néchsten Artikel
der Summe die nachdenkliche Erinnerung aus dem Leben der Wiistenviter auf-
schrieb und damit ein sifles und dunkles Geheimnis der Gnade Gottes anrihrte,
die auf dem Erdkreis ,spielt’: ,Dem seligen Paphnutius wurde geoffenbart, dafl ein
bekannter Witzbold sein Mitgenosse sein werde im ewigen Leben“t8. Und im glei-
chen Artikel hat Thomas den fiir seine Zeit erstaunlichen Mnt gehabt, auch den
Schauspielern, der Theaterkunst und allen ihren Forderern die christlichen Tore
aufzutun, so wie es spiter der humane Franz von Sales getan hat!?.

So meinen wir denn, es sei auch heute wieder an der Zeit, die Weisen und Gren-
zen einer echten Eutrapelie von neuem zu bedenken. Nicht alles ist verteufelt an
unserer Kultur, und nicht in alleweg ist der Donner vom Ambo ans am Platze. Ge-
rade weil in unserer Welt so viele ,bomolochoi‘ am Werk sind und in die Zoten der
alten attischen Komodie verfallen, da sie die Lust und das Spiel um jeden Preis
verteidigen und anpreisen, sollten wir Christen nicht ,agroikoi‘ werden, sondern
versuchen, das christliche Ideal des ernstheiteren, des spielenden Menschen zu ver-
wirklichen in seiner schénen Wendigkeit der Eutrapelie, in jenem heiteren Ver-
sunkensein in den Ernst Gottes, das nach einem Wort Theodor Haeckers einer der
tiefsten Griinde der europiisch-christlichen Kultur gewesen ist18,

16 2,11, qu. 168, a. 3, 3. — Vitae Patrum VIII, 63 (PL 73, 1170).
17 Introduction & la vie dévote I, 23.
18 H. Rahner, Der spielende Mensch S. 35.






