
Hl. Johannes vom Kreuz: Mystisches Wissen 

Übersetzung und Kommentar von Univ.-Prof. Dr. Franz R a u h u t, Würzburg 

EL SABER 

Entreme donde no supe, 
Y quedeme no sabiendo 
Toda ciencia trascendiendo. 

Yo no supe donde entraba, 
Pero cuando alia me vi, 
Sin saber donde nie estaba. 
Grandes cosas entendi; 
No dire lo que senti, 
Que me quede no sabiendo 

Toda ciencia. 

De paz y de piedad 
Era la ciencia perfecta, 
En profunda soledad 
Entendia via recta; 
Era cosa tan secreta, 
Que me quede balbuciendo 

Toda ciencia. 

Estaba tan embebido, 
Tan absorto y ajenado, 
Que se quedö mi sentido. 
De todo sentir privado; 
Y el espiritu dotado 
De un entender, no entendiendo 

Toda ciencia. 

El que alli llega de vero, 
De si mismo desfallece, 
Cuanto sabia primero, 
Mucho bajo le parece; 
Y su ciencia tanto crece, 
Que se queda no sabiendo 

Toda ciencia. 

Cuanto mds alto se sube, 
Tanto menos se entendia, 
Que es la tenebrosa nube, 

DAS WISSEN 

Ich trat ein und wüßt' nicht wo 
Und ich weilte nichts mehr wissend, 
Alles Wissen überwissend. 

Wüßt' nicht, wo ich eintrat so, 
Aber wie ich dort mich sah, 
Weilend und nicht wissend wo, 
Großes nun verstand ich da; 
Sage nicht, wie mir geschah, 
Denn ich weilte nicht mehr wissend 

Alles Wissen. 

Dort von Fried' und Frömmigkeit 
Fand ich Wissen ganz vollkommen 
Und verstand in Einsamkeit, 
Welcher Weg allein kann frommen; 
So Geheimes hab vernommen, 
Daß ich wurde stammelnd, wissend, 

Alles Wissen. 

Da war so ich eingetrunken, 
Eingesogen und entrückt, 
Daß mein Sinn mir war versunken 
In der Sinne Schlaf verstrickt; 
Geist war mit Verstehn beglückt, 
Nicht verstehend, ganz unwissend, 

Alles Wissen. 

Wer dorthin gelangt fürwahr, 
Der wird seiner selbst ganz bloß, 
Was zuvor ihm Wissen war, 
Niedrig scheint ihm, wesenlos; 
Und sein Wissen wächst so groß, 
Daß er wird so gar nicht wissend 

Alles Wissen. 

Denn je mehr er steiget, wißt, 
Desto mehr Verstehn versagt, 
Da 's die finstre Wolke ist, 



Hl. Johannes vom Kreuz: Mystisches Wissen 

Que a la noche obscurecia; Die das Dunkel wirkt der Nacht; 

355 

Por eso quien la sabia, 
Queda siempre no sabiendo 

Toda ciencia. 

Este saber no sabiendo 
Es de tan alto poder, 
Que los sabios argüiendo 
Jamäs lo pueden vencer; 
Que no llega su saber 
A entendeTj no entendiendo 

Toda ciencia. 

Es de tan alta excelencia 
Aqueste sumo saber, 
Que no hay facultad ni ciencia 
Que lo puedan entender; 
Quien se supiere vencer 
Con un saber, no sabiendo 

Toda ciencia. 

Y si lo quereis oir, 
Consiste esta suma ciencia 
En un subido sentir 
De la divinal esencia; 
Es obra de su clemencia 
Hacer quedar no entendiendo 
Toda ciencia trascendiendo. 

Sie zu wissen wissend macht, 
Daß man stets ist gar nicht wissend 

Alles Wissen. 

Dieses Wissen, nimmer wissend, 
Ist von also hoher Kraft, 
Daß kein Weiser logisch schließend 
Es besiegt mit Wissenschaft; 
Kein Verstehn sein Wissen schafft, 
Nicht verstehend, doch nicht wissend, 

Alles Wissen. 

Denn es ist so hoch erhaben 
Dieses höchste Wissen schön, 
Daß nie Wissenschaft und Gaben 
Des Verstandes es verstehn; 
Nur wer über sich kann gehn 
Durch ein Wissen, nicht mehr wissend 

Alles Wissen. 

Hört, nun will ich's kund euch geben: 
Dieses höchste Wissen rein 
Ein erhabenes Erleben 
Ist von Gottes wahrem Sein; 
Denn uns macht die Milde sein 
Nicht verstehend, ganz unwissend, 
Alles Wissen überwissend. 

Das Gedicht ist ein ernstes Spielen mit der Einsicht, daß das ekstatische Erleben 
des Mystikers die Erkenntnisfähigkeit der Ratio übersteigt. Sehen wir uns um nach 
entsprechenden Äußerungen im mystischen Schrifttum, dann denken wir vielleicht 
an die •docta ignorantia" von Nicolaus Cusanus (der jedoch kaum ein Mystiker 
war), gehen aber besser zu dem Autor, der die wichtigste Lektüre der abendländi- 
schen Mystiker war, zu Pseudo-Dionys (um 500). 

Diesem zufolge ist unser Erkennen von Gott bejahend, noch besser ist es vernei- 
nend (theologia negativa), am besten aber ist es schweigend (s. bes. De mystica theo- 
logia, 3. Kap.). Denn wir erkennen nur das Wirken Gottes (daher die Bejahungen), 
aber nicht das Wesen Gottes, das über alles von ihm Geschaffene unendlich erhaben 
ist (daher die Verneinungen und das Schweigen). Der Gedanke des Bejahens und 
des Verneinens stammt übrigens aus der bejahenden und verneinenden Theologie 
des Neuplatonikers Proklos, von dem Pseudo-Dionys bekanntlich stark abhängig ist. 
Pseudo-Dionys, De divinis nominibus1: •Das Göttliche selbst aber, wie es in seinem 

1 Des heiligen Dionysius Ar'eopagita angebliche Schriften über •Göttliche Namen" . .., 
aus dem Griechischen übers, von Joseph Stiglmayr (Bibl. d. Kirchenväter, 2. Reihe: Bd. 2), 
München 1933, S. 41. 



356 Franz Rauhut 

eigenen Ursprung und Stand beschaffen ist, liegt über jedem Verstand und jeder 
Wesenheit und Erkenntnis. Wenn wir z. B. von der überwesentlichen Verborgen- 
heit Gottes oder seinem Leben, Wesen, Licht, Wort sprechen, so meinen wir nichts 
anderes als die aus der Gottheit zu uns heraustretenden Kräfte, die Vergöttlichung 
bewirken oder Dasein schaffen oder Leben erzeugen oder Weisheit spenden. An 
die Gottheit selbst aber tasten wir nur nach Aufhebung aller Denktätigkeit heran, 
denn wir sehen keinerlei Vergottung, Leben oder Wesen, das genau jener Ursache 
gliche, die in jeglichem Überschwang über alles hinaus entrückt ist." Als geist- 
reicher und sprachgewandter Schriftsteller verwendet Pseudo-Dionys die Bilder 
•Licht" und •Dunkel" und zwingt sie sogar zusammen, um das Erkennen und Nicht- 
Erkennen bei dem zur Erkenntnis Strebenden zu erklären. So sagt er in De mystica 
theologia: Wer Gott erkennen will, muß alles Sinnliche (d. h. alle sinnlichen Wahr- 
nehmungen) und alle Tätigkeit des Geistes verlassen, sich von sich selbst und allem 
andern rein absondern und so wird er zu dem •Strahl des göttlichen Dunkels"2 hin- 
aufgeführt; man muß in das •Dunkel des Nichtwissens"3 tauchen; man erkennt 
nichts, über den Geist hinaus erkennend. Im ersten Brief des Pseudo-Dionys liest 
man4: •Seine über alles hinausliegende Finsternis ist jedem Lichte verborgen, und 
verhüllt jede Erkenntnis. Und wenn jemand, der Gott sieht, erkennt und versteht, 
was er sieht, so hat er ihn selbst nicht gesehen, sondern etwas von seinen Seienden, 
das da erkannt werden kann." Im fünften Brief heißt es: Die göttliche Finsternis ist 
das unzugängliche Licht, in dem Gott wohnt; Gott ist unsichtbar durch die Überfülle 
des Lichtes. 

Selbstverständlich spielen diese Gedanken auch bei den Mystikern des Mittel- 
alters, die ja von Pseudo-Dionys stark beeinflußt sind, eine Rolle. Der Vlame Jan 
van Ruisbroeck (1293•1381) z. B. formuliert folgendermaßen das Wesen der My- 
stik in Dat boec van den twaelf beghinen (8. Kap.: Quid sit vera contemplatio): 

Scouwen is een weten wiseloes, 
Dat boven redene blijft altoes; 
Het en mag in redene niet dalen, 

(dazu lateinische Glosse: et nee ipsa potest in rationem descendere.) 
En redene en maecht boven haer niet verhalen. 

(neque earn ratio supra se assequi valet.) 
Verclaerde onwise is een spieghel fijn, 
Daer God in licht sinen ewighen scijn. 

(Illustrata modinescientia pulcherrimum speculum est, in quo Dei splendor aeternus 
relucet.) 

Onwise die is sonder manieren, 
Daer alle redelike werke inne falieren. 

(et in ipsa [modinescientia] cunctae actiones rationis deficiunt.) 
In der etwas freien Übersetzung Huebners5: 

2 Die angeblichen Schriften des Areopagken Dionysius, übers. ... von J. G. V. Engelhardt, 
1. Teil, Sulzbadi 1823, S. 163. 

3 Ebd., S. 165. 
4 Ebd., S. 173. 
5 Jan van Ruisbroeck, Das Buch von den zwölf Beghinen, Aus dem Flämischen von Fried- 

rich Markus Huebner, Insel-Bücherei Nr. 206, 8. Kap. 



Hl. Johannes vom Kreuz: Mystisches Wissen 357 

Schauen ist ein Wissen fern der Welt, 
Das jenseits aller Vernunft sich hält; 
Denn es kann zur Vernunft nicht niedersteigen, 
Und die Vernunft kann nicht bis dahin reichen. 
Verklärtes Nichtwissen ist ein Spiegel fein, 
Dem Gott einstrahlt Seinen ewigen Schein. 
Es enthält kein Sein und keine Gestalt, 
Geformtes Werk verliert in ihm seinen Halt. 

Ruisbroeck formuliert dasselbe auch so: •Soll sich das Schauende Leben in dir ein- 
finden, so mußt du dich aller Erlebnisse der Sinne entäußern und mußt dich kehren 
in deine höchste Inwendigkeit.... Deine Gedanken müssen sich leeren und ent- 
blößen von allen sinnlichen Bildeindrücken." •Die Menschen, die erhöht sind in die 
gereinigte Einfalt ihres Geistes auf Grund der Liebe und Würdigkeit, die sie Gott 
entgegenbringen, die stehen mit bloßen und unverhüllten Gesichtern vor der All- 
gegenwart Gottes. Und es entstrahlt aus dem Antlitze des Vaters ein lauteres Licht 
auf das andere Antlitz der nackten und bilderlosen Seele, welche über die Sinne, 
über die Bilder, über die Vernunft und von der Vernunft weg erhöht ist in den ge- 
reinigten Aufschwung des Geistes"6. D. h. in diesem Erleben geht alles Geschöpf- 
liche verloren, weil das Streben des liebenden Erkennenwollens dem Schöpfer allein 
gilt. 

Ebd., 9. Kap., 1. Hälfte, bzw. 11. Kap. 




