HI. Johannes vom Kreuz: Mystisches Wissen

Ubersetzung und Kommentar von Univ.-Prof. Dr. Franz Rauhut, Wiirzburg

EL SABER

Entreme donde no supe,
Y quedeme no sabiendo

Toda ciencia trascendiendo.

Yo no supe dénde entraba,

Pero cuando alld me vi,

Sin saber dénde me estaba.

Grandes cosas entendi;

No diré lo que senti,

Que me quedé no sabiendo
Toda ciencia.

De paz y de piedad

Era la ciencia perfecta,

En profunda soledad

Entendia via recta;

Era cosa tan secreta,

Que me quedé balbuciendo
Toda ciencia.

Estaba tan embebido,
Tan absorto y ajenado,
Que se quedé mi sentidaq
De todo sentir privado;
Y el espiritu dotado

De un entender, no entendiendo

Toda ciencia.

El que alli llega de vero,

De si mismo desfallece,

Cuanto sabia primero,

Mucho bajo le parece;

Y su ciencia tanto crece,

Que se queda no sabiendo
Toda ciencia.

Cuanto mds alto se sube,
Tanto menos se entendia,
Que es la tenebrosa nube,

DAS WISSEN

Ich trat ein und wufit’ nicht wo
Und ich weilte nichts mehr wissend,
Alles Wissen tiberwissend.

Wuflt nicht, wo ich eintrat so,

Aber wie ich dort mich sah,

Weilend und nicht wissend wo,

Grofles nun verstand ich da;

Sage nicht, wie mir geschah,

Denn ich weilte nicht mehr wissend
Alles Whissen.

Dort von Fried und Frommigkeit
Fand ich Wissen ganz vollkommen
Und verstand in Einsamkeit,
Welcher Weg allein kann frommen;
So Geheimes hab vernommen,

Dafi ich wurde stammelnd, wissend,

Alles Wissen.

Da war so ich eingetrunken,

Eingesogen und entriickt,

Daf mein Sinn mir war versunken

In der Sinne Schlaf verstrickt;

Geist war mit Uerstehn begliickt,

Nicht verstehend, ganz unwissend,
Alles Wissen.

Wer dorthin gelangt fiirwahr,

Der wird seiner selbst ganz blof,

Was zwvor thm Wissen war,

Niedrig scheint ihm, wesenlos;

Und sein Wissen wéchst so grof,

Daf er wird so gar nicht wissend
Alles Wissen.

Denn je mehr er steiget, wifit,
Desto mehr Uerstehn versagt,
Da’s die finstre Wolke ist,



HI. Johannes vom Kreuz: Mystisches Wissen 355

Que a la noche obscurecia;

Por eso quien la sabia,

Queda siempre no sabiendo
Toda ciencia.

Este saber no sabiendo

Es de tan alto poder,

Que los sabios argiiiendo

Jamds lo pueden vencer;

Que no llega su saber

A entender; no entendiendo
Toda ciencia.

Es de tan alta excelencia

Aqueste sumo saber,

Que no hay facultad ni ciencia

Que lo puedan entender;

Quien se supiere vencer

Con un saber, no sabiendo
Toda ciencia.

Y si lo queréis oir,

Consiste esta suma ciencia
En un subido sentir

De la divinal esencia;

Es obra de su clemencia
Hacer quedar no entendiendo
Toda ciencia trascendiendo.

Die das Dunkel wirkt der Nacht;

Sie zu wissen wissend macht,

Dafy man stets ist gar nicht wissend
Alles Wissen. '

Dieses Wissen, nimmer wissend,

Ist von also hoher Kraft,

Dafl kein Weiser logisch schliefiend

Es besiegt mit Wissenschaft;

Kein Uerstehn sein Wissen schafft,

Nicht verstehend, doch nicht wissend,
Alles Wissen.

Denn es ist so hoch erhaben

Dieses hiochste Wissen schon,

Dafi nie Wissenschaft und Gaben

Des Uerstandes es verstehn;

Nur wer iiber sich kann gehn

Durch ein Wissen, nicht mehr wissend
Alles Wissen.

Hért, nun will ich’s kund euch geben:
Dieses hochste Wissen rein

Ein erhabenes Erleben

Ist von Gottes wahrem Sein;

Denn uns macht die Milde sein

Nicht verstehend, ganz unwissend,
Alles Wissen iiberwissend.

Das Gedicht ist ein ernstes Spielen mit der Einsicht, dafl das ekstatische Erleben

des Mystikers die Erkenntnisfihigkeit der Ratio iibersteigt. Sehen wir uns um nach
entsprechenden Auflerungen im mystischen Schrifttum, dann denken wir vielleicht
an die ,docta ignorantia® von Nicolaus Cusanus (der jedoch kaum ein Mystiker
war), gehen aber besser zu dem Autor, der die wichtigste Lektiire der abendlindi-
schen Mystiker war, zu Pseudo-Dionys (um 500).

Diesem zufolge ist unser Erkennen von Gott bejahend, noch besser ist es vernei-
nend (theologia negativa), am besten aber ist es schweigend (s. bes. De mystica theo-
logia, 3. Kap.). Denn wir erkennen nur das Wirken Gottes (daher die Bejahungen),
aber nicht das Wesen Gottes, das iiber alles von ihm Geschaffene unendlich erhaben
ist (daher die Verncinungen und das Schweigen). Der Gedanke des Bejahens und
des Verneinens stammt iibrigens aus der bejahenden und verneinenden Theologie
des Neuplatonikers Proklos, von dem Pseudo-Dionys bekanntlich stark abhingig ist.
Pseudo-Dionys, De divinis nominibus!: ,Das Gottliche selbst aber, wie es in seinem

! Des heiligen Dionysius Areopagita angebliche Schriften iiber ,Géottliche Namen® ...,
aus dem Griechischen ibers. von Joseph Stiglmayr (Bibl. d. Kirchenviter, 2. Reihe: Bd. 2),
Miinchen 1933, S. 41.



356 Franz Rauhut

eigenen Ursprung und Stand beschaffen ist, liegt itber jedem Verstand und jeder
Wesenheit und Erkenntnis. Wenn wir z. B. von der iiberwesentlichen Verborgen-
heit Gottes oder seinem Leben, Wesen, Licht, Wort sprechen, so meinen wir nichts
anderes als die aus der Gottheit zu uns heraustretenden Krafte, die Vergottlichung
bewirken oder Dasein schaffen oder Leben erzeugen oder Weisheit spenden. An
die Gottheit selbst aber tasten wir nur nach Aufhebung aller Denktatigkeit heran,
denn wir sehen keinerlei Vergottung, Leben oder Wesen, das genau jener Ursache
gliche, die in jeglichem Uberschwang iiber alles hinaus entriickt ist.“ Als geist-
reicher und sprachgewandter Schriftsteller verwendet Pseudo-Dionys die Bilder
,Licht und ,Dunkel“ und zwingt sie sogar zusammen, um das Erkennen und Nicht-
Erkennen bei dem zur Erkenntnis Strebenden zu erkldren. So sagt er in De mystica
theologia: Wer Gott erkennen will, muf} alles Sinnliche (d. h. alle sinnlichen Wahr-
nehmungen) und alle Tétigkeit des Geistes verlassen, sich von sich selbst und allem
andern rein absondern und so wird er zu dem ,Strahl des gottlichen Dunkels“? hin-
aufgefithrt; man mufl in das ,Dunkel des Nichtwissens“? tauchen; man erkennt
nichts, iiber den Geist hinaus erkennend. Im ersten Brief des Pseudo-Dionys liest
man?: ,Seine iiber alles hinausliegende Finsternis ist jedem Lichte verborgen, und
verhiillt jede Erkenntnis. Und wenn jemand, der Gott sicht, erkennt und versteht,
was er sieht, so hat er ihn selbst nicht gesehen, sondern etwas von seinen Seienden,
das da erkannt werden kann.“ Im fiinften Brief heifit es: Die géttliche Finsternis ist
das unzugingliche Licht, in dem Gott wohnt; Gott ist unsichtbar durch die Uberfiille
des Lichtes.

Selbstverstindlich spielen diese Gedanken auch bei den Mystikern des Mittel-
alters, die ja von Pseudo-Dionys stark beeinfluft sind, eine Rolle. Der Vlame Jan
van Ruisbroeck (1293--1381) z. B. formuliert folgendermaflen das Wesen der My-
stik in Dat boec van den twaelf beghinen (8. Kap.: Quid sit vera contemplatio):

Scouwen is een weten wiseloes,
Dat boven redene blijft altoes;
Het en mag in redene niet dalen,
(dazu lateinische Glosse: et nec ipsa potest in rationem descendere.)
Eii redene en maecht boven haer niet verhalen.
(neque eam ratio supra se assequi valet.)
Verclaerde onwise is een spieghel fijn,
Daer God in licht sinen ewighen scijn.
(Illustrata modinescientia pulcherrimum speculum est, in quo Dei splendor aeternus
relucet.)
Onwise die is sonder manieren,
Daer alle redelike werke inne falieren.
(et in ipsa [modinescientia] cunctae actiones rationis deficiunt.)
In der etwas freien Ubersetzung Huebnerss:

2 Die angeblichen Schriften des Areopagiten Dionysius, itbers. ... von J. G. V. Engelhardt,
1. Teil, Sulzbach 1823, S. 163.

3 Ebd,, S. 165.

4 Ebd,, S. 173.

5 Jan van Ruisbroeck, Das Buch von den zwilf Beghinen, Aus dem Flimischen von Fried-
rich Markus Huebner, Insel-Bicherei Nr. 206, 8. Kap.



Hl. Johannes vom Kreuz: Mystisches Wissen 357

Schauen ist ein Wissen fern der Welt,

Das jenseits aller Vernunft sich hilt;

Denn es kann zur Vernunft nicht niedersteigen,

Und die Vernunft kann nicht bis dahin reichen.

Verklartes Nichtwissen ist ein Spiegel fein,

Dem Gott einstrahlt Seinen ewigen Schein.

Es enthilt kein Sein und keine Gestalt,

Geformtes Werk verliert in ihm seinen Halt.
Ruisbroeck formuliert dasselbe auch so: ,Soll sich das Schauende Leben in dir ein-
finden, so muf}t du dich aller Erlebnisse der Sinne entduflern und mufdt dich kehren
in deine hochste Inwendigkeit. ... Deine Gedanken miissen sich leeren und ent-
‘blofen von allen sinnlichen Bildeindriicken.“ ,Die Menschen, die erhsht sind in die
gereinigte Einfalt ihres Geistes auf Grund der Liebe und Wiirdigkeit, die sie Gott
entgegenbringen, die stehen mit blofen und unverhillten Gesichtern vor der All-
gegenwart Gottes. Und es entstrahlt aus dem Antlitze des Vaters ein lauteres Licht
auf das andere Antlitz der nackten und bilderlosen Seele, welche iiber die Sinne,
iiber die Bilder, iiber die Vernunft und von der Vernunft weg erhéht ist in den ge-
reinigten Aufschwung des Geistes“s. D. h. in diesem Erleben geht alles Geschopf-
liche verloren, weil das Streben des liebenden Erkennenwollens dem Schopfer allein
gilt.

8 Ebd., 9. Kap., 1. Hilfte, bzw. 11. Kap.






