Um die Spiritualitat des Weltpriesters

Von Dr. Hermann Seiler, Zirich

Es ist bemerkenswert und auffillig, wie oft und mit welcher Eindringlichkeit
heute die Frage nach dem Priester neu gestellt wird. Sie wird von seiten der Laien!
ebenso wie von seiten der Priester selbst? als ein ernstes und brennendes Anlicgen
empfunden. Bis in die Romanliteratur hinein erstreckt sich das Interesse, das man
der Gestalt und der besonderen Problematik des Priesters entgegenbringts. In jiing-
ster Zeit ist vor allem die Frage der priesterlichen Ausbildung in den Vordergrund
getretent, Dariiber hinaus wird aber nach Grundlage, Wesen und Ausprigung prie-
sterlicher Existenz {iberhaupt gefragts. Wir wollen im folgenden (ohne Anspruch
auf Vollstandigkeit zu erheben) in erster Linie auf jenes oft sehr hitzig gefiihrte Ge-
sprich eingehen, das in den letzten Jahren speziell in Frankreich und Belgien, jedoch
in verinderter Form auch in anderen Landern, iiber den Weltpriester gefithrt wurde.

Die neuere Diskussion

Das Problem, um das es hier ging, lautete: Gibt es eine arteigene ,Spiritualitét®
(geistig-religiose Haltung, Aszese, Frommigkeit) des Weltpriesters? Dabei wihlte
man fiir das Wort , Weltpriester mit Vorliebe den Ausdruck ,clergé diocésain®,
Dibzesanpriester, und zwar aus mehr als nur dufieren Griinden. Das Anliegen war
iiber das Religids-Aszetische hinaus eine , Theologie® des Weltpriesterstandes, die
man aus dessen Natur und Aufgaben zu entwickeln suchte. Sie sollte dem Weltprie-
ster Wiirde und Bedeutung seines Standes tiefer und stirker zum Bewufitsein brin-
gen und ihm zugleich die arteigenen Wege und Mittel zu seiner Heiligung an die
Hand geben. Die Grundlegung fiir eine solche Theologie glaubte man vor allem im
Traktat ,De episcopo zu finden, von dem man allerdings immer wieder bedauernd
feststellte, dafl er eigentlich noch nicht geschrieben sei. Im Zusammenhang damit
wurde von selbst die Frage aufgeworfen, ob die vom Ordensstand hergeleiteten
aszetischen Mittel dem heutigen Weltpriester noch eine wesentliche Stiitze bieten
kénnten. '

Zweifellos war die Frage in ihrer Scharfe mitbedingt durch die besonderen fran-
zosischen Verhiltnisse. Auferlich durch den unheimlich wachsenden Mangel an
Nachwuchs im Didzesanklerus. An die 13 000 Pfarreien in Frankreich, also etwa ein

1 Vgl. die Umfrage von Domkapitular Dr. Rudolf, Wien, an fithrende Laien Usterreichs
und Westdeutschlands im Sonderheft der Ztschr. ,Der Seelsorger®, Wien 1953. — Ferner
aus fritheren Jahren den Aufsatz von I. Fr. Gérres in den ,Frankfurter Heften“ 1946, sowie
das Buch von Hans Wirtz ,Ein Laie sucht den Priester®.

2 Vgl. Josef Sellmair, ,Der Priester in der Welt®, Regensburg 1953.

3 Hubert Becher, Priestergestalten in der Romanliteratur der Gegenwart, Stimmen der
Zeit, Febr. 1954, 345 ff.

42.B.]. M. Reuss, Priesterliche Ausbildung heute (Wort und Wahrheit, Febr. 1954);
Karl Rakner, Gedanken zur Ausbildung der Theologen (Orientierung 1954, nr. 14, 15, 16).

5 Michael Pfliegler, Priesterliche Existenz, Innsbrudc 1953; frither schon: Karl Rahner,
Priesterliche Existenz (Ztschr. f. Aszese und Mystik 17 [1942] 155 ff.).



Um die Spiritualitit des Weltpriesters 359

Drittel, sind unbesetzt. Von daher versteht man den Appell von Mgr. Ancel, der
allerdings nicht unwidersprochen blieb, man solle junge Leute, die Beruf zum Prie-
sterstand fithlten, ins Seminar und nicht ins Noviziat weisen, aufler wenn der
Ordensberuf schon eindeutig feststinde. Zu dieser dufleren Lage gesellte sich die
geistige Situation: eine immer schwieriger sich gestaliende Seelsorge, vor allem
auf dem entvélkerten und entdhristlichten Land. Wenn es da nicht gelang, ein tiefes
und begeisterndes Berufsethos gerade fiir diesen Landklerus zu schaffen, so war die
Gefahr der Zermirbung zu grofl. Hinter all dem stand und steht aber zugleich etwas
Grundsitzliches, das in den letzten Jahrzehnten immer starker sptirbar wird: das oft
schmerzliche Ringen nach dem vollen priesterlichen Menschen mitten in der Zerreif3-
probe der konkreten priesterlichen Existenz und Berufsarbeit und das Suchen nach
den vertieften geistigen und theologischen Grundlagen dafiir.

In Belgien hebt die Diskussion um die spiritualité du clergé diocésain mit Kar-
dinal Mercier an. In Frankreich erweckt die Schrift von E. Masure ,De I'éminente
dignité du Sacerdoce diocésain®“, Paris 1939, ein lebhaftes Echo. 1943 richten die
Kardinile und Erzbischéfe Frankreichs eine Rundfrage an samtliche Bischofe und
Seminarobere, deren Ergebnis (148 Antworten) im Februar 1944 der Versammlung
der Kardinile und Bischéfe vorgelegt wurde, iiber die Dringlichkeit, dem Priester-
nachwuchs eine Formung zu geben ,mettant en pleine lumiére les caractéres propres
de la vocation du clergé séculier”. Im Jahre 1945 veranstaltete die ,,Unio aposto-
lica“ Frankreichs in ihrer Zeitschrift eine dhnliche Rundfrage. Schon vorher hatte
sich das Centre de pastorale liturgique in seiner 2. Studienwoche in Vanves 1944 mit
demselben Problem beschaftigt (vgl. La Maison — Dieu 1944, Nr. 3). Von den spa-
teren Stimmen seien nur einige wenige erwdhnt: Abbé G. Lemaitre, Notre Sacer-
doce; Gustave Thils, Professor am Seminar in Mecheln, Nature et Spiritualité du
Clergé diocésain; P. Robillard, O. P., Clergé diocésain, in: La Vie spirituelle, Fe-
bruar 1946 und R. Carpentier, 8. ].: La Spiritualité du Clergé diocésain, in Nouvelle
Revue Théologique, April 1946. — Seit der klirenden Ansprache Pius XII. vom 8.
Dez. 1950 an den Religiosenkongref scheint die Diskussion wenigstens nach aufien
hin abgeebbt zu sein.

Die Grundideen dieser Weltpriester-Theologie gruppieren sich, kurz zusammen-
gefafit, um folgende Stichworte: Di6zesane Berufung des Priesters — Ditzesanes
Priestertum — Apostolisches Vollkommenheitsideal des Didzesanpriesters. Es geht
also um eine ganz spezifisch theologische Auffassung von der Stellung und den Stan-
desaufgaben des Weltpriesters, aus der ein spezielles Berufsethos, ja ein eigenes
Vollkommenheitsideal entwickelt wird.

Finige Ausziige aus dem reichen Schrifttum mégen das Gesagte verdeutlichen:
»Die priesterliche Berufung zeigt sich in ihrem reinen Zustand im Diézesanklerus. ..
Da der Didzesanpriester nicht Religiose ist im kanonischen Sinne des Wortes, so ent-
spricht sein personlicher Lebensstand einzig den Forderungen des Priestertums®. In
diesem Zusammenhang wird von manchen der Versuch unternommen, eine Uber-
legenheit des Weltpriesters gegeniiber dem Ordenspriester darzutun. Und zwar
geht man von dem Gedanken aus, der Bischof sei im Stand der ,erworbenen Voll-
kommenheit“. Der Weltpriester seinerseits sei der eigentliche Mitarbeiter des Bi-
schofs und nehme daher irgendwie an seiner Vollkommenbheit teil.



360 Hermann Seiler

»Es gibt einen Lebensstand, und sehr wahrscheinlich einen einzigen, der gegriin-
det ist anf die Ubung der Nachstenliebe, ndmlich den Bischofsstand . .. Didzesan-
priester sein, 'd. h. Priester zar Verfiigung des Bischofs und zwar im eigentlich sa-
kramentalen, nicht nur im kanonischen Sinn... dies ist ein Teilhaben am Stand
des Bischofs“ (E. Masure, ,De I'éminente dignité du sacerdoce diocésain®, S. 129 ff).

,Der einfache Ditzesanpriester steht nicht in dem Sinn auf der Stufe des Bischofs,
dafl die Caritas all sein Wirken durchdringt und durchheiligt. Und trotzdem besitzt
er in sich, Kraft seiner Weihe, eine institutionelle Bindung an die Ausibung der
Nichstenliebe, und dieses sakramentale Band steht weit itber den Institutionen
des Ritestandes” (a. a. O. S. 155).

Der Ordenspriester dagegen gehdre dem Stand der ,zu erwerbenden Vollkom-
menheit“ an und sei nur ,sekundirer® Gehilfe des Bischofs. Der Ordensmann strebe
eben in erster Linie nach personlicher Vollkommenheit, wihrend der Diézesanprie-
ster nur fiir die Seelen da sei.

,Die Gliubigen sind sich bewuflt, dafl die Sendung des Diézesanpriesters eminent
und unersetzbar ist — die einzige eigentliche Kirchensendung. Die Ordenspriester
sind zwar nitzliche, vielleicht notwendige Hilfskrafte. Sie bilden aber in keiner
Weise die eigentliche Grundlage apostolischen und missionarischen Vorstofles*
(Abbé Martimort in der Zeitschrift ,L’Union Apostolique®, 1945, S. 199).

~Die Mittel der Vollkommenheit des Ordenspriesters sind sicher anerkennens-
und lobenswert . . . sie sind aber weder die einzigen, noch die bessern® (E. Masure,
a.a. 0. 8. 402, Zitation von Kardinal Mercier).

~Heiligkeit durch Abscheidung, das ist das Vollkommenheitsideal des Ordens-
priesters. Das ist noch ein alttestamentliches Ideal, das in den Evangelien durch
eine andere ungleich dynamischere Idee iiberholt ist, nimlich das Wirken der Nach-
stenliebe inmitten der Menschen: Vos estis lux mundi . . .“ (E. Masure, a. a. 0. S. 71).

Im Zusammenhang mit diesen Grundthesen werden durchaus beadhtliche prak-
tische Gedanken und Vorschlige geauflert: Uber den Gemeinschaftsgeist und die
priesterliche Armut, tiber die charakterlichen Tugenden des Weltpriesters, die pa-
storelle Liebe und den missionarischen Eroberungsgeist, vor allem iber die leben-
dige dibzesane Gemeinschaft zwischen Bischof und Priestern usw. Die ,geistlichen
Ubungen® stehen weniger im Blickpunkt der Diskussion und werden als selbstver-
standlich vorausgesetzt. Vereinzelte Stimmen scheinen das Gebetsleben des Welt-
priesters auf das Liturgische beschranken zu wollen. '

Schlieflich wird im Zusammenhang der Bemihungen um eine theologische Grund-
legung des Weltpriesterstandes und um die Herausarbeitung einer Weltpriester-
aszese die Frage aufgeworfen, ob nicht auch fur die Laien in der Katholischen Aktion
und fir die Weltlichen Institute das Vollkommenheitsideal des Weltpriesters und
nicht das der Ordensleute mafigebend sei. Auch diese Frage ist sicher von nicht ge-
ringér Bedentungs.

6 Wenn auch diese ausgesprochenen Thesen speziell fiir Frankreich und Belgien charakteri-
stisch sind, so scheinen dhnliche Fragestellungen durchaus, wenn auch in allgemeinerer Form,
im deutschen Sprachraum lebendig zu sein, z. B. die Frage nach dem Standort und der spiri-
tuellen Priagung des Weltpriesters in Abgrenzung vom Ordensstand. Vgl. z. B. Josef Sellmair
a.a. 0. S. 37ff.; Erich Puzik, Zur Aszese des Weltpriestertums. In: Sacramentum ordinis,
Breslau 1942, 257—301. Verschiedene Aufsitze in der Zeitschrift ,Der Diézesanpriester®.



Um die Spiritualitit des Weltpriesters 361
Kritik der vorgeschlagenen Losungen

Wenn man diese Gedanken und Auffassungen ruhig auf sich wirken lafit, so wird
man einen zwiespaltigen Eindruck nicht los.

Finerseits steckt sicher ein echtes nnd brennendes Anliegen in dem Suchen nach
einer vertieften geistlichen Haltung und Pragung des Weltpriesters. Und zwar geht
es nicht nur um die praktische Notwendigkeit, ein innerlich tragendes, kraftvolles
und freudiges Berufsethos zu schaffen. Auch grundsitzlich ist durchaus zuzugeben,
dafl das eine christliche Vollkommenheitsideal in verschiedenen Stdnden und Sen-
dungen und damit zweifellos auch in verschiedenartigen Pragungen und Verwirk-
lichungen in der Kirche zu leben ist. Ebenso werden in der Begriindung fiir diese
»Spiritualitit® wertvolle Gesichtspunkte sichtbar, vor allem in dem Bemithen, Stel-
lung und Sendung des Weihepriestertums aus grofierer theologischer Tiefe zu sehen.
Die Frage nach einem Ausbau der Theologie der einzelnen kirchlichen Stinde ist in
dieser Hinsicht voll und ganz zu bejahen. Schliefilich kann man auch in den Ergeb-
nissen der Diskussion eine Reihe von wichtigen Elementen fiir die religios-aszetische
Haltung des Weltpriesters namhaft machen.

Anderseits schwingt aber sowohl in der ganzen Fragestellung wie auch in den
Lésungsversuchen etwas von einer Verkennung des Sinnes, der Bedeutung und
Eigenstindigkeit des Ordensstandes in der Kirche mit. Entweder wird dieser bei
einzelnen Autoren in seinem Eigenwert tibersehen oder aber man beschrankt ihn
auf eine kirchengeschichtlich rein tatsichlich gewordene, daher nicht letztlich evan-
gelische und somit iiberholbare Form ciner privaten oder ménchischen Selbstheili-
gung. Es wird im Hintergrund da und dort etwas Krampfhaftes spiirbar, das der
Diskussion auf manche Strecken den Charakter einer gewissen Aufpulverungstheo-
logie verleiht. Ebenso wird eine Unklarheit und Uberspitzung sichtbar in dem ofter
wiederkehrenden Gedanken, der Bischof habe die caritas perfecta und sei damit
im Stand der erworbenen, nicht wie die Ordenslente im Stand der noch zu erwerben-
den Vollkommenheit. Der Weltpriester seinerseits nehme als eigentlicher Mitarbei-
ter des Bischofs an dieser Vollkommenbheit teil, wahrend der Ordenspriester nur des-
sen sekundirer Gehilfe sei. Schlieflich scheint die Andersartigkeit von Weltpriester-
ideal und Ordensideal gelegentlich so weit getricben zu sein, dafl der peinliche Ein-
drack eines volligen Auseinanderreifiens beider Ideale, ja fast eine Art von doppel-
tem Priestertum, sich aufdringt. Das alles legt eine detaillierte Stellungnahme unter
genauerem Abwigen aller Momente nahe.

Fragen wir zunichst, was der Satz bedeutet, der Bischof habe die caritas perfecta
und sei darum im Stand der erworbenen Vollkommenheit, und zweitens, wie von
da aus das Verhiltnis Bischof-Weltpriester-Ordensstand zu verstehen ist. Da man
sich in der Diskussion dieser Fragen vor allem auf Thomas von Aquin und seinen
kirchlichen Stindetraktat in der Summa (11-IT 183 ff) beruft, ist ein kurzer Riick-
griff darauf nicht zu vermeiden?.

Der Grundgedanke des hl. Thomas, den er aus dem vermeintlichen Apostelschii-
ler Dionys dem Areopagiten schopft und den er in groflartiger Weise entfaltet und

7 Vgl. zum folgenden H. M. Christmann in der deutschen Thomas-Ausgabe Bd. 24, Kom-

mentar. Rich. Egenter, Bischofsstand und Bischofsethos nach dem hl. Thomas von Aquin, in:
Episcopus, Festschrift fiir Kardinal Faulhaber, Regensburg 1949.



362 Hermann Seiler

in eine weite Zusammenschau hineinstellt, ist die Idee vom Bischof als dem ,Per-
fector“, dem Vollender seines Volkes. Nicht weniger als zwolfmal kehrt dieser Be-
griff allein in der Summa wieder. Zwei ganze Kapitel] handeln davon in dem Biich-
lein , Von der Vollkommenheit des geistlichen Lebens®. ,Der Bischof empfangt die
Gewalt, in der Person Christi auf den mystischen Leib, d. h. auf die Kirche Christi
einzuwirken. Diese Gewalt empfangt der Priester bei seiner Weihe nicht, wenn er
sie auch durch besonderen Auftrag des Bischofs erhalten kann ... Dem Bischof aber
stehf es zu, nicht nur dem Volke, sondern auch den Priestern das zu spenden, wes-
sen sie zur Ausitbung ihres eigenen Amtes bediirfen” (I1I 82, 1). In diesen so sach-
lichen, ja fast trockenen Gedanken, liegt im Grunde eine unerhort dynamische Auf-
fassung vom Bischofsamt. Der Bischof ist etwas vollig anderes als nur der oberste
Beamte und Organisator seiner Didzese, auch mehr als nur eine Wiirde und Ehren-
stellung; er wird vielmehr als die treibende und emporreifiende Kraft seiner Herde
gesehen, als der gnadenhafte, religiés-geistige Lichtquell und Feuerherd seines
Sprengels, dessen Ziel und Lebensinhalt die Seelsorge ist, die Kunst, Priester und
Glaubige zur Christusformigkeit heranzubilden. Kein Zweifel, diese Grundidee
vom Bischof als dem Vollender bedingt eine grofle schopferische und erleuchtete
geistige Initiative, deren Ausstrahlung sich auf das ganze Bistum bis in die letzte
Pfarrei erstrecken soll.

Von hier aus hilt Thomas — als einfacher Ordensmann voll kithner Niichternheit
und verhaltener Glut — dem Bischof einen erschreckenden Pflichtenkatalog vor
Augen. Es blitzt darin zwischen den Zeilen immer wieder das vom Bischof zu for-
dernde auBergewohnliche Format, die iiberdurchschnittliche Befahigung zur Men-
schenfithrung und das Mehr an Caritas, das ihm eigen sein muf, durch. Denn ,die
Gewalt des Bischofs verhilt sich zur Gewalt der untergeordneten Weihegrade, wie
sich die politische Gewalt, die das Gemeinwohl im Auge hat, zu den untergeordne-
ten Kiinsten und Gewerben verhilt, die irgend ein Sonderwohl im Awuge haben®
(Suppl. 38, 1). Darum ist fiir dieses Hirtenamt nicht der persénlich Vollkommenere,
sondern der Geeignetere zu wahlen (II-II 183, 3). Aus dem nidmlichen Grunde fiigt
Thomas hinzu: ,Der Stand des Bischofs ist nicht (wie der Ordensstand) auf die zu
erlangende Vollkommenheit hingeordnet, sondern bedeutet eher (,potius“), dafl je-
mand aus der Vollkommenheit, die er besitzt, andere leitet* (II-11 186, 3). Oder wie
er im Opusculum de perfectione vitae spiritualis c. 19 formuliert: ,Der Ordensstand
fihrt zur Vollkommenheit, der Bischofsstand setzt die Vollkommenheit voraus. Denn
wer das Bischofsamt empfangt, nimmt ein geistliches Amt als Perfector an®.

An dieser Stelle wird die charakteristische ,Vollkommenheit“, die Thomas dem
Bischof in Abhebung vom Ordensstand zuspricht, erst einsichtig. ,Die Monche sind
im Stand der eigenen Vollkommenheit, die Bischéfe im Stand der fremden Voll-
kommenheit, anders ausgedriickt: im Stand der auf andere tberflieRenden Vollkom-
menheit. Der Ordensmann strebt mit ganzer Kraft danach, vollkommen zu werden,
wenn er es noch nicht ist, seine personliche Vollkommenheit zu bewahren und zu
vermehren. Im Stande der Bischofe hingegen strebt der Amtstrager mit ganzer Kraft
danach, andere vollkommen zu machen, wenn sie €s noch nicht sind, ihre Vollkom-
menheit zu bewahren und zu vermehren. Darum sind die Mitglieder beider Stinde
in der Vollkommeunheit; der Bischof jedoch so, daB seine Vollkommenheit gleichsam



Um die Spiritualitit des Weltpriesters 363

iiberstrémt und ihren quellenden Reichtum niederflieBen 1afit in seinen Sprengel,
wobei sowohl seine eigene Vollkommenheit als auch die seines Sprengels vermehrt
wird“s. Einen Schritt weiter als Thomas unterscheiden wir heute vielleicht noch
schirfer 1. die Vollkommenheit des persénlichen Ringens, 2. die Vollkommenheit
der grundsitzlichen Mittel (in den Geliibden des Ordensstandes, wobei die evan-
gelischen Rite auch eine tiefe und wesentliche apostolische Sinnrichtung in sich tra-
gen!), 3. die Vollkommenheit der iibernatirlich-sozialen Funktionen in der Kirche.
In diesem letzteren Sinn als ,Vollender der Liebe® ist der Bischof also im Stande
der Vollkommenheit, indem er kraft seines Amtes zur Fille der Liebe ver-
pllichtet ist.

‘Wie niichtern Thomas dabei trotz allem idealen Schwung im Grunde denkt, wird
ersichtlich, wenn er (die Verhaltnisse seiner Zeit vor Augen habend) in Hinsicht auf
die den bisch6flichen Stand konstituierende Nachstenliebe eine gewisse Vollkommen-
heit bereits darin erblickt, dafl die schwere Siinde gegen den Nachsten gemieden
wird (I1-II, 184, 2) und ebenso, wenn sich bei ihm (in groflerer Zuriickhaltung als
bei manchen Autoren heute) die Formulierung einer ,perfectio adepta® oder ,jam
acquisita® bzgl. des Bischofs nicht findet. Treffend und prignant fafit P. Christmann
in seinem Kommentar die Gedanken des Aquinaten zusammen?®: ,Wer an dieser
Stelle nicht die zugeordneten Horizonte mitschaut, vor allem die Lehren dber den
Stand der Vollkommenheit als aktiver unaufhorlicher Ergreifung und unermiid-
licher Aufarbeitung sittlicher Pflichtenkreise, ist unfahig zu erkennen, dafl Thomas
nicht einen Klassentraktat iiber den Weihestand, sondern einen Moraltraktat iiber
die noch zu leistende Erklimmung eines nie ganz erreichten hdochsten Gipfels der
Vollkommenheit entworfen hat. Im Bischofsamt fallen also zwei Hohepunkte zu-
sammen; es ist der Schnittpunkt zweier aufsteigender Linien, Spitze einer Pyramide;
der oberste Endpunkt der einen Linie heifit Weiheakt (Statik der Stindeordnung,
Rangstufe der Hierarchie); derselbe oberste Endpunkt der andern Linie heifit Voll-
endungsgewalt (Dynamik der eigenen sittlichen Selbstvervollkommnung mit dem
Ziele der Vollendung anderer)®.

Schon von hier aus diirften gewisse Gedanken in der neueren Diskussion um die
» Weltpriester-Spiritualitat“ ihre Korrektur finden.

Der positive Erirag

Es stellt sich nun aber die wichtigere Frage, in welcher Weise das berechtigte An-
liegen der Diskussion aufgegriffen und beantwortet werden kann, d. h. ob und in
welchem Sinn sich trotzdem von einer Eigenpragung im Vollkommenheitsideal des
Weltpriesters sprechen lifit, und zwar in Abgrenzung vom Ratestand, wie vom Stand
des Weltdhristen. Es seien wenigstens einige Grundgedanken zur Beantwortung die-
ser Frage skizziert.

Es darf alsselbstverstindlich vorausgeschickt werden, dafl im Stand der evangeli-
schen Rite die besondere Verpflichtung zum Streben nach Vollkommenheit durch die
Gelitbde und damit in einer unmittelbar persénlichen Entscheidung iibernommen
wird. Das Weihepriestertum dagegen schdpft seine besondere Verpflichtung zum

8 Deutsche Thomasausgabe Bd. 24, Komm. S. 497.
® Ebd. S. 494.



364 Hermann Seiler

Streben nach Vollkommenheit aus dem Weihecharakter und damit aus der priester-
lichen Sendung, also in mittelbarer Weise iiber den Stand, zu dem der Priester ge-
weiht wird. Weiterhin gilt es heute wieder mehr denn je daran zn erinnern, dafl
das christliche Vollkommenheitsideal ein einziges ist fiir alle Stinde und Menschen
in der Kirche und dieses Ideal in der Vollkommenheit der Liebe besteht. Demnach
geht es nicht an, die Standesunterschiede so zu betonen und die Stinde so zu isolie-
ren, dafl der Eindruck ginzlich getrennter Wege entsteht. Das fithrt in der Answir-
kung zu einem véllig fruchtlosen mnd irrefiihrenden Ausspielen der kirchlichen
Stinde gegeneinander. Die Grundlagen christlicher Frommigkeit sind fiir alle Stinde
die gleichen. Nur innerhalb dieser wesentlichen Einheit kann man darum die Frage
aufwerfen, in welcher Weise die Liebe in den verschiedenen Stinden der Kirche ein
Eigengeprage erhalt, das bedeutungsvoll ist.

Nun lafit sich sagen: Wenn sich die christliche Liebe grundsatzlich in verschiedenen
Formen auspridgen kann, deren Akzente jeweils anders gelagert sind, so scheint sie
sich einmal vollziehen zu konnen als eine vorwiegend kosmische, d. h. in und durch
die Bejahung und Verwirklichung der innerweltlichen Ordnungen von Ehe, Besitz
und Freiheit. Es ist dies die den Weltchristen charakterisierende Lebensform.

Der Weltchrist hat also als ein vom Kreuz Begnadeter ,Welt“ zu verwalten
und zu durchheiligen, indem er sie stets von neuem mit dem Geist der liebenden
Hingabe an den Vater durchdringt und durchformt. Denn ,weit entfernt die Welt
zu flichen, hat der Christ die Aufgabe sie zu vollenden, sie ,an sich zu nehmen®. . .
Damit ist seine Strafle vorgezeichnet (Kard. Suhard). Wie freilich in all dieser ,Be-
jahung® zugleich die ,Distanz“, die ,Weltflucht, die Entsaging und das Kreuz fiir
den Christen enthalten ist, ohne die es eine liebende Hingabe fiir den durch die Erb-
siinde geschwichten Menschen nicht gibt, hat A. Brunner in seinem Buch , Eine neue
Schopfung. Fin Beitrag zur Theologie des christlichen Lebens“10 sehr schén gezeigt.
Eine durch die Siinde aus den Fugen geratene Welt ist nur durch die opfernde Liebe
zu heilen. So gilt auch fiir alle weltvollziehende und -gestaltende Bejahung des Chri-
sten zugleich das unabdingbare Wort des Apostels: ,Die Verheirateten sollen leben,
als ob sie nicht verheiratet waren, die Erwerbenden so, als ob sie nichts besiflen, die
mit der Welt Verkehrenden so, als ob sie davon nichts hitten“ (1 Kor 7, 29-31).
Hier wird sichtbar, dafl die Bezeichnung dieser christlichen Lebensform als ,kos-
mischer® nur einen Grundakzent, eine charakteristische Bewegungsrichtung, nicht
aber etwas Absolutes und Ausschlieflliches ausdriicken kann.

Neben dieser Lebensform des christlichen Weltstandes kann sich die christliche
Liebe vollziehen und sichtbar in der Kirche reprisentieren in einer zweiten Lebens-
form, nimlich als transzendent-eschatologische Liebe im Verzicht des Ritestandes!t.
Das kennzeichnende Merkmal dieses Standes ist das Heraustreten aus den weltlichen
Ordnungen geistiger Autonomie, materiellen Erwerbes, geschlechtlicher Fortpflan-
zung — den zentralen Bereichen menschlichen Lebens — im radikalen Hin zum
Kreunz in der Entsagung. Es ist die Existenzform ,jenseitiger Menschen® (D. Thal-
hammer), die vom Natiirlichen her nicht zu fassen, sondern nur aus jener Stiftungs-
urkunde des Herrn zu erklaren ist: ,Wahrlich, ich sage Euch, niemand verlifit um

10 Paderborn 1952.

1t Vgl. Karl Rahner, ,Zur Theologie der Entsagung. Ein Beitrag zum Verstindnis der
evangelischen Radte” in: ,Orientierung®, 15. Dez. 1953.



Um die Spiritualitit des Weltpriesters 365

meinetwillen und um des Evangeliums willen Haus, Bruder, Schwester, Mutter, Va-
ter, Kind oder Acker, ohne alles hundertfach wieder zu erhalten: schon jetzt in die-
ser Welt mitten unter Verfolgungen Haus, Bruder, Schwester, Mutter, Vater, Kind
und Acker, und in der kiinftigen Welt das ewige Leben® (Mk 10, 29-80). Diese Le-
bensform der Entsagung ist zugleich in ihrer tiefsten Sinnrichtung ein Hin zum
Kreuz, zum miterldsenden Opfer fiir die Welt. So wire es eine Verkennung des
Standes evangelischer Rite, wenn er allein und einzig als Weg zur ,eigenen® Voll-
kommenheit gesechen wiirde. Im Gegenteil liegt in ihm die letzte Tiefe apostolischer
Sendung eingeformt. So kommt es nicht von ungeféhr, sondern ist von gréfiter Be-
deutung, wenn die qualitativen apostolischen Sendungen in der Kirche und durch
ihre Geschichte hindurch immer wieder aus dem Stand und Geist der evangelischen
Rite ihren Ursprung nahmen.

Schlieflich scheint es noch eine dritte Form und Moéglichkeit dieser Liebe zu geben.
Neben dem Menschen, der seine naturhafte Lebensform zum Ausgangspunkt
nehmend, diese mit dem Geist der gekreuzigten Liebe zu durchformen sucht, und
ueben dem Menschen, der im Hinblick auf die in der Gnade schon anwesende zu-
kiinftige und endgiiltige Welt die Entsagung zu seiner Lebensform wihlt, steht
der Mensch, der als geweihter Priester Sendung und Existenzform mittlerischer
Liebe darlebt. Was das bedeutet, wird in Hebr 5 in seinen Grundziigen sichtbar.
Mittlerische Liebe erweist ihren Triger als herausgenommen und abgeldst aus den
Menschen, in der vollen Hingabe der Jungfraulichkeit und in apostolischer Armut,
die zwar noch Eigentumsrecht kennt, aber doch mehr ist als das Armsein-im-Geiste
des Weltchristen. Ex hominibus assumptus: herausgenommen aus dem innerwelt-
lichen Aufgabenkreis, um frei zu sein fir die iiberweltliche, sakrale Aufgabe — pro
hominibus: im Dienste an den Menschen, d. h. mit einer weiten priesterlichen Hu-
manitas und pastorellen Caritas — in iis quae sunt ad Deum: im Namen und Auf-
trag Gottes, ganz als Werkzeug und Durchgang fiir Gott zu den Menschen, d. h. in
ginzlichem Selbstverzicht, als zur Verfiigung-Stehen, nichts fiir sich selbst erwar-
tend, fordernd, festhaltend, also wirklich als schlichte Wahrheit des servus ser-
vorum — ut offerat dona et sacrificia: vor allem — aber durchaus nicht ausschliefi-
lich! — im kultischen Dienst und Opfer als dem Zentrum priesterlicher Sendung!2.

Hier darf zweifellos der Ansatzpunkt zu einer richtig verstandenen ,Weltprie-
ster-Spiritualitit® gesehen werden. In dieser Sicht erfidhrt auch der Gedanke, der
Didzesanpriester nehme am ,Stand“ des Bischofs teil, seine Fruchtbarkeit. Mit und
unter dem Bischof steht er durch sein Wethepriestertum in der Sendung und Le-
bensform mittlerischer Liebe an seiner Herde. Ebenso 1488t sich in diese Linie noch
mauches andere, was in der Diskussion um den ,clergé diocésain® vorgebracht wurde,
einbauen. So z. B. die starke Betonung des konkreten Raumes: der Didzese, der Pfar-
rei, der Zeit- und Milieusituation und der Gemeinschaft, in denen der Priester seine
apostolische Sendung ausiibt.

12 Man vgl. die neueste Diskussion in Frankreich im Anschlufl an die Frage der prétres
ouvriers iiber die verschiedenen Elemente in der Priestersendung (sakramentale Sendung,
Sendung des témoignage usw.) und ihre Stellung zueinander: cf. Chenu O. P. in: Vie in-
tellectuelle, Miarz 1954. — Ebenso die Frage um die ,profane® Mission des Priesters: cf.
E. Tesson, ,Activité temporelle et vie sacerdotale® in: Etudes, April 1954 und P. Leroy
»Moi, qui suis prétre“, ebd. Midrz 1954.



366 Hermann Seiler

All diese Gedanken sind nicht mehr als eine knappe Andeutung dessen, um was
es geht. Ganz allgemein darf dabei sicher nicht ibersehen werden, dafl es in der
heutigen Krise ilberkommener Frommigkeitsformen um mehr geht als nur um diese
Fragen. Entsprechend den neuen Ansitzen in Theologie, Exegese, Liturgie usw., um
die man heute ringt, wird darum auch vor allem das gemeinsame christliche Voll-
kommenheitsideal von den Quellen her neu zu gestalten sein. Zugleich aber wird
die vertiefte Eigenpragung einer Ordens-, Priester- und Laienspiritualitit von nicht
geringer Bedeutung sein. Denn es vollzieht sich heute ganz offensichtlich ein neuer
Schritt in der Entwicklung des kirchlichen Stindegedankens zum vollen Ausbau.
Die Entfaltung einer umfassenden T%eologie der kirchlichen Stinde (die im Augen-
blick noch nicht vorliegt) miifite dafiir die Grundlage abgeben.

Weltpriestertum und evangelische Rdte

Fine letzte Klarung dringt sich auf: Welche Rolle spielen in dieser Prigung des

Weltpriesterideals die evangelischen Rate? Anders ausgedriickt: Welche gegensei-
-tige Abhingigkeit besteht trotz gewisser Abgrenzungen zwischen den kirchlichen

Standen?

Immer wieder anhebend und sich weiter entwickelnd beobachtet man durch die
ganze Geschichte der Kirche eine eindeutige Tendenz des Priestertums zu den evan-
gelischen Riten hin: zu Jungfriulichkeit, Armut und gemeinsamem Leben. Uber
Augustinus steigt die Entwicklung an zum rémischen Konzil von 1059, das allen
Klerikern das Leben in Gemeinschaft vorschreibt und sie zu €inem ,gemeinsamen
Leben® in persénlicher Armut einliddt. Von da an reiflen die Impulse durch die
Jahrhunderte bis zu den letzten Papsten nicht mehr ab. Auffallend ist die starke
Betonung der evangelischen Réte in den Priester-Enzykliken Pius XI. und Pius XI1I.
als Richtungweisung fiir die Aszese des Weltpriesters. Es gibt also unverkennbar
eine bedeutsame Linie von den evangelischen Réiten zum Weihepriestertum hiniiber,
und es stinde im Widerspruch zur gesamten Tradition der Kirche, dieselbe ab-
schwichen zu wollen.

Anderseits betont Pius X11. in der Ansprache vom 8. 12. 1950 an den Religiosen-
kongrefl: ,Unrichtig ist die Behauptung, es sei ein wesentliches Erfordernis oder
doch ein gewisses naturgemifles Postulat des klerikalen Standes als solchen, so wie
er durch géttlich-rechtliche Satzung entstand, daff seine Mitglieder die evangeli-
schen Réte befolgen, und darum kénne oder miisse der klerikale Stand als Stand
evangelischer Vollkommenheit bezeichnet werden. Der Kleriker ist also nicht kraft
gottlichen Rechtes auf die evangelischen Rite der Armut, der Keuschheit und des
Gehorsams verpflichtet. Insbesondere erwichst ihm eine solche Verpflichtung nicht
aus gleichem Grunde und auf gleiche Weise, wie sie durch die 6ffentlichen Ge-
libde im Ordensstand entsteht. Wichtig erscheint darin vor allem ein Gedanke:
Nicht nur, dafl der Weltpriester nicht kraft géttlichen Rechtes auf die Rite verpflich-
tet ist, und dafl darum auch die Verpflichtungen fiir Ordensmann und Weltpriester
verschieden sind, sondern, dafl ebenso die letzte Begriindung der Verpflichtung fiir
Weltpriester und Ordensstand sich unterscheidet. Dieser Sachverhalt ist nicht un-
wesentlich und miiflte stirker, als das vielfach geschicht, ins Auge gefafit werden.
Der Ordensmann lebt die evangelischen Rate als seine Existenzform aus einer escha-



Um die Spiritualitit des Weltpriesters 367

tologisch-soteriologischen Grundrichtung heraus, d. h. aus dem Radikalen mit-Chri-
stus-ans-Kreuz zur Miterlésung der Welt. Dieser Akzent prigt die innerste Rich-
tung der drei Geliibde im Ordensstand. Beim Weltpriester sind die Akzente wesent-
lich anders gesetzt. Bei ihm treten die evangelischen Rite in seine Existenzform im
besonderen €in durch seine priesterlich-apostolische Sendung als Mittler Christi.
Sie erhalten darum von dieser Grundrichtung her auch ihre Prigung. Es ist interes-
sant zu beobachten, wie auffallend stark -dieser Gedanke sowohl bei Pius XI. im
Rundschreiben ,, Ad catholici sacerdotit fastidium® (1935), wie auch in dem bedeu-
tenden Hirtenschreiben des Kardinals Suhard ,Le préire dans la cité“ (1945) in Er-
scheinung tritt.

Sichtbar wird diese Tatsache vielleicht nicht so sehr bei der Jungfraulichkeit, ob-
wohl auch sie beim Weltpriester eine stark ,berufliche“ Note erhalt. Jungfriulich-
keit des Weltpriesters ist vor allem ganze und ungeteilte Sorge mit allen Kréften
des Geistes und Herzens fir das, was des Herrn ist. Sie ist ein frei und gegrtet
Dastehen fiir den Ruf und die Sendung des Herrn, wann und wo und wie sie ihn
trifft. Deutlicher aber noch wird diese Prigung bei den anderen Riten: die Armut
des Weltpriesters geht aus dessen Sendung heraus weiter als die des Weltchristen.
Sein Eigentum ist spezifisch berufsgebundenes Eigentum, d. h. womit dem Herrn ge-
dient wird!3. Er soll soviel im irdisch-materiellen Bereich wurzeln, als es seine iiber-
weltliche Sendung je und je verlangt. Er hat also eine apostolische Armut zu iiben,
die sich der Dinge bedient in dem Maf, als er sie braucht, um seinen priesterlichen
Auftrag zu erfilllen. Form und Umfang des Besitzes werden demnach fiir ihn nach
Kultur und Lebensform wechseln. Nicht umsonst hebt darum Pius XI. in seinem Prie-
sterrundschreiben mit eigentiimlicher Betonung die ,Uneigenniitzigkeit des Welt-
priesters hervor. Ganz ahnlich verhilt es sich beim Gehorsam des Weltpriesters.
Derselbe ist in spezieller Weise gekennzeichnet durch ein der Kirche und ihrer Lei-
tung zur Verfiigungstehen unter Beiseitestellung von Sonderwiinschen, -interessen
und -ansichten. Also auch hier ist es wesentlich ein apostolischer Gehorsam und zwar
nicht nur in einem gewissen naturalistisch-soziologischen Sinn, sondern religiés und
dbernatiirlich verstanden!4,

Es scheint wichtig, diese Verlagerung der Akzente (es geht also nicht um Aus-
schliefllichkeit) in der Begriindung der Entsagung zwischen Ordensstand und Welt-
priester zu sehen. Von da aus erhilt die ganze Formung des Weltpriesters durchaus
eine eigene Prigung. Die Einsicht in diese Tatsache ist z. B. von spezieller Bedeu-
tung, wenn etwa Ordensleute Weltpriester heranzubilden oder zu fiithren haben. Im
ibrigen diirfte jedoch gerade von hier aus die richtige Abgrenzung und zugleich der
groflere geistige Zusammenhang der kirchlichen Stinde sichtbar werden. Wie A.
Brunner in seinem schon genannten Buch iiber die evangelischen Rite es richtig und
schén gesehen hat: die Wurzel christlichen Lebens ist far alle, ob Laie, Priester
oder Ordensmann, ein und dieselbe, namlich die Jingerschaft Christi. Die Auspra-
S 18 Vgl. D. Thalhammer, ,Priesterliche Sendung“ in: Stimmen der Zeit, Bd. 135, 1939,

. 1igg’lgl. dazu die franzésische Schrift von H. M. Féret, ,Das wahre Drama von Hochwilder®
(Collection ,Contestation®, Ed. du Cerf), in der eine Auffassung vom kirchlichen Gehorsam
vertreten wird, von seiner Natur und seinen Grenzen, die nicht unbedenklich scheint. Cf. dazu

die Stellungnahme von Henri Holstein, Professor an der Theol. Fakultit von Angers, in
den ,Etudes®, September 1953.



368 Paul Mianecki

gung ist verschieden, je nach den ,Amtern“ und ihren geistigen Grunddominanten.
Gerade in dieser Einheit in Vielfalt driickt sich etwas vom Wesentlichen und Grof3-
artigen im Geheimnis der Kirche aus.

Damit schlieft sich der Kreis unserer Betrachtung. Es war nicht mdéglich, die
Frage nach Wesen und Frommigkeit des Weltpriesters heote in ihrem ganzen
Umfang anfzurollen und zu beantworten. Sie miite dafiir vor allem auch in den
grofen Zosammenhang der allgemeinen Krise des Menschen und der Frommig-
keitsformen hineingestellt und von dort her beleuchtet werden. Eines mag aber
trotz allem spiirbar geworden sein: In aller Aufgeschlossenheit fiir die heutigen
Forderungen der Zeit ist ein festes Stehen in der kirchlichen Tradition doppelt
gefordert. Nur von da aus ist echte Sicht und Formung jeglichen christlichen Lebens
und Standes gesichert.

Christliche Glaubensverkiindigung heute

Von Paul Mianecki S. ], Berlin

Man weifl, wie schwer die heuntige Glanbensverkindigung den modernen Men-
schen noch erreicht. Wie ihm den Zugang verschaffen zu einer Welt, die ihm nicht
mehr selbstverstindlich ist? Das Hauptproblem ist die Tatsache des Glanbens selbst.
Denn der so vielfach enttiuschte und angeschlagene Mensch unserer Zeit mochte
sehen und greifen kénnen. Es wire nun toricht, mit den iiberall tdtigen ,horribles
simplificatenrs die wissenschaftliche Glaubensbegrindung zu simplifizieren und
eine Analyse des Glaubensaktes zu versuchen, die anch fir den Mann von der
Strafle verstindlich ist.

Was grole Theologen dariiber sagen, ist kompliziert, weil die Sache kompliziert
ist — oder besser: weil Gottes Wirken in der Welt und in unserer Seele und das
Zusammenspiel von Gottes Gnade und menschlicher Freiheit immer geheimnisvoll
bleiben. Auch der Inhalt des Glaubens gleicht einem zwar durch Gottes Offenba-
rungstat entdeckten, aber weithin unerforschten Kontinent, einer immer ,Neuen
Welt“, was nicht gegen, sondern fiir die gottliche Wahrheit des Glaubens spricht.

I

Hat der menschliche Geist sich im Glaubensgehorsam der Offenbarung Gottes
unterworfen, so werden die Mysterien des Glaubens primar gelebt und nicht zuerst
rational zergliedert. Die degenerierte und krankhafte Tendenz, alle Lebensbereiche
aufzuklaren, darf nicht auch das Leben erfassen, welches als Leben das Licht der
Menschen ist. Jene ,Ersatzseelenforscher” einer bestimmten Psychoanalyse sind ein
warnendes Beispiel fiir die Theologie, nicht alles aufklaren zu wollen, sondern in
Ehrfurcht Gottes Geheimnisse anzubeten. Diese Anbetung im Geist und in der
Wabhrheit fithrt den Verkiinder wie den Hoérer des Wortes Gottes erst eigentlich
in alle Wahrheit ein.





