
Um die Spiritualität des Weltpriesters 

Von Dr. Hermann Seiler, Zürich 

Es ist bemerkenswert und auffällig, wie oft und mit welcher Eindringlichkeit 
heute die Frage nach dem Priester neu gestellt wird. Sie wird von seiten der Laien1 

ebenso wie von Seiten der Priester selbst2 als ein ernstes und brennendes Anliegen 
empfunden. Bis in die Romanliteratur hinein erstreckt sich das Interesse, das man 
der Gestalt und der besonderen Problematik des Priesters entgegenbringt3. In jüng- 
ster Zeit ist vor allem die Frage der priesterlichen Ausbildung in den Vordergrund 
getreten4. Darüber hinaus wird aber nach Grundlage, Wesen und Ausprägung prie- 
sterlicher Existenz überhaupt gefragt3. Wir wollen im folgenden (ohne Anspruch 
auf Vollständigkeit zu erheben) in erster Linie auf jenes oft sehr hitzig geführte Ge- 
spräch eingehen, das in den letzten Jahren speziell in Frankreich und Belgien, jedoch 
in veränderter Form auch in anderen Ländern, über den Weltpricster geführt wurde. 

Die neuere Diskussion 

Das Problem, um das es hier ging, lautete: Gibt es eine arteigene •Spiritualität" 
(geistig-religiöse Haltung, Aszese, Frömmigkeit) des Weltpriesters? Dabei wählte 
man für das Wort •Weltpriester" mit Vorliebe den Ausdruck •clerge diocesain", 
Diözesanpriester, und zwar aus mehr als nur äußeren Gründen. Das Anliegen war 
über das Religiös-Aszetische hinaus eine •Theologie" des Weltpriesterstandes, die 
man aus dessen Natur und Aufgaben zu entwickeln suchte. Sie sollte dem Weltprie- 
ster Würde und Bedeutung seines Standes tiefer und stärker zum Bewußtsein brin- 
gen und ihm zugleich die arteigenen Wege und Mittel zu seiner Heiligung an die 
Hand geben. Die Grundlegung für eine solche Theologie glaubte man vor allem im 
Traktat •De episcopo" zu finden, von dem man allerdings immer wieder bedauernd 
feststellte, daß er eigentlich noch nicht geschrieben sei. Im Zusammenhang damit 
wurde von selbst die Frage aufgeworfen, ob die vom Ordensstand hergeleiteten 
aszetischen Mittel dem heutigen Weltpriester noch eine wesentliche Stütze bieten 
könnten. 

Zweifellos war die Frage in ihrer Schärfe mitbedingt durch die besonderen fran- 
zösischen Verhältnisse. Äußerlich durch den unheimlich wachsenden Mangel an 
Nachwuchs im Diözesanklerus. An die 13 000 Pfarreien in Frankreich, also etwa ein 

1 Vgl. die Umfrage von Domkapitular Dr. Rudolf, Wien, an führende Laien Österreichs 
und Westdeutschlands im Sonderheft der Ztschr. •Der Seelsorger", Wien 1953. • Ferner 
aus früheren Jahren den Aufsatz von /. Fr. Görres in den •Frankfurter Heften" 1946, sowie 
das Buch von Hans Wirtz •Ein Laie sucht den Priester". 

2 Vgl. Josef Sellmair, •Der Priester in der Welt", Regensburg 1953. 
3 Hubert Becher, Priestergestalten in der Romanliteratur der Gegenwart, Stimmen der 

Zeit, Febr. 1954, 345 ff. 
4 z.B. /. M. Reuss, Priesterliche Ausbildung heute (Wort und Wahrheit, Febr. 1954); 

Karl Rahner, Gedanken zur Ausbildung der Theologen (Orientierung 1954, nr. 14, 15, 16). 
8 Michael Pfliegler, Priesterliche Existenz, Innsbruck 1953; früher schon: Karl Rahner, 

Priesterliche Existenz (Ztschr. f. Aszese und Mystik 17 [1942] 155 ff.). 



Um die Spiritualität des Weltpriesters 359 

Drittel, sind unbesetzt. Von daher versteht man den Appell von Mgr. Ancel, der 
allerdings nicht unwidersprochen blieb, man solle junge Leute, die Beruf zum Prie- 
sterstand fühlten, ins Seminar und nicht ins Noviziat weisen, außer wenn der 
Ordensberuf schon eindeutig feststände. Zu dieser äußeren Lage gesellte sich die 
geistige Situation: eine immer schwieriger sich gestaltende Seelsorge, vor allem 
auf dem entvölkerten und entdiristlichten Land. Wenn es da nicht gelang, ein tiefes 
und begeisterndes Berufsethos gerade für diesen Landklerus zu schaffen, so war die 
Gefahr der Zermürbung zu groß. Hinter all dem stand und steht aber zugleich etwas 
Grundsätzliches, das in den letzten Jahrzehnten immer stärker spürbar wird: das oft 
schmerzliche Ringen nach dem vollen priesterlichen Menschen mitten in der Zerreiß- 
probe der konkreten priesterlichen Existenz und Berufsarbeit und das Suchen nach 
den vertieften geistigen und theologischen Grundlagen dafür. 

In Belgien hebt die Diskussion um die spiritualite du clerge diocesain mit Kar- 
dinal Mercier an. In Frankreich erweckt die Schrift von E. Masure •De reminente 
dignite du Sacerdoce diocesain", Paris 1939, ein lebhaftes Echo. 1943 richten die 
Kardinäle und Erzbischöfe Frankreichs eine Rundfrage an sämtliche Bischöfe und 
Seminarobere, deren Ergebnis (148 Antworten) im Februar 1944 der Versammlung 
der Kardinäle und Bischöfe vorgelegt wurde, über die Dringlichkeit, dem Priester- 
nachwuchs eine Formung zu geben •mettant en pleine lumiere les caracteres propres 
de la vocation du clerge seculier". Im Jahre 1945 veranstaltete die •Unio aposto- 
lica" Frankreichs in ihrer Zeitschrift eine ähnliche Rundfrage. Schon vorher hatte 
sich das Centre de pastorale liturgique in seiner 2. Studienwoche in Vanves 1944 mit 
demselben Problem beschäftigt (vgl. La Maison • Dieu 1944, Nr. 3). Von den spä- 
teren Stimmen seien nur einige wenige erwähnt: Abbe G. Lemaitre, Notre Sacer- 
doce; Gustave Thils, Professor am Seminar in Mecheln, Nature et Spiritualite du 
Clerge diocesain; P. Robillard, O. P., Clerge diocesain, in: La Vie spirituelle, Fe- 
bruar 1946 und R. Carpentier, S. ].: La Spiritualite du Clerge diocesain, in Nouvelle 
Revue Theologique, April 1946. • Seit der klärenden Ansprache Pius XII. vom 8. 
Dez. 1950 an den Religiosenkongreß scheint die Diskussion wenigstens nach außen 
hin abgeebbt zu sein. 

Die Grundideen dieser Weltpriester-Theologie gruppieren sich, kurz zusammen- 
gefaßt, um folgende Stichworte: Diözesane Berufung des Priesters • Diözesanes 
Priestertum • Apostolisches Vollkommenheitsideal des Diözesanpriesters. Es geht 
also um eine ganz spezifisch theologische Auffassung von der Stellung und den Stan- 
desaufgaben des Weltpriesters, aus 'der ein spezielles Berufsethos, ja ein eigenes 
Vollkommenheitsideal entwickelt wird. 

Einige Auszüge aus dem reichen Schrifttum mögen das Gesagte verdeutlichen: 
•Die priesterliche Berufung zeigt sich in ihrem reinen Zustand im Diözesanklerus ... 
Da der Diözesanpriester nicht Religiose ist im kanonischen Sinne des Wortes, so ent- 
spricht sein persönlicher Lebensstand einzig den Forderungen des Priestertums". In 
diesem Zusammenhang wird von manchen der Versuch unternommen, eine Über- 
legenheit des Weltpriesters gegenüber dem Ordenspriester darzutun. Und zwar 
geht man von dem Gedanken aus, der Bischof sei im Stand der •erworbenen Voll- 
kommenheit". Der Weltpriester seinerseits sei der eigentliche Mitarbeiter des Bi- 
schofs und nehme daher irgendwie an seiner Vollkommenheit teil. 



360 Hermann Seiler 

•Es gibt einen Lebensstand, und sehr wahrscheinlich einen einzigen, der gegrün- 
det ist auf die Übung der Nächstenliebe, nämlich den Bischofsstand . .. Diözesan- 
priester sein, d. h. Priester zur Verfügung des Bischofs und zwar im eigentlich sa- 
kramentalen, nicht nur im kanonischen Sinn .. . dies ist ein Teilhaben am Stand 
des Bischofs" (E. Masure, •De l'eminente dignite du sacerdoce diocesain", S. 129 ff). 

•Der einfache Diözesanpriester steht nicht in dem Sinn auf der Stufe des Bischofs, 
daß die Caritas all sein Wirken durchdringt und durchheiligt. Und trotzdem besitzt 
er in sich, Kraft seiner Weihe, eine institutionelle Bindung an die Ausübung der 
Nächstenliebe, und dieses sakramentale Band steht weit über den Institutionen 
des Rätestandes" (a. a. 0. S. 155). 

Der Ordenspriester dagegen gehöre dem Stand der •zu erwerbenden Vollkom- 
menheit" an und sei nur •sekundärer" Gehilfe des Bischofs. Der Ordensmann strebe 
eben in erster Linie nach persönlicher Vollkommenheit, während der Diözesanprie- 
ster nur für die Seelen da sei. 

•Die Gläubigen sind sich bewußt, daß die Sendung des Diözesanpriesters eminent 
und unersetzbar ist • die einzige eigentliche Kirchensendiung. Die Ordenspriester 
sind zwar nützliche, vielleicht notwendige Hilfskräfte. Sie bilden aber in keiner 
Weise die eigentliche Grundlage apostolischen und missionarischen Vorstoßes" 
(Abbe Martimort in der Zeitschrift •L'Union Apostolique", 1945, S. 199). 

•Die Mittel der Vollkommenheit des Ordenspriesters sind sicher anerkennens- 
und lobenswert... sie sind aber weder die einzigen, noch die bessern" (E. Masure, 
a. a. 0. S. 402, Zitation von Kardinal Merrier). 

•Heiligkeit durch Abscheidung, das ist das Vollkommenheitsideal des Ordens- 
priesters. Das ist noch ein alttestamentliches Ideal, das in den Evangelien durch 
eine andere ungleich dynamischere Idee überholt ist, nämlich das Wirken der Näch- 
stenliebe inmitten der Menschen: Vos estis lux mundi.. ." (£. Masure, a. a. O. S. 71). 

Im Zusammenhang mit diesen Grundthesen werden durchaus beachtliche prak- 
tische Gedanken und Vorschläge geäußert: Über den Gemeinschaftsgeist und die 
priesterliche Armut, über die charakterlichen Tugenden des Weltpriesters, die pa- 
storeile Liebe und den missionarischen Eroberungsgeist, vor allem über die leben- 
dige diözesane Gemeinschaft zwischen Bischof und Priestern usw. Die •geistlichen 
Übungen" stehen weniger im Blickpunkt der Diskussion und werden als selbstver- 
ständlich vorausgesetzt. Vereinzelte Stimmen scheinen das Gebetsleben des Welt- 
priesters auf das Liturgische beschränken zu wollen. 

Schließlich wird im Zusammenhang der Bemühungen um eine theologische Grund- 
legung des Weltpriesterstandes und um die Herausarbeitung einer Weltpriester- 
aszese die Frage aufgeworfen, ob nicht auch für die Laien in der Katholischen Aktion 
und für die Weltlichen Institute das Vollkommenheitsideal des Weltpriesters und 
nicht das der Ordensleute maßgebend sei. Auch diese Frage ist sicher von nicht ge- 
ringer Bedeutung6. 

6 Wenn auch diese ausgesprochenen Thesen speziell für Frankreich und Belgien charakteri- 
stisch sind, so scheinen ähnliche Fragestellungen durchaus, wenn auch in allgemeinerer Form, 
im deutschen Sprachraum lebendig zu sein, z. B. die Frage nach dem Standort und der spiri- 
tuellen Prägung des Weltpriesters in Abgrenzung vom Ordensstand. Vgl. z. B. Josef Sellmair 
a.a.O. S. 37 ff.; Erich Puzik, Zur Aszese des Weltpriestertums. In: Sacramentutm ordinis, 
Breslau 1942, 257•301. Verschiedene Aufsätze in der Zeitschrift •Der Diözesanpriester". 



Um die Spiritualität des Weltpriesters 361 

Kritik der vorgeschlagenen Lösungen 

Wenn man diese Gedanken und Auffassungen ruhig auf sich wirken läßt, so wird 
man einen zwiespältigen Eindruck nicht los. 

Einerseits steckt sicher ein echtes und brennendes Anliegen in dem Suchen nach 
einer vertieften geistlichen Haltung und Prägung des Weltpriesters. Und zwar geht 
es nicht nur um die praktische Notwendigkeit, ein innerlich tragendes, kraftvolles 
und freudiges Berufsethos zu schaffen. Auch grundsätzlich ist durchaus zuzugeben, 
daß das eine christliche Vollkommenheitsideal in verschiedenen Ständen und Sen- 
dungen und damit zweifellos auch in verschiedenartigen Prägungen und Verwirk- 
lichungen in der Kirche zu leben ist. Ebenso werden in der Begründung für diese 
•Spiritualität" wertvolle Gesichtspunkte sichtbar, vor allem in dem Bemühen, Stel- 
lung und Sendung des Weihepriestertums aus größerer theologischer Tiefe zu sehen. 
Die Frage nach einem Ausbau der Theologie der einzelnen kirchlichen Stände ist in 
dieser Hinsicht voll und ganz zu bejahen. Schließlich kann man auch in den Ergeb- 
nissen der Diskussion eine Reihe von wichtigen Elementen für die religiös-aszetische 
Haltung des Weltpriesters namhaft machen. 

Anderseits schwingt aber sowohl in der ganzen Fragestellung wie auch in den 
Lösungsversuchen etwas von einer Verkennung des Sinnes, der Bedeutung und 
Eigenständigkeit des Ordensstandes in der Kirche mit. Entweder wird dieser bei 
einzelnen Autoren in seinem Eigenwert übersehen oder aber man beschränkt ihn 
auf eine kirchengeschichtlich rein tatsächlich gewordene, daher nicht letztlich evan- 
gelische und somit überholbare Form einer privaten oder mönchischen Selbstheili- 
gung. Es wird im Hintergrund da und dort etwas Krampfhaftes spürbar, das der 
Diskussion auf manche Strecken den Charakter einer gewissen Aufpulverungstheo- 
logie verleiht. Ebenso wird eine Unklarheit und Überspitzung sichtbar in dem öfter 
wiederkehrenden Gedanken, der Bischof habe die Caritas perfecta und sei damit 
im Stand der erworbenen, nicht wie die Ordensleute im Stand der noch zu erwerben- 
den Vollkommenheit. Der Weltpriester seinerseits nehme als eigentlicher Mitarbei- 
ter des Bischofs an dieser Vollkommenheit teil, während der Ordenspriester nur des- 
sen sekundärer Gehilfe sei. Schließlich scheint die Andersartigkeit von Weltpriester- 
ideal und Ordensideal gelegentlich so weit getrieben zu sein, daß der peinliche Ein- 
druck eines völligen Auseinanderreißens beider Ideale, ja fast eine Art von doppel- 
tem Priestertum, sich aufdrängt. Das alles legt eine detaillierte Stellungnahme unter 
genauerem Abwägen aller Momente nahe. 

Fragen wir zunächst, was der Satz bedeutet, der Bischof habe die Caritas perfecta 
und sei darum im Stand der erworbenen Vollkommenheit, und zweitens, wie von 
da aus das Verhältnis Bischof-Weltpriester-Ordensstand zu verstehen ist. Da man 
sich in der Diskussion dieser Fragen vor allem auf Thomas von Aquin und seinen 
kirchlichen Ständetraktat in der Summa (II-II 183 ff) beruft, ist ein kurzer Rück- 
griff darauf nicht zu vermeiden7. 

Der Grundgedanke des hl. Thomas, den er aus dem vermeintlichen Apostelschü- 
ler Dionys dem Areopagiten schöpft und den er in großartiger Weise entfaltet und 

7 Vgl. zum folgenden H. M. Christmann in der deutschen Thomas-Ausgabe Bd. 24, Kom- 
mentar. Rieh. Egenter, Bischofsstand und Bischof sethos nach dem hl. Thomas von Aquin, in: 
Episcopus, Festschrift für Kardinal Faulhaber, Regeosburg 1949. 



362 Hermann Seiler 

in eine weite Zusammenschau hineinstellt, ist die Idee vom Bischof als dem •Per- 
fector", dem Vollender seines Volkes. Nicht weniger als zwölf mal kehrt dieser Be- 
griff allein in der Summa wieder. Zwei ganze Kapitel handeln davon in dem Büch- 
lein •Von der Vollkommenheit des geistlichen Lebens". •Der Bischof empfängt die 
Gewalt, in der Person Christi auf den mystischen Leib, d. h. auf die Kirche Christi 
einzuwirken. Diese Gewalt empfängt der Priester bei seiner Weihe nicht, wenn er 
sie auch durch besonderen Auftrag des Bischofs erhalten kann ... Dem Bischof aber 
steht es zu, nicht nur dem Volke, sondern auch den Priestern das zu spenden, wes- 
sen sie zur Ausübung ihres eigenen Amtes bedürfen" (III 82, 1). In diesen so sach- 
lichen, ja fast trockenen Gedanken, liegt im Grunde eine unerhört dynamische Auf- 
fassung vom Bischofsamt. Der Bischof ist etwas völlig anderes als nur der oberste 
Beamte und Organisator seiner Diözese, auch mehr als nur eine Würde und Ehren- 
stellung; er wird vielmehr als die treibende und emporreißende Kraft seiner Herde 
gesehen, als der gnadenhafte, religiös-geistige Lichtquell und Feuerherd seines 
Sprengeis, dessen Ziel und Lebensinhalt die Seelsorge ist, die Kunst, Priester und 
Gläubige zur Christusförmigkeit heranzubilden. Kein Zweifel, diese Grundidee 
vom Bischof als dem Vollender bedingt eine große schöpferische und erleuchtete 
geistige Initiative, deren Ausstrahlung sich auf das ganze Bistum bis in die letzte 
Pfarrei erstrecken soll. 

Von hier aus hält Thomas • als einfacher Ordensmann voll kühner Nüchternheit 
und verhaltener Glut • dem Bischof einen erschreckenden Pflichtenkatalog vor 
Augen. Es blitzt darin zwischen den Zeilen immer wieder das vom Bischof zu for- 
dernde außergewöhnliche Format, die überdurchschnittliche Befähigung zur Men- 
schenführung und das Mehr an Caritas, das ihm eigen sein muß, durch. Denn •die 
Gewalt des Bischofs verhält sich zur Gewalt der untergeordneten Weihegrade, wie 
sich die politische Gewalt, die das Gemeinwohl im Auge hat, zu den untergeordne- 
ten Künsten und Gewerben verhält, die irgend ein Sonderwohl im Auge haben" 
(Suppl. 38, 1). Darum ist für dieses Hirtenamt nicht der persönlich Vollkommenere, 
sondern der Geeignetere zu wählen (II-II 183, 3). Aus dem nämlichen Grunde fügt 
Thomas hinzu: •Der Stand des Bischofs ist nicht (wie der Ordensstand) auf die zu 
erlangende Vollkommenheit hingeordnet, sondern bedeutet eher (•potius"), daß je- 
mand aus der Vollkommenheit, die er besitzt, andere leitet" (II-II 186, 3). Oder wie 
er im Opusculum de perfectione vitae spiritualis c. 19 formuliert: •Der Ordensstand 
führt zur Vollkommenheit, der Bischofsstand setzt die Vollkommenheit voraus. Denn 
wer das Bischofsamt empfängt, nimmt ein geistliches Amt als Perfector an". 

An dieser Stelle wird die charakteristische •Vollkommenheit", die Thomas dem 
Bischof in Abhebung vom Ordensstand zuspricht, erst einsichtig. •Die Mönche sind 
im Stand der eigenen Vollkommenheit, die Bischöfe im Stand der fremden Voll- 
kommenheit, anders ausgedrückt: im Stand der auf andere überfließenden Vollkom- 
menheit. Der Ordensmann strebt mit ganzer Kraft danach, vollkommen zu werden, 
wenn er es noch nicht ist, seine persönliche Vollkommenheit zu bewahren und zu 
vermehren. Im Stande der Bischöfe hingegen strebt der Amtsträger mit ganzer Kraft 
danach, andere vollkommen zu machen, wenn sie es noch nicht sind, ihre Vollkom- 
menheit zu bewahren und zu vermehren. Darum sind die Mitglieder beider Stände 
in der Vollkommenheit; der Bischof jedoch so, daß seine Vollkommenheit gleichsam 



Um die Spiritualität des Weltpriesters 363 

überströmt und ihren quellenden Reichtum niederfließen läßt in seinen Sprengel, 
wobei sowohl seine eigene Vollkommenheit als auch die seines Sprengeis vermehrt 
wird"8. Einen Schritt weiter als Thomas unterscheiden wir heute vielleicht noch 
schärfer 1. die Vollkommenheit des persönlichen Ringens, 2. die Vollkommenheit 
der grundsätzlichen Mittel (in den Gelübden des Ordensstandes, wobei die evan- 
gelischen Räte auch eine tiefe und wesentliche apostolische Sinnrichtung in sich tra- 
gen!), 3. die Vollkommenheit der übernatürlich-sozialen Funktionen in der Kirche. 
In diesem letzteren Sinn als •Vollender der Liebe" ist der Bischof also im Stande 
der Vollkommenheit, indem er kraft seines Amtes zur Fülle der Liebe ver- 
pflichtet ist. 

Wie nüchtern Thomas dabei trotz allem idealen Schwung im Grunde denkt, wird 
ersichtlich, wenn er (die Verhältnisse seiner Zeit vor Augen habend) in Hinsicht auf 
die den bischöflichen Stand konstituierende Nächstenliebe eine gewisse Vollkommen- 
heit bereits darin erblickt, daß die schwere Sünde gegen den Nächsten gemieden 
wird (II-II, 184, 2) und ebenso, wenn sich bei ihm (in größerer Zurückhaltung als 
bei manchen Autoren heute) die Formulierung einer •perfectio adepta" oder •jam 
acquisita" bzgl. des Bischofs nicht findet. Treffend und prägnant faßt P. Christmann 
in seinem Kommentar die Gedanken des Aquinaten zusammen9: •Wer an dieser 
Stelle nicht die zugeordneten Horizonte mitschaut, vor allem die Lehren über den 
Stand der Vollkommenheit als aktiver unaufhörlicher Ergreifung und unermüd- 
licher Aufarbeitung sittlicher Pflichtenkreise, ist unfähig zu erkennen, daß Thomas 
nicht einen Klassentraktat über den Weihestand, sondern einen Moraltraktat über 
die noch zu leistende Erklimmung eines nie ganz erreichten höchsten Gipfels der 
Vollkommenheit entworfen hat. Im Bischofsamt fallen also zwei Höhepunkte zu- 
sammen; es ist der Schnittpunkt zweier aufsteigender Linien, Spitze einer Pyramide; 
der oberste Endpunkt der einen Linie heißt Weiheakt (Statik der Ständeordnung, 
Rangstufe der Hierarchie); derselbe oberste Endpunkt der andern Linie heißt Voll- 
endungsgewalt (Dynamik der eigenen sittlichen Selbstvervollkommnung mit dem 
Ziele der Vollendung anderer)". 

Schon von hier aus dürften gewisse Gedanken in der neueren Diskussion um die 
•Weltpriester-Spiritualität" ihre Korrektur finden. 

Der positive Ertrag 

Es stellt sich nun aber die wichtigere Frage, in welcher Weise das berechtigte An- 
liegen der Diskussion aufgegriffen und beantwortet werden kann, d. h. ob und in 
welchem Sinn sich trotzdem von einer Eigenprägung im Vollkommenheitsideal des 
Weltpriesters sprechen läßt, und zwar in Abgrenzung vom Rätestand, wie vom Stand 
des Weltchristen. Es seien wenigstens einige Grundgedanken zur Beantwortung die- 
ser Frage skizziert. 

Es darf als selbstverständlich vorausgeschickt werden, daß im Stand der evangeli- 
schen Räte die besondere Verpflichtung zum Streben nach Vollkommenheit durch die 
Gelübde und damit in einer unmittelbar persönlichen Entscheidung übernommen 
wird. Das Weihepriestertum dagegen schöpft seine besondere Verpflichtung zum 

8 Deutsche Thomasausgabe Bd. 24, Komm. S. 497. 
9 Ebd. S. 494. 



364 Hermann Seiler 

Streben nach Vollkommenheit aus dem Weihecharakter und damit aus der priester- 
lichen Sendung, also in mittelbarer Weise über den Stand, zu dem der Priester ge- 
weiht wird. Weiterhin gilt es heute wieder mehr denn je daran zu erinnern, daß 
das christliche Vollkommenheitsideal ein einziges ist für alle Stände und Menschen 
in der Kirche und dieses Ideal in der Vollkommenheit der Liebe besteht. Demnach 
geht es nicht an, die Standesunterschiede so zu betonen und die Stände so zu isolie- 
ren, daß der Eindruck gänzlich getrennter Wege entsteht. Das führt in der Auswir- 
kung zu einem völlig fruchtlosen und irreführenden Ausspielen der kirchlichen 
Stände gegeneinander. Die Grundlagen christlicher Frömmigkeit sind für alle Stände 
die gleichen. Nur innerhalb dieser wesentlichen Einheit kann man darum die Frage 
aufwerfen, in welcher Weise die Liebe in den verschiedenen Ständen der Kirche ein 
Eigengepräge erhält, das bedeutungsvoll ist. 

Nun läßt sich sagen: Wenn sich die christliche Liebe grundsätzlich in verschiedenen 
Formen ausprägen kann, deren Akzente jeweils anders gelagert sind, so scheint sie 
sich einmal vollziehen zu können als eine vorwiegend kosmische, d. h. in und durch 
die Bejahung und Verwirklichung der innerweltlichen Ordnungen von Ehe, Besitz 
und Freiheit. Es ist dies die den Weltchristen charakterisierende Lebensform. 

Der Weltchrist hat also als ein vom Kreuz Begnadeter •Welt" zu verwalten 
und zu durchheiligen, indem er sie stets von neuem mit dem Geist der liebenden 
Hingabe an den Vater durchdringt und durchformt. Denn •weit entfernt die Welt 
zu fliehen, hat der Christ die Aufgabe sie zu vollenden, sie ,an sich zu nehmen'.. . 
Damit ist seine Straße vorgezeichnet" (Kard. Suhard). Wie freilich in all dieser •Be- 
jahung" zugleich die •Distanz", die •Weltflucht", die Entsagung und das Kreuz für 
den Christen enthalten ist, ohne die es eine liebende Hingabe für den durch die Erb- 
sünde geschwächten Menschen nicht gibt, hat A. Brunner in seinem Buch •Eine neue 
Schöpfung. Ein Beitrag zur Theologie des christlichen Lebens"10 sehr schön gezeigt. 
Eine durch die Sünde aus den Fugen geratene Welt ist nur durch die opfernde Liebe 
zu heilen. So gilt auch für alle weltvollziehende und -gestaltende Bejahung des Chri- 
sten zugleich das unabdingbare Wort des Apostels: •Die Verheirateten sollen leben, 
als ob sie nicht verheiratet wären, die Erwerbenden so, als ob sie nichts besäßen, die 
mit der Welt Verkehrenden so, als ob sie davon nichts hätten" (1 Kor 7, 29-31). 
Hier wird sichtbar, daß die Bezeichnung dieser christlichen Lebensform als •kos- 
mischer" nur einen Grundakzent, eine charakteristische Bewegungsrichtung, nicht 
aber etwas Absolutes und Ausschließliches ausdrücken kann. 

Neben dieser Lebensform des christlichen Weltstandes kann sich die christliche 
Liebe vollziehen und sichtbar in der Kirche repräsentieren in einer zweiten Lebens- 
form, nämlich als transzendent-eschatologische Liebe im Verzicht des Rätestandes11. 
Das kennzeichnende Merkmal dieses Standes ist das Heraustreten aus den weltlichen 
Ordnungen geistiger Autonomie, materiellen Erwerbes, geschlechtlicher Fortpflan- 
zung • den zentralen Bereichen menschlichen Lebens • im radikalen Hin zum 
Kreuz in der Entsagung. Es ist die Existenzform •jenseitiger Menschen" (D. Thal- 
kammer), die vom Natürlichen her nicht zu fassen, sondern nur aus jener Stiftungs- 
urkunde des Herrn zu erklären ist: •Wahrlich, ich sage Euch, niemand verläßt um 

10 Paderborn 1952. 
11 Vgl. Karl Rahner, •Zur Theologie der Entsagung. Ein Beitrag zum Verständnis der 

evangelischen Räte" in: •Orientierung", 15. Dez. 1953. 



Um die Spiritualität des Weltpriesters 365 

meinetwillen und um des Evangeliums willen Haus, Bruder, Schwester, Mutter, Va- 
ter, Kind oder Acker, ohne alles hundertfach wieder zu erhalten: schon jetzt in die- 
ser Welt mitten unter Verfolgungen Haus, Bruder, Schwester, Mutter, Vater, Kind 
und Acker, und in der künftigen Welt das ewige Leben" (Mk 10, 29-30). Diese Le- 
bensform der Entsagung ist zugleich in ihrer tiefsten Sinnrichtung ein Hin zum 
Kreuz, zum miterlösenden Opfer für die Welt. So wäre es eine Verkennung des 
Standes evangelischer Räte, wenn er allein und einzig als Weg zur •eigenen" Voll- 
kommenheit gesehen würde. Im Gegenteil liegt in ihm die letzte Tiefe apostolischer 
Sendung eingeformt. So kommt es nicht von ungefähr, sondern ist von größter Be- 
deutung, wenn die qualitativen apostolischen Sendungen in der Kirche und durch 
ihre Geschichte hindurch immer wieder aus dem Stand und Geist der evangelischen 
Räte ihren Ursprung nahmen. 

Schließlich scheint es noch eine dritte Form und Möglichkeit dieser Liebe zu geben. 
Neben dem Menschen, der seine naturhafte Lebensform zum Ausgangspunkt 
nehmend, diese mit dem Geist der gekreuzigten Liebe zu durchformen sucht, und 
neben dem Menschen, der im Hinblick auf die in der Gnade schon anwesende zu- 
künftige und endgültige Welt die Entsagung zu seiner Lebensform wählt, steht 
der Mensch, der als geweihter Priester Sendung und Existenzform mittlerischer 
Liebe darlebt. Was das bedeutet, wird in Hebr 5 in seinen Grundzügen sichtbar. 
Mittlerische Liebe erweist ihren Träger als herausgenommen und abgelöst aus den 
Menschen, in der vollen Hingabe der Jungfräulichkeit und in apostolischer Armut, 
die zwar noch Eigentumsrecht kennt, aber doch mehr ist als das Armsein-im-Geiste 
des Weltchristen. Ex hominibus assumptus: herausgenommen aus dem innerwelt- 
lichen Aufgabenkreis, um frei zu sein für die überweltliche, sakrale Aufgabe • pro 
hominibus: im Dienste an den Menschen, d. h. mit einer weiten priesterlichen Hu- 
manitas und pastoreilen Caritas • in iis quae sunt ad Deum: im Namen und Auf- 
trag Gottes, ganz als Werkzeug und Durchgang für Gott zu den Menschen, d. h. in 
gänzlichem Selbstverzicht, als zur Verfügung-Stehen, nichts für sich selbst erwar- 
tend, fordernd, festhaltend, also wirklich als schlichte Wahrheit des servus ser- 
vorum • ut offerat dona et sacrificia: vor allem • aber durchaus nicht ausschließ- 
lich! • im kultischen Dienst und Opfer als dem Zentrum priesterlicher Sendung12. 

Hier darf zweifellos der Ansatzpunkt zu einer richtig verstandenen •Weltprie- 
ster-Spiritualität" gesehen werden. In dieser Sicht erfährt auch der Gedanke, der 
Diözesanpriester nehme am •Stand" des Bischofs teil, seine Fruchtbarkeit. Mit und 
unter dem Bischof steht er durch sein Weihepriestertum in der Sendung und Le- 
bensform mittlerischer Liebe an seiner Herde. Ebenso läßt sich in diese Linie noch 
manches andere, was in der Diskussion um den •clerge diocesain" vorgebracht wurde, 
einbauen. So z. B. die starke Betonung des konkreten Raumes: der Diözese, der Pfar- 
rei, der Zeit- und Milieusituation und der Gemeinschaft, in denen der Priester seine 
apostolische Sendung ausübt. 

12 Man vgl. die neueste Diskussion in Frankreich im Anschluß an die Frage der pretres 
ouvriers über die verschiedenen Elemente in der Priestersendung (sakramentale Sendung, 
Sendung des temoignage usw.) und ihre Stellung zueinander: cf. Chenu O. P. in: Vie in- 
tellectuelle, März 1954. • Ebenso die Frage um die •profane" Mission des Priesters: cf. 
E. Tesson, •Activite temporelle et vie sacerdotale" in: Etudes, April 1954 und P. Leroy 
•Moi, qui suis pretre", ebd. März 1954. 



366 Hermann Seiler 

All diese Gedanken sind nicht mehr als eine knappe Andeutung dessen, um was 
es geht. Ganz allgemein darf dabei sicher nicht übersehen werden, daß es in der 
heutigen Krise überkommener Frömmigkeitsformen um mehr geht als nur um diese 
Fragen. Entsprechend den neuen Ansätzen in Theologie, Exegese, Liturgie usw., um 
die man heute ringt, wird darum auch vor allem das gemeinsame christliche Voll- 
kommenheitsideal von den Quellen her neu zu gestalten sein. Zugleich aber wird 
die vertiefte Eigenprägung einer Ordens-, Priester- und Laienspiritualität von nicht 
geringer Bedeutung sein. Denn es vollzieht sich heute ganz offensichtlich ein neuer 
Schritt in der Entwicklung des kirchlichen Ständegedankens zum vollen Ausbau. 
Die Entfaltung einer umfassenden Theologie der kirchlichen Stände (die im Augen- 
blick noch nicht vorliegt) müßte dafür die Grundlage abgeben. 

Weltpriestertum und evangelische Räte 

Eine letzte Klärung drängt sich auf: Welche Rolle spielen in dieser Prägung des 
Weltpriesterideals die evangelischen Räte? Anders ausgedrückt: Welche gegensei- 
tige Abhängigkeit besteht trotz gewisser Abgrenzungen zwischen den kirchlichen 
Ständen? 

Immer wieder anhebend und sich weiter entwickelnd beobachtet man durch die 
ganze Geschichte der Kirche eine eindeutige Tendenz des Priestertums zu den evan- 
gelischen Räten hin: zu Jungfräulichkeit, Armut und gemeinsamem Leben. Über 
Augustinus steigt die Entwicklung an zum römischen Konzil von 1059, das allen 
Klerikern das Leben in Gemeinschaft vorschreibt und sie zu einem •gemeinsamen 
Leben" in persönlicher Armut einlädt. Von da an reißen die Impulse durch die 
Jahrhunderte bis zu den letzten Päpsten nicht mehr ab. Auffallend ist die starke 
Betonung der evangelischen Räte in den Priester-Enzykliken Pius XI. und Pius XII. 
als Richtungweisung für die Aszese des Weltpriesters. Es gibt also unverkennbar 
eine bedeutsame Linie von den evangelischen Räten zum Weihepriestertum hinüber, 
und es stände im Widerspruch zur gesamten Tradition der Kirche, dieselbe ab- 
schwächen zu wollen. 

Anderseits betont Pius XII. in der Ansprache vom 8. 12. 1950 an den Religiosen- 
kongreß: •Unrichtig ist die Behauptung, es sei ein wesentliches Erfordernis oder 
doch ein gewisses naturgemäßes Postulat des klerikalen Standes als solchen, so wie 
er durch göttlich-rechtliche Satzung entstand, daß seine Mitglieder die evangeli- 
schen Räte befolgen, und darum könne oder müsse der klerikale Stand als Stand 
evangelischer Vollkommenheit bezeichnet werden. Der Kleriker ist also nicht kraft 
göttlichen Rechtes auf die evangelischen Räte der Armut, der Keuschheit und des 
Gehorsams verpflichtet. Insbesondere erwächst ihm eine solche Verpflichtung nicht 
aus gleichem Grunde und auf gleiche Weise, wie sie durch die öffentlichen Ge- 
lübde im Ordensstand entsteht." Wichtig erscheint darin vor allem ein Gedanke: 
Nicht nur, daß der Weltpriester nicht kraft göttlichen Rechtes auf die Räte verpflich- 
tet ist, und daß darum auch die Verpflichtungen für Ordensmann und Weltpriester 
verschieden sind, sondern, daß ebenso die letzte Begründung der Verpflichtung für 
Weltpriester und Ordensstand sich unterscheidet. Dieser Sachverhalt ist nicht un- 
wesentlich und müßte stärker, als das vielfach geschieht, ins Auge gefaßt werden. 
Der Ordensmann lebt die evangelischen Räte als seine Existenzform aus einer escha- 



Um die Spiritualität des Weltpriesters 367 

tologisch-soteriologischen Grundrichtung heraus, d. h. aus dem Radikalen mit-Chri- 
stus-ans-Kreuz zur Miterlösung der Welt. Dieser Akzent prägt die innerste Rich- 
tung der drei Gelübde im Ordensstand. Beim Weltpriester sind die Akzente wesent- 
lich anders gesetzt. Bei ihm treten die evangelischen Räte in seine Existenzform im 
besonderen ein durch seine priesterlich-apostolische Sendung als Mittler Christi. 
Sie erhalten darum von dieser Grundrichtung her auch ihre Prägung. Es ist interes- 
sant zu beobachten, wie auffallend stark dieser Gedanke sowohl bei Pius XL im 
Rundschreiben •Ad catholici sacerdotii fastidium" (1935), wie auch in dem bedeu- 
tenden Hirtenschreiben des Kardinals Suhard •Le pretre dans la cite" (1945) in Er- 
scheinung tritt. 

Sichtbar wird 'diese Tatsache vielleicht nicht so sehr bei der Jungfräulichkeit, ob- 
wohl auch sie beim Weltpriester eine stark •berufliche" Note erhält. Jungfräulich- 
keit des Weltpriesters ist vor allem ganze und ungeteilte Sorge mit allen Kräften 
des Geistes und Herzens für das, was des Herrn ist. Sie ist ein frei und gegürtet 
Dastehen für den Ruf und die Sendung des Herrn, wann und wo und wie sie ihn 
trifft. Deutlicher aber noch wird diese Prägung bei den anderen Räten: die Armut 
des Weltpriesters geht aus dessen Sendung heraus weiter als die des Weltchristen. 
Sein Eigentum ist spezifisch berufsgebundenes Eigentum, d. h. womit dem Herrn ge- 
dient wird'3. Er soll soviel im irdisch-materiellen Bereich wurzeln, als es seine über- 
weltliche Sendung je und je verlangt. Er hat also eine apostolische Armut zu üben, 
die sich der Dinge bedient in dem Maß, als er sie braucht, um seinen priesterlichen 
Auftrag zu erfüllen. Form und Umfang des Besitzes werden demnach für ihn nach 
Kultur und Lebensform wechseln. Nicht umsonst hebt darum Pius XL in seinem Prie- 
sterrundschreiben mit eigentümlicher Betonung die •Uneigennützigkeit" des Welt- 
priesters hervor. Ganz ähnlich verhält es sich beim Gehorsam des Weltpriesters. 
Derselbe ist in spezieller Weise gekennzeichnet durch ein der Kirche und ihrer Lei- 
tung zur Verfügungstehen unter Beiseitestellung von Sonderwünschen, -interessen 
und -ansichten. Also auch hier ist es wesentlich ein apostolischer Gehorsam und zwar 
nicht nur in einem gewissen naturalistisch-soziologischen Sinn, sondern religiös und 
übernatürlich verstanden14. 

Es scheint wichtig, diese Verlagerung der Akzente (es geht also nicht um Aus- 
schließlichkeit) in der Begründung der Entsagung zwischen Ordensstand und Welt- 
priester zu sehen. Von da aus erhält die ganze Formung des Weltpriesters durchaus 
eine eigene Prägung. Die Einsicht in diese Tatsache ist z. B. von spezieller Bedeu- 
tung, wenn etwa Ordensleute Weltpriester heranzubilden oder zu führen haben. Im 
übrigen dürfte jedoch gerade von hier aus die richtige Abgrenzung und zugleich der 
größere geistige Zusammenhang der kirchlichen Stände sichtbar werden. Wie A. 
Brunner in seinem schon genannten Buch über die evangelischen Räte es richtig und 
schön gesehen hat: die Wurzel christlichen Lebens ist für alle, ob Laie, Priester 
oder Ordensmann, ein und dieselbe, nämlich die Jüngerschaft Christi. Die Ausprä- 

13 Vgl. D. Thalhammer, •Priesterliche Sendung" in: Stimmen der Zeit, Bd. 135, 1939, 
S. 180. 

14 Vgl. dazu die französische Schrift von H. M. Feret, •Das wahre Drama von Hochwälder" 
(Collection •Contestation", Ed. du Cerf), in der eine Auffassung vom kirchlichen Gehorsam 
vertreten wird, von seiner Natur und seinen Grenzen, die nicht unbedenklich scheint. Cf. dazu 
die Stellungnahme von Henri Holstein, Professor an der Theol. Fakultät von Angers, in 
den •Etudes", September 1953. 



368 Paul Mianecki 

gung ist verschieden, je nach den •Ämtern" und ihren geistigen Grunddominanten. 
Gerade in dieser Einheit in Vielfalt drückt sich etwas vom Wesentlichen und Groß- 
artigen im Geheimnis der Kirche aus. 

Damit schließt sich der Kreis unserer Betrachtung. Es war nicht möglich, die 
Frage nach Wesen und -Frömmigkeit des Weltpriesters heute in ihrem ganzen 
Umfang aufzurollen und zu beantworten. Sie müßte dafür vor allem auch in den 
großen Zusammenhang der allgemeinen Krise des Menschen und der Frömmig- 
keitsformen hineingestellt und von dort her beleuchtet werden. Eines mag aber 
trotz allem spürbar geworden sein: In aller Aufgeschlossenheit für die heutigen 
Forderungen der Zeit ist ein festes Stehen in der kirchlichen Tradition doppelt 
gefordert. Nur von da aus ist echte Sicht und Formung jeglichen christlichen Lebens 
und Standes gesichert. 

Christliche Glaubensverkündigung heute 

Von Paul Mianecki S. J., Berlin 

Man weiß, wie schwer die heutige Glaubensverkündigung den modernen Men- 
schen noch erreicht. Wie ihm den Zugang verschaffen zu einer Welt, die ihm nicht 
mehr selbstverständlich ist? Das Hauptproblem ist die Tatsache des Glaubens selbst. 
Denn der so vielfach enttäuschte und angeschlagene Mensch unserer Zeit möchte 
sehen und greifen können. Es wäre nun töricht, mit den überall tätigen •horribles 
simplificateurs" die wissenschaftliche Glaubensbegründung zu simplifizieren und 
eine Analyse des Glaubensaktes zu versuchen, die auch für den Mann von der 
Straße verständlich ist. 

Was große Theologen darüber sagen, ist kompliziert, weil die Sache kompliziert 
ist • oder besser: weil Gottes Wirken in der Welt und in unserer Seele und das 
Zusammenspiel von Gottes Gnade und menschlicher Freiheit immer geheimnisvoll 
bleiben. Auch der Inhalt des Glaubens gleicht einem zwar durch Gottes Offenba- 
rungstat entdeckten, aber weithin unerforschten Kontinent, einer immer •Neuen 
Welt", was nicht gegen, sondern für die göttliche Wahrheit des Glaubens spricht. 

I. 

Hat der menschliche Geist sich im Glaubensgehorsam der Offenbarung Gottes 
unterworfen, so werden die Mysterien des Glaubens primär gelebt und nicht zuerst 
rational zergliedert. Die degenerierte und krankhafte Tendenz, alle Lebensbereiche 
aufzuklären, darf nicht auch das Leben erfassen, welches als Leben das Licht der 
Menschen ist. Jene •Ersatzseelenforscher" einer bestimmten Psychoanalyse sind ein 
warnendes Beispiel für die Theologie, nicht alles aufklären zu wollen, sondern in 
Ehrfurcht Gottes Geheimnisse anzubeten. Diese Anbetung im Geist und in der 
Wahrheit führt den Verkünder wie den Hörer des Wortes Gottes erst eigentlich 
in alle Wahrheit ein. 




