
368 Paul Mianecki 

gung ist verschieden, je nach den •Ämtern" und ihren geistigen Grunddominanten. 
Gerade in dieser Einheit in Vielfalt drückt sich etwas vom Wesentlichen und Groß- 
artigen im Geheimnis der Kirche aus. 

Damit schließt sich der Kreis unserer Betrachtung. Es war nicht möglich, die 
Frage nach Wesen und -Frömmigkeit des Weltpriesters heute in ihrem ganzen 
Umfang aufzurollen und zu beantworten. Sie müßte dafür vor allem auch in den 
großen Zusammenhang der allgemeinen Krise des Menschen und der Frömmig- 
keitsformen hineingestellt und von dort her beleuchtet werden. Eines mag aber 
trotz allem spürbar geworden sein: In aller Aufgeschlossenheit für die heutigen 
Forderungen der Zeit ist ein festes Stehen in der kirchlichen Tradition doppelt 
gefordert. Nur von da aus ist echte Sicht und Formung jeglichen christlichen Lebens 
und Standes gesichert. 

Christliche Glaubensverkündigung heute 

Von Paul Mianecki S. J., Berlin 

Man weiß, wie schwer die heutige Glaubensverkündigung den modernen Men- 
schen noch erreicht. Wie ihm den Zugang verschaffen zu einer Welt, die ihm nicht 
mehr selbstverständlich ist? Das Hauptproblem ist die Tatsache des Glaubens selbst. 
Denn der so vielfach enttäuschte und angeschlagene Mensch unserer Zeit möchte 
sehen und greifen können. Es wäre nun töricht, mit den überall tätigen •horribles 
simplificateurs" die wissenschaftliche Glaubensbegründung zu simplifizieren und 
eine Analyse des Glaubensaktes zu versuchen, die auch für den Mann von der 
Straße verständlich ist. 

Was große Theologen darüber sagen, ist kompliziert, weil die Sache kompliziert 
ist • oder besser: weil Gottes Wirken in der Welt und in unserer Seele und das 
Zusammenspiel von Gottes Gnade und menschlicher Freiheit immer geheimnisvoll 
bleiben. Auch der Inhalt des Glaubens gleicht einem zwar durch Gottes Offenba- 
rungstat entdeckten, aber weithin unerforschten Kontinent, einer immer •Neuen 
Welt", was nicht gegen, sondern für die göttliche Wahrheit des Glaubens spricht. 

I. 

Hat der menschliche Geist sich im Glaubensgehorsam der Offenbarung Gottes 
unterworfen, so werden die Mysterien des Glaubens primär gelebt und nicht zuerst 
rational zergliedert. Die degenerierte und krankhafte Tendenz, alle Lebensbereiche 
aufzuklären, darf nicht auch das Leben erfassen, welches als Leben das Licht der 
Menschen ist. Jene •Ersatzseelenforscher" einer bestimmten Psychoanalyse sind ein 
warnendes Beispiel für die Theologie, nicht alles aufklären zu wollen, sondern in 
Ehrfurcht Gottes Geheimnisse anzubeten. Diese Anbetung im Geist und in der 
Wahrheit führt den Verkünder wie den Hörer des Wortes Gottes erst eigentlich 
in alle Wahrheit ein. 



Christliche Glaubensverkündigung heute 369 

Das gilt vor allem für die liturgische, mystagogische Predigt, wo man in der Er- 
klärung zu wenig, aber wohl auch entschieden zu viel tun kann, also nicht in die 
Mysterien einführt, sondern sie zergliedernd auflöst. Der Intellekt wird einseitig 
und zu sehr belastet und hängt in einem Gestrüpp von historischen Reminiszenzen 
und Problemen fest, sodaß die Symbole nicht mehr als Symbole sprechen und das 
eigentliche Tun unterbleibt. •Denken und Tun, Tun und Denken": in diesem aus- 
geglichenen Rhythmus muß gerade die Liturgie schwingen, deren Ausdrucksmittel 
nicht das abstrakte, der Zeitungssprache angeglichene Wort, sondern die Kultsprache 
und das anschauliche Symbol sind1. 

Die Glaubensverkündigung überhaupt muß zum Ziel immer das Tun, das Leben 
aus dem Glauben haben. Mit der Botschaft Christi kann man nur eins tun: sie ver- 
wirklichen! •Tuet, was ich euch sage, und ihr werdet innewerden, daß es aus der 
Wahrheit ist". Nicht aus der intellektuellen Problematik, sondern aus der schlichten 
Verwirklichung des Glaubens kommen die reifsten, am meisten überzeugenden und 
für den konkreten Menschen entscheidenden Erkenntnisse. Beweisen können und 
müssen wir die Glaubwürdigkeit des Glaubens, nicht seinen Inhalt: er wird zu- 
nächst gelebt und so immer tiefer auch erfaßt und erkannt. 

Wenn man also heute,die geoffenbarten Wahrheiten des Glaubens verkündigt, 
dann muß das Leben, das Tun, die Verwirklichung der Frohen Botschaft das alles 
beherrschende Ziel sein. Es kann nicht darum gehen, über den Glauben so zu dis- 
kutieren, wie man über die Weltanschauung des Materialismus oder konkrete For- 
men des Wirtschaftslebens diskutieren könnte. Immer kommen wir als Verkünder 
des christlichen Glaubens wie Boten, die eine Botschaft auszurichten haben: Haec 
dicit Dominus! Tuet das, und ihr werdet leben! Wir kommen als beauftragte Zeu- 
gen, die, ob gelegen oder ungelegen, nicht ihre Weisheit, sondern Gottes Wahrheit 
zu verkünden haben. •Weh mir, wenn ich sie nicht verkündete!" Der Hörer hat 
das Recht, nach der Legitimation des Zeugen, also nach der Glaubwürdigkeit der 
Botschaft zu fragen, kann aber nicht als Unbeteiligter sich nur intellektuell mit der 
Botschaft auseinandersetzen. Sobald er sie wirklich hört, ist er engagiert, aufgerufen 
zur Entscheidung, zum Gehorsam, zur Nachfolge, also zum Leben aus dem Glauben. 
Das muß dem Menschen immer wieder klar gesagt werden und klar sein, wenn wir 
nicht in einer •christlichen Ideologie" steckenbleiben und mit unfruchtbaren Dis- 
kussionen unsere Zeit vertun wollen. 

Es geht also nicht um ein apologetisches Streitgespräch zwischen Kirche und Welt, 
soweit diese dem christlichen Glauben gleichgültig, ablehnend oder feindlich ge- 
genübersteht. Es geht in der kirchlichen Verkündigung nicht darum, Ungläubige, 

1 Ida Görres (Noctumen S. 28) hat wohl nicht ganz unrecht, wenn sie in der katholischen 
Jugendbewegung geradezu eine zweite Welle der •katholischen Aufklärung" sieht mit ihrem 
Anliegen nach •Verständnis der Liturgie, Zurückdrängen der wuchernden Andachten, Be- 
tonen des Wesentlichen, des Vernünftigen, Kritik gegen Obersteigerungen, Abneigung gegen 
das Periphere, Zufällige, gegen Ausläufer der Überlieferungen": eine gefährliche Nachbar- 
schaft zum reinen Rationalismus, wie sie meint. 

Positiv versucht Guardini (Die Sinne und die religiöse Erkenntnis) zum symbolhaften 
Tun der Liturgie hinzuführen, zum echten Schauen, in dem das Erkennen gegeben ist. Nach 
seiner Auffassung rückt heute wieder langsam der •Schwerpunkt aus dem Denken ins Sehen". 
•Die Dinge müssen wieder gesehen, gehört, gegriffen, geschmeckt, in ihrer ganzen Erschei- 
nungspotenz aufgefaßt werden, dann erst kann wieder das Denken einsetzen" iß. 37). 



370 Paul Mianecki 

die nicht da sind, zu widerlegen, sondern Gläubige im Glauben zu stärken. Es kann 
nicht primär darum gehen, durch Schulung •christliche Funktionäre" heranzubilden, 
die in der Diskussion mit Andersdenkenden Rede und Antwort stehen können. Ganz 
abgesehen von der Frage, wie weit das bloße Wort überhaupt überzeugt, besteht das 
christliche Zeugnis sicher nicht nur im Wort, sondern im fleischgewordenen Wort, im 
Erweis der Kraft, im Leben aus dem Glauben und nicht im Reden über den Glauben. 
Die Märtyrer, die den Staatsgöttern nicht opferten, die ihre Jungfräulichkeit nicht 
preisgaben, die ihren Besitz unter die Armen verteilten, sind und bleiben der be- 
täubende Blitzschlag, der aus dem Himmel Gottes in diese Welt hineinschlägt, sie 
herausfordert und eine Stellungnahme erzwingt, dafür in Liebe, oder mit Haß da- 
gegen. Der heutige Mensch glaubt immer noch, trotz aller Enttäuschungen, zu viel an 
das bloße Wort • und es muß ein Ziel unserer Predigttätigkeit sein, diese Wort- 
gläubigkeit zu erschüttern, aber mehr noch die Notwendigkeit eines ganzmensch- 
lichen christlichen Zeugnisses so herauszustellen, daß diese Notwendigkeit als per- 
sönliche Verantwortung im Gewissen gespürt und bejaht wird. 

Doch bezeugen kann ich nur, wovon ich selbst überzeugt bin. Glaube ist •die Über- 
zeugung von dem, was man nicht sieht" (Hbr 11,1). Kann man einfach voraussetzen, 
daß jene, die am kirchlichen Leben noch teilnehmen, überzeugt sind und zwar so, 
daß man bei ihnen von einem sieghaften Glauben reden kann, der die Welt über- 
windet? Die Frage stellen heißt doch wohl, sie in vielen Fällen verneinen. Daraus 
ergibt sich die Notwendigkeit einer apologetischen Klärung, der Entfernung jenes 
ganzen wirren Gestrüpps von Zweifeln und Fragen, in denen viele festhängen, 
obwohl sie zur herrlichen Freiheit der Kinder Gottes berufen sind. Das Gespräch 
zwischen der Kirche und der Welt (das nicht abreißen soll), ist zunächst einmal ein 
Gespräch innerhalb der Kirche selbst, die in ihren Gliedern die Welt in sich trägt 
und zwar mit allen Fragen, Belastungen und Widerständen, die eben diese massiv 
erfahrene, sich aufdrängende sinnenhafte Welt der unsichtbaren Wirklichkeit des 
Glaubens entgegenstellt. Die positive Darlegung des Glaubensinhaltes ist auch hier 
die beste Apologetik, weil sie zeigt, daß der Gegner meist jenem Mann im Spiele 
gleicht, der mit verbundenen Augen und einem Stock in der Hand dort zuschlägt, 
wo er uns gar nicht trifft. Wo aber echte Schwierigkeiten vorliegen, sind sie ernst 
zu nehmen im sieghaften Vertrauen der Kirche, die keine Wahrheit zu scheuen 
braucht, weil Glaube und Wissen im gleichen Gott der Wahrheit ihren Ursprung 
haben. Vielleicht nehmen wir Priester manchmal die wirklichen Schwierigkeiten 
unserer Gläubigen nicht ernst genug und geben darauf Antworten, die keine Ant- 
worten sind. Der intellektuelle Wahrheitswille ist aber gerade heute zu stärken, 
nicht einzuschläfern. Wo intellektuell noch etwas zu klären geht, ist es zu klären und 
nicht einfach Glaube zu verlangen. Die Grenze, wo wirklich das im Glauben zu be- 
jahende Geheimnis beginnt, kommt in allen wirklich entscheidenden Fragen früh 
genug, man soll sie also nicht vorverlegen. Das Leben aus dem' Glauben und das 
gelebte Zeugnis des Glaubens verlangen also auch ein Wegräumen der Zweifel und 
Schwierigkeiten, die im Vorfeld des Glaubens liegen. Der Weg soll frei werden 
für das Zeugnis, das Überzeugung voraussetzt. 



Christliche Glaubensverkündigung heute 371 

II. 

Den Rationalismus ablehnen, heißt nicht, Wasser auf die Mühle des bloßen Prak- 
tikers leiten, der sich nicht mit schweren Säcken von Theorie belasten will, weshalb 
seine Mühle zwar unaufhörlich lustig klappert, aber sehr oft leer läuft. Wenn der 
Rationalismus für den Theologen und Seelsorger eine wirkliche Gefahr ist, so noch 
mehr ein heute kräftig ins Kraut schießender Irrationalismus, der die Summa des hl. 
Thomas für eine rationalistische Fehlgeburt hält, den Katechismus mit seinen The- 
sen für blutleere Mathematik und die Fides quaerens intellectum (den Glauben, 
der sich um Einsicht bemüht) für das überholte Prinzip einer überzüchteten Vernunft. 
Das aus Grenzsituationen des christlichen Daseins stammende Wort vom Glauben 
als Wagnis und Sprung erinnert doch auch an gewisse Nietzscheaner, die aus ihrem 
Dasein ein Abenteuer machen, ihre Wohnungen am Vulkan bauen und gefährlich 
leben wollen, was ja wirklich gefährlich ist • für die anderen. 

Gott ist Geist, und auch der Mensch ist als Geist angelegt und ersehnt nichts so 
sehr wie die Wahrheit. Das hat Augustinus gemeint, den lebensfremd zu nennen 
nicht ganz der Wahrheit entsprechen würde. Aber das ist lange her • und der Geist 
unserer Zeit ist die Geistlosigkeit, die Trägheit im Denken und die Genügsamkeit 
an unaufhörlich produzierten und mit technischen Mitteln um die Erde gejagten 
Parolen. Auch wer sich im Bereich des Glaubens sehr stark vitaler, biologischer Ka- 
tegorien bedient, merkt oft nicht, daß er damit gar nicht das Leben in Händen hat, 
sondern als echter Rationalist mit Parolen und Schlagworten umgeht. Gott ist Geist 
• und Geist ist das Leben alles Lebens. 

Doch wenn Goethe recht hat mit dem Wort, die Zeiten änderten sich zwar ständig, 
aber der Mensch bliebe immer derselbe, so ist zu hoffen, daß er auch heute noch seine 
Vernunft zum Vernehmen der Wirklichkeit behalten hat, auch jener Wirklichkeit, 
die uns erst durch die Offenbarung enthüllt wird. Diese Offenbarung wendet sich an 
den Geist des Menschen. Wie sollte sonst Offenbarung überhaupt Offenbarung sein? 
Dieser menschliche Geist sieht ein, daß es vernünftig ist, zu glauben. Er schließt nicht 
die Augen und stürzt sich nicht kopfüber in den Abgrund des Unbekannten und 
Ungewissen, sondern hat Gründe, tausend Gründe, warum er glaubt, also seinen 
Verstand dem entgegenkommenden Wort Gottes unterwirft und so dem unbegreif- 
lichen Gott und seinen unerforschlichen Wegen sein Leben anvertraut. Und auch 
dieser Gehorsamsakt bedeutet nicht den Verzicht auf weitere Fragen, es fängt viel- 
mehr erst eigentlich an, nachdem der unbekannte Kontinent der göttlichen Wirk- 
lichkeit und seine erlöste Schöpfung entdeckt ist und diese neue Welt voller Ge- 
heimnisse den Geist in immer größere Tiefen lockt. Gott ist Geist und darum Leben 
und Sein Heiliger Geist will uns in alle Wahrheit einführen. 

III. 

Das Grundübel ist einfach das der Trennung von Geist und Leben. Wenn nach 
Chesterton die Welt von heute ein wüster Scheidungsgerichtshof geworden ist, so ist 
am verhängnisvollsten diese Trennung der fruchtbaren Ehe von Geist und Leben. 
Das Leben ist dadurch geistlos geworden und der Geist leblos. Der Mensch entweder 
ein reines Vernunftwesen oder aber ein reines Sinnen- und Leibwesen, das seine 



372 Paul Mianecki 

vitalen Triebkräfte mit Hilfe ideologischer Schlagworte in Gang setzt und in Gang 
hält. 

Da das Leben aus dem Glauben glücklicherweise primär gnadenhaft von Gott 
gewirkt wird, der immer Geist und Leben ist, ist diese unheilvolle Trennung nicht 
möglich. Sie macht sich aber doch bemerkbar, insoweit es dabei auf unsere Mitwir- 
kung ankommt. Daß die Theologie weithin lebensfremd und abstrakt geworden ist, 
läßt sich nicht leugnen. In vergangenen Jahrhunderten waren die großen Theologen 
oft zugleich Bischöfe, Prediger und Seelsorger, die nicht im leeren Raum dachten, 
sondern aus dem ständigen Kontakt mit lebendigen Menschen, ihren Fragen, Äng- 
sten und Sorgen. Weil die Theologie auch Wissenschaft ist und mehr noch um der 
wissenschaftlichen Methode der Neuzeit gerecht zu werden, sind die Fachtheologen 
weithin zu bloßen Wissenschaftlern geworden und (was sich verhängnisvoller aus- 
gewirkt hat) auch das Ziel der Theologenausbildung war weithin der Wissenschaft- 
ler, nicht aber der Seelsorger, der diese ihm mitgegebene theologische Rüstung sehr 
schnell wie David ablegte und mit einigen Kieselsteinen auf den Riesen Goliath losging, 
nicht immer in nomine Domini2. Damit verfallen aber die Formen der von uns ge- 
übten, gutgeheißenen oder empfohlenen Frömmigkeit leicht einem unerleuchteten 
Gefühl; schwierige Fragen des sittlichen Lebens werden mit einer falschen (es gibt 
auch eine echte!) Situationsethik entschieden, also im Grunde überhaupt nicht 
entschieden, sondern mit einem Kurzschluß abgeschaltet; das Wort der Verkündi- 
gung aber wirkt nach dem Zeugnis vieler Laien oft wie eingelernte Parolen, die der 
Priester •eben sagen muß, weil er sich für die kirchliche Ideologie entschieden hat, 
darin geschult worden ist und dafür bezahlt wird"3. 

Was die Theologie eigentlich bedeutet, wird dem Seelsorger erst klar, wenn das 
verworrene konkrete Leben an ihn herandrängt, und er das Licht sucht, das diese 
Abgründe von Mensch und Welt erhellen kann. Hier nur vom Leben lernen zu 
wollen und die Theologie wie einen verstaubten Schweinslederband in der untersten 
Ecke des Bücherbrettes zu lassen, heißt Fragen unbeantwortet und das Leben ohne 
das Licht des Geistes zu lassen, des Gottesgeistes, der am Anfang und immer über 
der Schöpfung schwebt und sagen kann: •Es werde Licht!" Es dürfte klar sein, daß 
hier mit Theologie nicht einfach eine Summe von abstrakten Lehrsätzen gemeint 
ist. Denn •es nützt ja z. B. einem späteren Seelsorger nichts (oder sehr wenig), wenn 
er nur das formale Begriffsgerüst, die dogmengeschichtlichen Tatsachen und Be- 
weise, aus den theologischen Quellen vermittelt bekommen hat. Das kann er später 

2 In der Schweizer Ztschr. •Orientierung" 1954, Nr. 14•16, macht sich Karl Rahner S. J. 
•Gedanken zur Ausbildung der Theologen", die auch für den Seelsorger nicht bloß von 
theoretischem Interesse sind. Die Zeit der Aufklärung schwinde, die Begabungsart der Theo- 
logen wandle sich, der Theologie mangele die Mitte. Die theologische Wissenschaft sehe 
manchmal einem Alibi verzweifelt ähnlich, •durch das man sich vor der schwereren Aufgabe 
drückt, nämlich zu überlegen, wie von der heutigen geistigen Situation aus die alte, ewig 
gleiche Botschaft neu durchdacht und formuliert werden könnte, damit sie wirklich in ge- 
nügend großem Maße assimilierbar ist". 

3 Die Forderung von Dr. Pinsk (Grundsätzliche und praktische Erwägungen zur christ- 
lichen Verkündigung im Marianischen Jahr) ist ja nicht nur in der Marienfrömmigkeit sehr 
ernst zu nehmen. Wir sollten uns nicht mit emphatischen Gefühlsäußerungen begnügen, 
sondern die Wahrung der sana doctrina für notwendig erachten. Die dogmatische Grund- 
lage und die ihr entsprechende Terminologie ist überall in der Verkündigung wie in den 
Frömmigkeitsformen unbedingt die Voraussetzung. Über die gerade für die Seelsorge 
wichtige Frage der Situationsethik vgl. Karl Rahner, •Gefahren im heutigen Katholizismus". 



Christlidie Glaubensverkündigung heute 373 

nicht predigen. Zu glauben, daß heute noch alles andere sich von selbst ergibt, wenn 
man das gelernt hat und dazu noch ein wenig fromm und in der üblichen geist- 
lichen Literatur Zuhause ist, das ist ein Irrtum. Man frage sich: kann ein Kaplan 
eine wirklich für das heutige Stadtpublikum geistig und religiös assimilierbare Pre- 
digt halten über die Heilige Dreifaltigkeit, über den Abstieg Christi in das Toten- 
reich, über die Jungfräulichkeit der heiligen Jungfrau (zumal ,in partu'), über den 
Ablaß, die Hölle, das besondere Gericht und unzählige andere Themen, wenn er 
eine der üblichen Schuldogmatiken gründlich studiert hat? Ich glaube, man muß ehr- 
lich antworten: nein"4. Manches an zeitnaher, echter Theologie wird der Seelsorger 
in Zeitschriften suchen und finden, vor allem aber muß er immer wieder die eigent- 
lichen theologischen Quellen ausschöpfen: die Schrift und die Lehre der Kirche, wie 
sie z. B. für Pius IX. bis Pius XII. die Dominikaner Cattin und Conus in dem Sam- 
melband •Heilslehre der Kirche"5 veröffentlicht haben. Das ist für den vielbeschäf- 
tigten Seelsorger gewiß eine Zumutung und ein schönes, leider oft unerfüllbares 
Ideal, aber solange die Fachtheologen dem Seelsorger nicht besser behilflich sind, 
müßte jeder suo modo in der ihm zur Verfügung bleibenden Zeit zu leisten suchen, 
unvollkommen freilich und bruchstückhaft: die ständige Konfrontierung von Theo- 
logie und Leben. Die Zeit ist voller Fragen, Christus ist die Antwort, aber eine sehr 
konkrete und genaue Antwort, die denkend, betend, meditierend zu finden gewiß 
viel Mühe macht. •Der Reichtum der Offenbarung ist unausschöpfbar, sie muß aber 
befragt werden, und die Fragen kommen aus der Wirklichkeit der Welt. Ebenso 
unabsehlich sind die Möglichkeiten des Tuns, wie sie in der Gestalt und Kraft 
Christi liegen, sie müssen aber entdeckt werden, und das geschieht, indem das wirk- 
liche Leben zu Christus kommt"6. 

IV. 

•Das wirkliche Leben": Der Verkünder der Frohbotschaft muß es also kennen. 
Das bedeutet nicht, daß er jeden Film sehen, den ganzen Tag über vor der Ge- 
räuschkulisse des Rundfunks leben, die Illustrierten sehen und alle erreichbaren 
Zeitungen lesen muß. Immerhin wäre jener Seelsorger wegen seiner Frömmigkeit 
nicht einfach zu loben, der vor dieser Pompa diaboli nur die Augen schließt und sich 
auf die innere Erleuchtung des Heiligen Geistes allein verläßt. Auch unsere Gläubi- 
gen sehen diese Dinge und hören, sie; sie erfüllen ihre Phantasie und hängen als 
Fragen in ihnen fest, sind also das Material, das auch der Seelsorger irgendwie 
kennen und zum Ausgangspunkt wählen muß. Freilich ist das nicht einfach das 
wirkliche Leben, sondern eher oft eine aufdringliche Scheinwelt, in der wir nicht 
verwurzeln, sondern von der wir befreit werden sollen: libera nos Domine! Ohne 
unser Zutun hängt uns genug davon an, und gelegentlich mit Verantwortung in sie 
hineinzuschauen, ist wohl notwendig, heißt aber auch, wie in der gerafften Wochen- 
schau, oft 50 Jahre in 50 Minuten überschauen. Der mit viel Geschrei und wenig 
Wolle produzierte Nihilismus enthält keine immer neuen Geheimnisse, sondern eben 
das Nichts, das mit viel Sensationsmache aufgebläht wird wie ein Luftballon, der 
platzt, wenn man ihn ansticht. 

4 Karl Rahner. a.a.O. 
5 Paulusverlag Freiburg (Schweiz) 1953. 
6 Guardini, •Freiheit, Gnade, Schicksal", S. 11. 



374 Paul Mianecki 

Echte Lebenserfahrung ist zunächst ganz persönliche Selbsterfahrung. Was da an 
Fragen in mir aufsteigt, was mir Schwierigkeiten macht, die schmerzliche Erfahrung 
meines Versagens, meine ganze Stumpfheit und Trägheit zum Guten, aber genau so 
die oft erfahrene Kraft und Hilfe des Herrn: das alles spiegelt als Welt im Kleinen 
ziemlich genau auch die Welt im Großen. Diese Selbsterfahrung in regelmäßiger 
Gewissenserforschung und in stillen Stunden der Besinnung einzufangen, aufzu- 
hellen und auszuwerten, erlöst Prediger und Hörer schon ein gut Teil von der 
Schablone einer bloß gedruckten und übernommenen Predigtvorlage. So wird die 
Verkündigung immer auch ein Stück Bekenntnis sein: was ich anderen sage, sage ich 
zuerst mir; was auf mich Eindruck gemacht, was mir geholfen, mich getröstet und 
gestärkt hat, wird auch dem Hörer weiterhelfen, der sein Leben mit seinen Fragen 
in meinem Leben und in meinen Fragen wiederfindet. 

Echte Lebenserfahrung bringt das seelsorgerliche Gespräch daheim, im Beicht- 
stuhl, bei Hausbesuchen, am Krankenbett, in Gruppenstunden und Aussprachekrei- 
sen, wenn man nur wirklich hören will und hinhorchen kann auf das, was da oft 
unbeholfen und andeutungsweise sich hervorwagt. Auch am gemeinsamen Tisch von 
Pfarrer und Kaplänen wie bei dem monatlichen Konveniat, wenn dieses als wirk- 
liche Begegnung verstanden wird, kann manches Wort in uns wie eine Saat Wurzel 
schlagen. Nicht zu vergessen sind auch die Werke der Dichter, in denen sich unsere 
Zeit in einprägsamen Bildern und Sätzen verdichtet hat. Das alles zusammen, was 
man sieht, liest, hört, erfährt aus der kleinen und großen Welt, ist der Rohstoff, den 
es auszuwerten gilt, damit wir wirklich vom Leben ausgehen und auf die Fragen des 
wirklichen Lebens die Antwort des Glaubens suchen. 

Diese Antwort soll auch möglichst konkret sein. Gottes Offenbarung ist nicht als 
eine Philosophie abstrakter Sätze in die Welt gekommen; verbum caro factum est, 
das Wort ward Fleisch. Das konkrete Leben Jesu mit all seinen Situationen, sein 
Weiterleben in der Kirche, das Hineinwirken des verklärten Herrn in die Geschichte: 
dieser lebendige Christus muß im Mittelpunkt unserer Verkündigung stehen. Wer 
von uns kann das eigentlich noch: nicht vom lebendigen, weiterlebenden Christus 
abstrakt reden (was viele tun), sondern eben konkret; nicht von der Kirche als dem 
mystischen Herrenleib abstrakt reden, sondern anschaulich; nicht bloß Beispiele er- 
zählen, sondern in Beispielen die tiefsten Wahrheiten sagen: wer kann das noch? 
Wer kann noch reden, wie das Alte Testament redet und seine Propheten geredet 
haben, in Bildern, in Gleichnissen, sodaß an allen Worten immer ein Stück Schöp- 
fung hing? Wir müssen es lernen durch die Betrachtung des Lebens Jesu, durch das 
betende Eindringen in die sinnenfällige Liturgie, durch das Lesen der Heiligen- 
leben, die ein lebendiges Evangelium sind, eine Auslegung der Frohbotschaft in 
einer besonderen Zeitenstunde. Nehmen wir noch die Biografien jener hinzu, die 
ihren Weg zu Gott unter der Gnade beschrieben haben. Abstrakte Gedanken be- 
völkern heute den weiten Lebensraum wie Gespenster. Wir aber glauben an das 
fleischgewordene Wort und sollten wie Paulus versuchen, es unseren Hörern vor 
die Augen zu malen. Das hat nichts zu tun mit der dünnen Phantasie bestimmter 
Betrachtungsbücher. Das Bild soll nicht die Tiefe des Gedankens ersetzen, sondern 
ihn ausdrücken, sodaß die Wahrheit zu sehen ist, konkretisiert wie in Christus und 
Maria, sodaß der ganze Mensch von ihr erfaßt wird und zu einer •vitalis cognitio". 



Christliche Glaubensverkündigung heute 375 

einer lebendigen Erkenntnis, kommt. Es bleiben dann immer noch genug Wahrhei- 
ten, die nur unanschaulich, abstrakt, thematisch gesagt werden können und müssen. 
Denn auch die Schrift und die Lehre der Kirche weisen nicht nur auf die Person 
Christi hin, sondern entfalten auch seine Lehre und sprechen die ganze Schöpfungs- 
ordnung in den abstrakten Sätzen einer natürlichen Theologie und eines Natur- 

rechtes aus. 

V. 

Ist also im Grunde die Theologie nicht doch ein System abstrakter, lebensfrem- 
der Wissenschaftlichkeit? Sie ist es und ist es doch nicht. Denn echte Theologie 
kommt nie ohne scharfe und allgemeine Begriffe aus, die aber nicht trennen, sondern 
unterscheiden, was nicht dasselbe ist. Mit der rechten Unterscheidung fängt das Den- 
ken überhaupt erst an, das ohne saubere Begriffe, ohne genaue Definitionen weder 
Klarheit noch Tiefe gewinnt. Wenn man sagt, •das Christentum ist kein Programm, 
sondern eine Person", so ist das richtig, kann aber auch ebenso falsch verstanden 
werden. Diese Person ist nämlich zugleich Das Wort und Die Wahrheit, die er lebte 
und lehrte. Die ganze Bedeutungsfülle des Wortes Gottes wird aber nicht gleichsam 
intuitiv im Blick auf Jesus vom Einzelnen erfaßt, sie wird vielmehr in der langen 
Geschichte der Kirche entfaltet und damit in der geistigen Kommunikation der vie- 
len unter der Erleuchtung des Heiligen Geistes um das Verständnis des Wortes Got- 
tes sich mühenden Menschen, die mir aus allen Jahrhunderten der Kirchengeschichte 
hilfreich die Hand reichen oder meine Zeitgenossen sind. Das liegt sowohl an der 
unendlichen Fülle des Gotteswortes selbst7 wie auch daran, daß es mir in der Ge- 
meinschaft der lebenden Kirche übermittelt wird. Der übersteigerte Subjektivismus 
der Neuzeit hat die Wahrheitsbildung ausschließlich ins einsam denkende Ich ver- 
legt, während sie schon im Bereich des natürlichen Denkens viel umfassender im 
lebendigen Gespräch, auch über Raum und Zeit hinweg, gefunden wird. Entschei- 
dend wichtig ist aber für den Bereich des Glaubens, daß es die katholische Wahrheit 
ohne Tradition nicht gibt, welche Tradition doch eben der Ausgangspunkt, das Fun- 
dament und die lebendige Wurzel aller Theologie ist. Die Kirche ist eine geschicht- 
liche Gestalt, in der die Offenbarungswahrheit nicht nur unverfälscht bewahrt, 
sondern auch entfaltet wird. Diese Kirche hat ihr Selbstbewußtsein und ihr leben- 
diges Gedächtnis in dem, was wir Tradition nennen. Wenn wir Menschen von heute 
oft wirklich Kranken mit Gedächtnisausfall gleichen und der ganze Reichtum der 
Überlieferung wie Wachs an der Sonne dahinschmilzt, sollten und müßten wir nicht, 
wie Benedikt und sein Orden in den Zeiten der Völkerwanderung, erst recht uns mit 

7 Urs v. Balthasar, •Das Weizenkorn" (Einsiedeln2, 1953), 58: •Man kann Christus nicht 
anschauen, so wenig wie die Sonne. Er will ,gedeutet' sein. Seine Werke, Worte, Wunder sind 
allesamt Zeichen, deuten auf etwas hin, meinen nicht nur sich selbst; sie haben eine unendliche 
Tiefe, in die hinein sie locken und laden. Das Wort ist Fleisch geworden, der ewige Sinn ist 
inkarniert, im zeitlichen Symbol. Symbolwerdung eines unendlichen Gehalts in einer endlichen 
Form, wobei diese dem ,inspirierten' Hörer immer neue Perspektiven bis ins Unendliche 
eröffnet, ohne dabei aus ihrer Endlichkeit herauszutreten, sich im Geist zu verflüchtigen ... 
Kein physisches Faktum ohne real-geistigen Symbolismus. Das ist das entscheidend Katho- 
lische und bringt die Deduktion in Gang, die als solche durchaus nicht mystisch oder bloß 
erbaulich, sondern streng sachlich und wissenschaftlich ist". So ist die Zeit nicht nur •die 
Offenbarerin der Liebe durch ihre Vielfalt, ihr langsames Entrollen von Millionen von 
Möglichkeiten, sondern auch der Wahrheit". 



376 Paul Mianecki 

dieser Tradition verbinden, in ihr leben und aus ihr unsere Zeit und Zukunft ge- 
stalten? Es lockt gewiß die Versuchung, in unserer Zeitepoche den ganzen Ballast 
der Vergangenheit abzuwerfen, damit das Schiff für den Start in die neue Zeit unbe- 
schwert und frei werde • nur eben zu unbeschwert, so daß es von allen Stürmen 
des Zeitgeistes hin- und hergeworfen wird und allzuleicht kentert. 

Die Geschichte des Protestantismus, der den Einzelnen zum Empfänger der Offen- 
barungswahrheit durch unmittelbare göttliche Erleuchtung gemacht hat ohne Bin- 
dung und Zusammenhang mit der Tradition, die offensichtliche Hilf- und Ratlosig- 
keit dieses Protestantismus, wo immer er sich in konkreten schwierigen Fragen des 
öffentlichen oder persönlichen Lebens auf die •christliche Haltung" oder •christliche 
Verantwortung" allein beruft, sollten uns davor bewahren, die einseitige Betonung 
der persönlichen religiösen Erfahrung zur Richtschnur zu nehmen und zwar zu einer 
Zeit, wo der Protestantismus selbst die Unzulänglichkeit des Glaubensindividualis- 
mus einzusehen beginnt. Auch nach katholischer Lehre wirkt Gottes Geist unmittel- 
bar erleuchtend, aber für den Einzelnen wird die innere, gnadenhafte Erleuchtung 
nur in dem Maße fruchtbar, als er selbst in der lebendigen Gemeinschaft der Kirche 
lebt und auf ihr Zeugnis hört. 

Was den Seelsorgern also fehlt, ist nicht die Praxis, sondern die recht verstandene 
Theologie, eine Ausweitung des eigenen Wissens durch die Tradition, eine persön- 
lich erarbeitete, selbständig durchdachte Schau des Glaubens sowohl wie der katho- 
lischen Moral, gewonnen nicht weniger im Gebet wie in einem ständig gesuchten 
fruchtbaren Austausch von Theologie und Seelsorgserfahrung. Manche leben wie 
Kleinrentner von den Zinsen ihrer Studienjahre, so sie überhaupt davon leben. Die 
eigentliche geistige Auseinandersetzung mit den Fragen der Zeit hat bei vielen auf- 
gehört, was die Predigt lebensfremd und schablonenhaft macht. •Vollen Klang hat 
eine Wahrheit nur, wenn sie aus der Fülle der gelebten und angeeigneten Tradition 
heraus verkündet wird .. . Aber Tradition entbindet nicht von der Pflicht, alles wie- 
der neu zu beginnen"8. 

VI. 

Man soll also Theologie predigen • aber man soll nicht in der Sprache der ab- 
strakten Theologie predigen und dem Zuhörer nicht Gedankengänge zumuten, die 
eine Kenntnis der Philosophia perennis voraussetzen. Der Zuhörer von heute ist 
zumeist ein schwieriges Zwitterwesen, primitiver als wir denken und zugleich 
komplizierter, als gut ist, • mit einer Fülle von widersprechenden Meinungen über- 
füttert und zugleich an der persönlichen Verdauung gehindert, was gerade in einer 
•demokratischen Zeit, die fast jede Autorität ablehnt und die Verantwortung dem 
Einzelnen überträgt", fatal ist. 

•Dieser Stand der Dinge, daß gewöhnliche Menschen das Übernatürliche nur durch 

8 Urs v. Balthasar (Das Weizenkorn, 63) weist im Zusammenhang mitMaria auf dieBedeu- 
tung der Tradition hin: •Überall hat Maria die Rolle der Konkretisierung; wer sie verwirft, 
muß zugleich auch das Prinzip der Tradition verwerfen; ohne sie aber wird der Herr zu 
einem abstrakten Prinzip der Erlösung". Man kann sich fragen, ob man den wirklichen 
Rationalisten nicht oft da antrifft, wo man ihn gar nicht vermutet. Er redet viel vom leben- 
digen, vom kosmischen Christus usw., aber ohne konkreten Inhalt, so daß man den Eiodrudc 
nicht los wird, hier sei tatsächlich an die Stelle der Christuswirklichkeit ein abstraktes Prin- 
zip getreten. 



Christliche Glaubensverkündigung heute 377 

verworrenes Denken entdecken können, ist erst neueren Datums und, nach histo- 
rischen Maßstäben, unnormal. Bis zu den modernen Zeiten war es in der ganzen 
Welt so, daß die unmittelbare Einsicht der Mystiker und die Gedanken der Philo- 
sophen in die Masse des Volkes durch Autorität und Tradition einsickerten ... Doch 
in den Verhältnissen, die etwa ein Jahrhundert des Naturalismus zuwege gebracht 
hat, werden einfache Menschen gezwungen, Bürden zu tragen, die man ihnen früher 
zu tragen nie zugemutet hat. Wir müssen die Wahrheit selber herausbekommen, 
oder uns ohne sie behelfen... Soll der Unterschied zwischen weise und primitiv 
verschwinden, weil vorausgesetzt ist, daß alle weise werden? Falls das so ist, wären 
unsere jetzigen Fehler bloße Wachstumsschmerzen. Doch wir wollen unsere Not- 
wendigkeiten nicht verkennen. Sind wir's zufrieden, zurückzusehen und schlichte, ein- 
fache Menschen zu werden, die der Tradition gehorchen, schön und gut. Sind wir 
bereit, zu klettern und weiterzukämpfen, bis wir selber Weise werden, um so besser, 
Doch der Mann, welcher weder der Weisheit anderer gehorchen will, noch selber 
für sie den Kampf wagt, ist fatal. Eine Gesellschaft, wo die vielen Einfachen den 
wenigen Sehern gehorchen, kann leben; eine Gesellschaft, wo alle Seher wären, 
könnte noch voller leben. Doch eine Gesellschaft, wo die Masse noch immer primitiv 
ist und die Seher nicht mehr beachtet werden, kann nichts als Oberflächlichkeit, Ge- 
meinheit und schließlich den Untergang erreichen"9. 

Ist diese Diagnose richtig, so ergibt sich daraus gerade für die Glaubensverkündi- 
gung die Notwendigkeit, erst einmal und vor allem und immer wieder die Autori- 
tät der Kirche zu begründen, in deren Auftrag wir die Botschaft zu. verkünden ha- 
ben. Eigentlich müßten also den Predigten über den Glauben Predigten über die 
Kirche vorausgehen. Die Kirche tritt mit dem Anspruch auf, im Namen Gottes ge- 
hört zu werden und selber das Motiv der Glaubwürdigkeit der Botschaft zu sein. 
Hier aber gilt, was Ida Görres (Die leibhaftige Kirche, 172) sagt: •Die Verkündi- 
gung steht vor der praktischen Frage des sehr beschränkten Zeitraumes und des 
ungeheuren Gesamtumfanges der notwendigen Botschaft. Es muß stets so viel vor- 
ausgesetzt, mitgemeint, als Grundlage und Hintergrund stillschweigend angenom- 
men werden • und heute fehlen weithin diese Voraussetzungen . .. Der so- 
genannte Durchschnittsmensch kann nun einmal bei vielen ethisch-religiösen Forde- 
rungen das Warum und Wieso nicht ,kapieren' • aber er kann kapieren, daß er 
trotzdem zum Gehorsam verpflichtet ist... Es ist oft genug hoffnungslos, die Leute 
von der ,inneren Richtigkeit' des katholischen Standpunktes überzeugen zu wollen. 
Das ganze Räsonnement ist viel zu genau und subtil, es setzt ja die ganze metaphy- 
sische Anthropologie voraus und den Fragenden fehlt ja gerade das Menschenbild, 
aus dem allein es sich ableitet. Wir müssen den Mut haben, die ganze Sache viel 
stärker vom Gehorsam her zu packen, vom Vertrauensgehorsam auf den durch die 
Kirche weisenden und befehlenden Gott." Die Autorität der Kirche ist also vor 
allem zu begründen, die aber auch im konkreten Verkündiger glaubwürdig werden 
soll, in seinem sittlichen Leben, in seiner betenden Gottverbundenheit und auch, 
ja auch, in seinem wirklichen Wissen, dem auch der einfache Mann vertrauen kann, 
weil er seine Fülle ahnt, auch wo er sie nicht begreift. 

Weil der Hörer oft primitiv in seinem Denken ist, müssen wir also auch primitiv 

• C. S. Lewis, Wunder (Köln u. Ölten 1952) S. 51. 



378 Paul Mianecki 

predigen, was aber nicht heißt, wir sollten oberflächlich und schlagwortartig pre- 
digen. Es gibt eine Einfachheit, die von unauslotbarer Tiefe ist, wie sie uns im Evan- 
gelium begegnet. Es gibt die Einfachheit der Heiligen, die Höhe, Tiefe, Länge und 
Breite der Liebe Christi durchmessen haben. Es gibt die Einfachheit des Denkers und 
Dichters, der nach sehr komplizierten Denkbemühungen den einfachsten, vielleicht 
sogar bildhaften Ausdruck für das Gedachte sucht und findet. Einfachheit kann am 
Anfang wie am Ende des Denkens stehen, kann Leere oder Fülle bedeuten. In der 
Theologie wirklich vertraut zu sein und sie gleichzeitig so verkündigen zu können, 
daß auch der einfachste Hörer das Gesagte versteht und der geistig wachste Hörer 
um die Tiefe des Gesagten weiß: das zu erreichen bleibt ein Ideal, von dem wir stän- 
dig überfordert sind, das aber zu erstreben unsere Aufgabe ist. 

Diese ganzen Überlegungen scheinen nun einfach deshalb überflüssig zu sein, weil 
dem Seelsorgspriester für ihre Verwirklichung die Zeit fehlt. Das stimmt und stimmt 
oft auch nicht, jedenfalls nicht immer und für jeden. Mögen Sein und Sollen ausein- 
anderklaffen, es ist niemals nutzlos, zu sehen, was sein soll, auch wenn man es in 
konkreter Situation nicht verwirklichen kann. Die großen Volksprediger der Ge- 
schichte waren ewig gehetzte Menschen, die nie Zeit hatten und doch Zeit fanden, 
vor allem zur Meditation, die hier zunächst einmal das Entscheidende ist. Dann aber 
geben solche Überlegungen auch dem gehetzten Seelsorger irgendwie eine Richtung, 
wie er seine karg bemessene Zeit für die Vorbereitung der Verkündigung zu ver- 
wenden und auszukaufen hat. Wegweiser für diesen Weg müßten folgende Über- 
legungen sein:. 

1. Die Überzeugung von der Wichtigkeit der Verkündigung. Wir sind gewiß zu- 
erst Ausspender der Geheimnisse Gottes, wir sind aber auch, und müssen es sein, 
Diener am Wort. Mag die Predigt noch so kurz sein, sie will vorbereitet sein; mit 
Ernst und Verantwortung, die wir Gottes Wort und auch dem Hörer schulden, der 
heute (weil er allein durch den Rundfunk viel hört, was doch oft in Form und ge- 
drängter Kürze gut, ja manchmal vollendet ist) vergleichen kann und irgendwie an- 
spruchsvoll ist. 

2. Das ehrliche Eingehen auf wirkliche Fragen, die den Menschen von heute zu 
schaffen machen und die nicht mit frommen Sprüchen, sondern nur aus wirklicher 
Sachkenntnis und mit eigener Denkbemühung zu lösen sind. Jede Diskussion unter 
Katholiken (im Unterschied oft zu Andersdenkenden) zeigt erschreckend klar, wie 
wenig diese zu denken und auch zu reden gewohnt sind. 

3. Den Rationalismus ablehnen heißt nicht, einem ebenso verhängnisvollen Irra- 
tionalismus verfallen. Gerade nach katholischer Lehre gehören Glaube und Ver- 
nunft zusammen, und es muß unser Bemühen sein, den Gläubigen das frohe Be- 
wußtsein zu vermitteln, daß die katholische Wahrheit eben katholisch, also um- 
fassend ist. 

4. In der christlichen Verkündigung und Unterweisung muß klar werden, was 
man mit Guardini die •Unterscheidung des Christlichen" nennen kann: daß es hier 
um Gottes Offenbarung und nicht um menschliche Weltanschauung oder gar Ideolo- 
gie geht, also nicht zunächst um Einsicht, sondern um Gehorsam, um das Tun, um 
die Verwirklichung. Dafür ist die Autorität der Kirche zu begründen. Mit dem rech- 
ten Verständnis der Kirche steht und fällt alle Glaubensverkündigung. 




