368 Paul Mianecki

gung ist verschieden, je nach den ,Amtern“ und ihren geistigen Grunddominanten.
Gerade in dieser Einheit in Vielfalt driickt sich etwas vom Wesentlichen und Grof3-
artigen im Geheimnis der Kirche aus.

Damit schlieft sich der Kreis unserer Betrachtung. Es war nicht mdéglich, die
Frage nach Wesen und Frommigkeit des Weltpriesters heote in ihrem ganzen
Umfang anfzurollen und zu beantworten. Sie miite dafiir vor allem auch in den
grofen Zosammenhang der allgemeinen Krise des Menschen und der Frommig-
keitsformen hineingestellt und von dort her beleuchtet werden. Eines mag aber
trotz allem spiirbar geworden sein: In aller Aufgeschlossenheit fiir die heutigen
Forderungen der Zeit ist ein festes Stehen in der kirchlichen Tradition doppelt
gefordert. Nur von da aus ist echte Sicht und Formung jeglichen christlichen Lebens
und Standes gesichert.

Christliche Glaubensverkiindigung heute

Von Paul Mianecki S. ], Berlin

Man weifl, wie schwer die heuntige Glanbensverkindigung den modernen Men-
schen noch erreicht. Wie ihm den Zugang verschaffen zu einer Welt, die ihm nicht
mehr selbstverstindlich ist? Das Hauptproblem ist die Tatsache des Glanbens selbst.
Denn der so vielfach enttiuschte und angeschlagene Mensch unserer Zeit mochte
sehen und greifen kénnen. Es wire nun toricht, mit den iiberall tdtigen ,horribles
simplificatenrs die wissenschaftliche Glaubensbegrindung zu simplifizieren und
eine Analyse des Glaubensaktes zu versuchen, die anch fir den Mann von der
Strafle verstindlich ist.

Was grole Theologen dariiber sagen, ist kompliziert, weil die Sache kompliziert
ist — oder besser: weil Gottes Wirken in der Welt und in unserer Seele und das
Zusammenspiel von Gottes Gnade und menschlicher Freiheit immer geheimnisvoll
bleiben. Auch der Inhalt des Glaubens gleicht einem zwar durch Gottes Offenba-
rungstat entdeckten, aber weithin unerforschten Kontinent, einer immer ,Neuen
Welt“, was nicht gegen, sondern fiir die gottliche Wahrheit des Glaubens spricht.

I

Hat der menschliche Geist sich im Glaubensgehorsam der Offenbarung Gottes
unterworfen, so werden die Mysterien des Glaubens primar gelebt und nicht zuerst
rational zergliedert. Die degenerierte und krankhafte Tendenz, alle Lebensbereiche
aufzuklaren, darf nicht auch das Leben erfassen, welches als Leben das Licht der
Menschen ist. Jene ,Ersatzseelenforscher” einer bestimmten Psychoanalyse sind ein
warnendes Beispiel fiir die Theologie, nicht alles aufklaren zu wollen, sondern in
Ehrfurcht Gottes Geheimnisse anzubeten. Diese Anbetung im Geist und in der
Wabhrheit fithrt den Verkiinder wie den Hoérer des Wortes Gottes erst eigentlich
in alle Wahrheit ein.



Christliche Glaubensverkiindigung heute . 869

Das gilt vor allem fur die liturgische, mystagogische Predigt, wo man in der Er-
klirung zu wenig, aber wohl auch entschieden zu viel tun kann, also nicht in die
Mysterien einfiihrt, sondern sie zergliedernd aufiést. Der Intellekt wird einseitig
und zu sehr belastet und hdngt in einem Gestriipp von historischen Reminiszenzen
und Problemen fest, sodal dic Symbole nicht mehr als Symbole sprechen und das
eigentliche Tun unterbleibt. ,Denken und Tun, Tun und Denken”: in diesem aus-
geglichenen Rhythmus muf} gerade die Liturgie schwingen, deren Ausdrucksmittel
nicht das abstrakte, der Zeitungssprache angeglichene Wort, sondern die Kultsprache
und das anschauliche Symbol sind!.

Die Glaubensverkiindigung iiberhaupt mufl zum Ziel immer das Tun, das Leben
aus dem Glauben haben. Mit der Botschaft Christi kann man nur eins tun: sie ver-
wirklichen! ,Tuet, was ich euch sage, und ihr werdet innewerden, daf} es aus der
Wahrheit ist“. Nicht aus der intellektuellen Problematik, sondern aus der schlichten
Verwirkiidxung des Glaubens kommen die reifsten, am meisten tiberzeugenden und
fir den konkreten Menschen entscheidenden Erkenntnisse. Beweisen koénnen und
missen wir die Glaubwiirdigkeit des Glaubens, nicht seinen Inhalt: er wird zu-
néichst gelebt und so immer tiefer auch erfat und erkannt.

Wenn man also heute.die geoffenbarten Wahrheiten des Glaubens verkiindigt,
dann mufl das Leben, das Tun, die Verwirklichung der Frohen Botschaft das alles
beherrschende Ziel sein. Es kann nicht darum gehen, tiber den Glauben so zu dis-
kutieren, wie man iiber die Weltanschauung des Materialismus oder konkrete For-
men des Wirtschaftslebens diskutieren kénnte. Immer kommen wir als Verkiinder
des christlichen Glaubens wie Boten, die eine Botschaft auszurichten haben: Haec
dicit Dominus! Tuet das, und ihr werdet leben! Wir kommen als beauftragte Zeu-
gen, die, ob gelegen oder ungclegen, nicht ihre Weisheit, sondern Gottes Wahrheit
zu verkiinden haben. ,Weh mir, wenn ich sie nicht verkiindete!“ Der Hoérer hat

“das Recht, nach der Legitimation des Zeugen, also nach der Glaubwiirdigkeit der
Botschaft zu fragen, kann aber nicht als Unbeteiligter sich nur intellektuell mit der
Botschaft auseinandersetzen. Sobald er sie wirklich hart, ist er engagiert, aufgerufen
zur Entscheidung, zum Gehorsam, zur Nachfolge, also zum Leben aus dem Glauben.
Das mufl dem Menschen immer wieder klar gesagt werden und klar sein, wenn wir
nicht in einer ,christlichen Ideologie“ steckenbleiben und mit unfruchtbaren Dis-
kussionen unsere Zeit vertun wollen.

Es geht also nicht um ein apologetisches Streitgesprach zwischen Kirche und Welt,
soweit diese dem christlichen Glauben gleichgiiltig, ablehnend oder feindlich ge-
geniibersteht. Es geht in der kirchlichen Verkiindigung nicht darum, Ungliubige,

1 Ida Gorres (Nocturnen S. 28) hat wohl nicht ganz unrecht, wenn sie in der katholischen
Jugendbewegung geradezu eine zweite Welle der ,katholischen Aufklarung“ sieht mit ihrem
Anliegen nach ,Verstindnis der Liturgie, Zuriickdringen der wuchernden Andachten, Be-
tonen des Wesentlichen, des Verniinftigen, Kritik gegen Ubersteigerungen, Abneigung gegen
das Periphere, Zufillige, gegen Ausldufer der Uberlieferungen®: eine gefihrliche Nachbar-
schaft zum reinen Rationalismus, wie sie meint.

Positiv versucht Guardini (Die Sinne und die religiose Erkenntnis) zum symbolhaften
Tun der Liturgie hinzufiihren, zum echten Schauen, in dem das Erkennen gegeben ist. Nach
seiner Auffassung riickt heute wieder langsam der ,Schwerpunkt aus dem Denken ins Sehen®.
»Die Dinge miissen wieder gesehen, gehort, gegriffen, geschmeckt, in ihrer ganzen Erschei-
nungspotenz aufgefait werden, dann ¢rst kann wieder das Denken einsetzen® (S. 37).



870 Paul Mianecki

die nicht da sind, zu widerlegen, sondern Glaubige im Glauben zu stirken. Es kann
nicht primér darum gehen, durch Schulung ,christliche Funktionire“ heranzubilden,
die in der Diskussion mit Andersdenkenden Rede und Antwort stehen kénnen. Ganz
abgesehen von der Frage, wie weit das blofe Wort iiberhaupt iiberzeugt, besteht das
christliche Zeugnis sicher nicht nur im Wort, sondern im fleischgewordenen Wort, im
FErweis der Kraft, im Leben aus dem Glauben und nicht im Reden iiber den Glauben.
Die Martyrer, die den Staatsgdttern nicht opferten, die ihre Jungfraulichkeit nicht
preisgaben, die ihren Besitz unter die Armen verteilten, sind und bleiben der be-
tiubende Blitzschlag, der aus dem Himmel Gottes in diese Welt hineinschligt, sie
herausfordert und eine Stellungnahme erzwingt, dafur in Liebe, oder mit Hafl da-
gegen. Der heutige Mensch glaubt immer noch, trotz aller Enttduschungen, zu viel an
das bloRe Wort — und es muf§ ein Ziel unserer Predigttitigkeit sein, diese Wort-
gliubigkeit zu erschiittern, aber mehr noch die Notwendigkeit eines ganzmensch-
lichen christlichen Zeugnisses so herauszustellen, daf} diese Notwendigkeit als per-
sonliche Verantwortung im Gewissen gespiirt und bejaht wird.

Doch bezeugen kann ich nur, wovon ich selbst tiberzeugt bin. Glaube ist ,die Uber-
zeugung von dem, was man nicht sieht* (Hbr 11, 1). Kann man einfach voraussetzen,
daR jene, die am kirchlichen Leben noch teilnehmen, iberzeugt sind und zwar so,
daf man bei ihnen von einem sieghaften Glauben reden kann, der die Welt iiber-
windet? Die Frage stellen heifit doch wohl, sie in vielen Fillen verneinen. Daraus
ergibt sich die Notwendigkeit einer apologetischen Klirung, der Entfernung jenes
ganzen wirren Gestriipps von Zweifeln und Fragen, in denen viele festhingen,
obwohl sie zur herrlichen Freiheit der Kinder Gottes berufen sind. Das Gesprich
zwischen der Kirche und der Welt (das nicht abreifien soll), ist zunéchst einmal ein
Gesprich innerhalb der Kirche selbst, die in ihren Gliedern die Welt in sich tragt
und zwar mit allen Fragen, Belastungen und Widerstinden, die eben diese massiv
erfahrene, sich aufdringende sinnenhafte Welt der unsichtbaren Wirklichkeit des
Glaubens entgegenstellt. Die positive Darlegung des Glaubensinhaltes ist auch hier
die beste Apologetik, weil sie zeigt, dafi der Gegner meist jenem Mann im Spiele
gleicht, der mit verbundenen Augen und einem Stock in der Hand dort zuschlagt,
wo er uns gar nicht trifft. Wo aber echte Schwicrigkeiten vorliegen, sind sie ernst
zu nehmen im sieghaften Vertrauen der Kirche, die keine Wahrheit zu scheuen
braucht, weil Glaube und Wissen im gleichen Gott der Wahrheit ihren Ursprung
haben. Vielleicht nehmen wir Priester manchmal die wirklichen Schwierigkeiten
unserer Gliubigen nicht ernst genug und geben darauf Antworten, die keine Ant-
worten sind. Der intellektuelle Wahrheitswille ist aber gerade heute zu stirken,
nicht einzuschlifern. Wo intellektuell noch etwas zu kliren geht, ist es zu klaren und
nicht einfach Glaube zu verlangen. Die Grenze, wo wirklich das im Glauben zu be-
jahende Geheimnis beginnt, kommt in allen wirklich entscheidenden Fragen frih
genug, man soll sie also nicht vorverlegen. Das Leben aus dem' Glauben und das
gelebte Zeugnis des Glaubens verlangen also auch ein Wegrdumen der Zweifel und
Schwierigkeiten, die im Vorfeld des Glaubens liegen. Der Weg soll frei werden
fiir das Zeugnis, das Uberzeugung voraussetzt.



Christliche Glaubensverkiindigung heute 371

IL

Den Rationalismus ablehnen, heifit nicht, Wasser auf die Mithle des blofRen Prak-
tikers leiten, der sich nicht mit schweren Sidcken von Theorie belasten will, weshalb
seine Mithle zwar unaufhorlich lustig klappert, aber sehr oft leer liuft. Wenn der
Rationalismus fur den Theologen und Seelsorger eine wirkliche Gefahr ist, so noch
mehr ein heute kraftig ins Kraut schieRender Irrationalismus, der die Summa des hl.
Thomas fir eine rationalistische Fehlgeburt hilt, den Katechismus mit seinen The-
sen firr blutleere Mathematik und die Fides quaerens intellectum (den Glauben,
der sich um Einsicht bemiiht) fir das Gberholte Prinzip einer liberziichteten Vernunft.
Das aus Grenzsituationen des christlichen Daseins stammende Wort vom Glauben
als Wagnis und Sprung erinnert doch auch an gewisse Nietzscheaner, die aus ihrem
Dasein ein Abenteuer machen, ihre Wohnungen am Vulkan bauen und gefihrlich
leben wollen, was ja wirklich gefdhrlich ist — fir die anderen.

Gott ist Geist, und auch der Mensch ist als Geist angelegt und ersehnt nlchts 50
sehr wie die Wahrheit. Das hat Augustinus gemeint, den lebensfremd zu nennen
nicht ganz der Wahrheit entsprechen wiirde. Aber das ist lange her — und der Geist
unserer Zeit ist die Geistlosigkeit, die Tragheit im Denken und die Geniigsamkeit
an unaufhérlich produzierten und mit technischen Mitteln um die Erde gejagten
Parolen. Auch wer sich im Bereich des Glaubens sehr stark vitaler, biologischer Ka-
tegorien bedient, merkt oft nicht, dafl er damit gar nicht das Leben in Hénden hat,
sondern als echter Rationalist mit Parolen und Schlagworten umgeht. Gott ist Geist
— und Geist ist das Leben alles Lebens.

Doch wenn Goethe recht hat mit dem Wort, die Zeiten dnderten sich zwar stindig,
aber der Mensch bliebe immer derselbe, so ist zu hoffen, dafl er auch heute noch seine
Vernunft zum Vernehmen der Wirklichkeit behalten hat, auch jener Wirklichkeit,
die uns erst durch die Offenbarung enthiillt wird. Diese Offenbarung wendet sich an
den Geist des Menschen. Wie sollte sonst Offenbarung {iberhaupt Offenbarung sein?
Dieser menschliche Geist sieht ein, daf es verniinftig ist, zu glauben. Er schliefit nicht
die Augen und stiirzt sich nicht kopfiiber in den Abgrund des Unbekannten und
Ungewissen, sondern hat Grinde, tausend Griinde, warum er glaubt, also seinen
Verstand dem entgegenkommenden Wort Gottes unterwirft und so dem unbegreif-
lichen Gott und seinen unerforschlichen Wegen sein Leben anvertraut. Und auch
dieser Gehorsamsakt bedeutet nicht den Verzicht auf weitere Fragen, es fangt viel-
mehr erst eigentlich an, nachdem der unbekannte Kontinent der géttlichen Wirk-
lichkeit und seine erléste Schopfung entdeckt ist und diese neue Welt voller Ge-
heimnisse den Geist in immer gréfere Tiefen lockt. Gott ist Geist und darum Leben
und Sein Heiliger Geist will uns in alle Wahrheit einféhren.

111.

Das Grundibel ist einfach das der Trennung von Geist und Leben. Wenn nach
Chesterton die Welt von heute ein witster Scheidungsgerichtshof geworden ist, so ist
am verhingnisvollsten diese Trennung der fruchtbaren Ehe von Geist und Leben.
Das Leben ist dadurch geistlos geworden und der Geist leblos. Der Mensch entweder
ein reines Vernunftwesen oder aber ein reines Sinnen- und Leibwesen, das seine



872 Paul Mianecki

vitalen Triebkrafte mit Hilfe ideologischer Schlagworte in Gang setzt und in Gang
halt.

Da das Leben aus dem Glauben gliicklicherweise primér gnadenhaft von Gott
gewirkt wird, der immer Geist und Leben ist, ist diese unheilvolle Trennung nicht
moglich. Sie macht sich aber doch bemerkbar, insoweit es dabei auf unsere Mitwir-
kung ankommt. Dafl die Theologie weithin lebensfremd und abstrakt geworden ist,
1aBt sich nicht leugnen. In vergangenen Jahrhunderten waren die grofien Theologen
oft zugleich Bischofe, Prediger und Seelsorger, die nicht im leeren Raum dachten,
sondern aus dem stindigen Kontakt mit lebendigen Menschen, ihren Fragen, Ang-
sten und Sorgen. Weil die Theologie auch Wissenschaft ist und mehr noch um der
wissenschaftlichen Methode der Neuzeit gerecht zu werden, sind die Fachtheologen
weithin zu blofen Wissenschaftlern geworden und (was sich verhédngnisvoller aus-
gewirkt hat) auch das Ziel der Theologenausbildung war weithin der Wissenschaft-
ler, nlcht aber der Seelsorger, der diese ihm mitgegebene theologische Rilstung sehr
schnell wie David ablegte und mit einigen Kieselsteinen auf denRiesen Goliathlosging,
nicht immer in nomine Domini2. Damit verfallen aber die Formen der von uns ge-
iibten, gutgeheiflenen oder empfohlenen Frommigkeit leicht einem unerleuchteten
Gefithl; schwierige Fragen des sittlichen Lebens werden mit einer falschen (es gibt
auch eine echte!) Situationsethik entschieden, also im Grunde iiberhaupt nicht
entschieden, sondern mit einem Kurzschlufl abgeschaltet; das Wort der Verkindi-
gung aber wirkt nach dem Zeugnis vieler Laien oft wie eingelernte Parolen, die der
Priester ,eben sagen muf}, weil er sich fir die kirchliche Ideologie entschieden hat,
darin geschult worden ist und dafiir bezahlt wird“s,

Was die Theologie eigentlich bedeutet, wird dem Seelsorger erst klar, wenn das
verworrene konkrete Leben an ihn herandringt, und er das Licht sucht, das diese
Abgriinde von Mensch und Welt erhellen kann. Hier nur vom Leben lernen zu
wollen und die Theologie wie einen verstaubten Schweinslederband in der untersten
Ecke des Biicherbrettes zu lassen, heifit Fragen unbeantwortet und das Leben ohne
das Licht des Geistes zn lassen, des Gottesgeistes, der am Anfang und immer iiber
der Schopfung schwebt und sagen kann: ,Es werde Licht!“ Es diirfte klar sein, dafl
hier mit Theologie nicht einfach eine Summe von abstrakten Lehrsitzen gemeint
ist. Denn ,es niitzt ja z. B. einem spéteren Seelsorger nichts (oder sehr wenig), wenn
er nur das formale Begriffsgeriist, die dogmengeschichtlichen Tatsachen und Be-
weise, aus den theologischen Quellen vermittelt bekommen hat. Das kann er spater

2 In der Schweizer Ztschr. ,Orientierung“ 1954, Nr. 14—16, macht sich Karl Rahner S. J.
~Gedanken zur Ausbildung der Theologen®, die auch fiir den Seelsorger nicht blof von
theoretischem Interesse sind. Die Zeit der Aufklarung schwinde, die Begabungsart der Theo-
logen wandle sich, der Theologie mangele die Mitte. Die theologische Wissenschaft sche
manchmal einem Alibi verzweifelt dhnlich, ,durch das man sich vor der schwereren Anfgabe
driickt, ndmlich zu iiberlegen, wie von der heutigen geistigen Situation aus die alte, ewig
gleiche Botschaft neu durchdacht und formuliert werden konnte, damit sie wirklich in ge-
niigend grolem Mafle assimilierbar ist®.

3 Die Forderung von Dr. Pinsk (Grundsitzliche und praktische Erwégungen zur christ-
lichen Verkiindigung im Marianischen Jahr) ist ja nicht nur in der Marienfrommigkeit sehr
ernst zi nehmen. Wir sollten uns nicht mit emphatischen Gefithlsduferungen begniigen,
sondern die Wahrung der sana doctrina fiir notwendig erachten. Die dogmatische Grund-
lage und die ihr entsprechende Terminologie ist iiberall in der Verkiindigung wie in den

Frommigkeitsformen unbedingt die Voraussetzung. Uber die gerade fur die Seelsorge
wichtige Frage der Situationsethik vgl. Karl Rahner, ,Gefahren im heutigen Katholizismus®.



Christliche Glaubensverkiindigung heute 878

nicht predigen. Zu glauben, dafl heute noch alles andere sich von selbst ergibt, wenn
man das gelernt hat und dazu noch ein wenig fromm und in der iiblichen geist-
" lichen Literatur zuhause ist, das ist ein Irrtum. Man frage sich: kann ein Kaplan
eine wirklich fiir das heutige Stadtpublikum geistig und religids assimilierbare Pre-
digt halten iiber die Heilige Dreifaltigkeit, iiber den Abstieg Christi in das Toten-
reich, iber die Jungfraulichkeit der heiligen Jungfrau (zumal ,in partu‘), iiber den
Ablafl, die Halle, das besondere Gericht und unzihlige andere Themen, wenn er
eine der iiblichen Schuldogmatiken griindlich studiert hat? Ich glaube, man muf} ehr-
lich antworten: nein“4, Manches an zeitnaher, echter Theologie wird der Seelsorger
in Zeitschriften suchen und finden, vor allem aber mufl er immer wieder die eigent-
lichen theologischen Quellen ausschopfen: die Schrift und die Lehre der Kirche, wie
sie z. B. fir Pius IX. bis Pius XII. die Dominikaner Cattin und Conus in dem Sam-
melband ,Heilslehre der Kirche“5 veroffentlicht haben. Das ist fiir den vielbeschaf-
tigten Seelsorger gewifl eine Zumutung und ein schones, leider oft unerfillbares
Ideal, aber solange die Fachtheologen dem Seelsorger nicht besser behilflich sind,
miifite jeder suo modo in der ihm zur Verfiigung bleibenden Zeit zu leisten suchen,
unvollkommen freilich und bruchstiickhaft: die stindige Konfrontierung von Theo-
logie und Leben. Die Zeit ist voller Fragen, Christus ist die Antwort, aber eine sehr
konkrete und genaue Antwort, die denkend, betend, meditierend zu finden gewif§
viel Mithe macht. ,Der Reichtum der Offenbarung ist unausschopfbar, sie mufl aber
befragt werden, und die Fragen kommen aus der Wirklichkeit der Welt. Ebenso
unabsehlich sind die Méglichkeiten des Tuns, wie sie in der Gestalt und Kraft
Christi liegen, sie miissen aber entdeckt werden, und das geschieht, indem das wirk-
liche Leben zu Christus kommt“e,

Iv.

»Das wirkliche Leben“: Der Verkinder der Frohbotschaft mufl es also kennen.
Das bedeutet nicht, dafl er jeden Film sehen, den ganzen Tag iiber vor der Ge-
rduschkulisse des Rundfunks leben, die Illustrierten sehen und alle erreichbaren
Zeitungen lesen mufl. Immerhin wiére jener Seelsorger wegen seiner Frommigkeit
nicht einfach zu loben, der vor dieser Pompa diaboli nur die Augen schlieft und sich
auf die innere Erleuchtung des Heiligen Geistes allein verldfit. Auch unsere Glaubi-
gen sehen diese Dinge und horen sie; sie erfilllen ihre Phantasie und hingen als
Fragen in ibnen fest, sind also das Material, das anch der Seelsorger irgendwie
kennen und zum Ausgangspunkt wéhlen mufl. Freilich ist das nicht einfach das
wirkliche Leben, sondern eher oft eine aufdringliche Scheinwelt, in der wir nicht
verwurzeln, sondern von der wir befreit werden sollen: libera nos Domine! Ohne
unser Zutun hingt uns genug davon an, und gelegentlich mit Verantwortung in sie
hineinzuschauen, ist wohl notwendig, heifit aber auch, wie in der gerafften Wochen-
schan, oft 50 Jahre in 50 Minuten iiberschauen. Der mit viel Geschrei und wenig
Wolle produzierte Nihilismus enthilt keine immer neuen Geheimnisse, sondern eben
das Nichts, das mit viel Sensationsmache aufgeblaht wird wie ein Luftballon, der
platzt, wenn man ihn ansticht.

4 Karl Rahner. a.a.0.

5 Paulusverlag Freiburg (Schweiz) 1953.
¢ Guardini, ,Freibeit, Gnade, Schicksal®, S. 11.



374 Paul Mianecki

Echte Lebenserfahrung ist zunichst ganz personliche Selbsterfahrung. Was da an
Fragen in mir aufsteigt, was mir Schwierigkeiten macht, die schmerzliche Erfahrung
meines Versagens, meine ganze Stumpfheit und Tragheit zum Guten, aber genan so
die oft erfahrene Kraft und Hilfe des Herrn: das alles spiegelt als Welt im Kleinen
ziemlich genau auch die Welt im Grofien. Diese Selbsterfahrung in regelmafliger
Gewissenserforschung und in stillen Stunden der Besinnung einzufangen, anfzu-
hellen und auszuwerten, erldst Prediger und Horer schon ein gut Teil von der
Schablone einer blof gedruckten und iibernommenen Predigtvorlage. So wird die
Verkiindignng immer anch ein Stiick Bekenntnis sein: was ich anderen sage, sage ich
zuerst mir; was auf mich Eindrudk gemacht, was mir geholfen, mich getrostet und
gestirkt hat, wird auch dem Horer weiterhelfen, der sein Leben mit seinen Fragen
in meinem Leben nnd in meinen Fragen wiederfindet.

Echte Lebenserfahrung bringt das seelsorgerliche Gespriach daheim, im Beicht-
stuhl, bei Hausbesuchen, am Krankenbett, in Gruppenstunden und Aussprachekrei-
sen, wenn man nur wirklich héren will und hinhorchen kann auf das, was da oft
unbeholfen und andentungsweise sich hervorwagt. Auch am gemeinsamen Tisch von
Pfarrer und Kaplinen wie bei dem monatlichen Konveniat, wenn dieses als wirk-
liche Begegnung verstanden wird, kann manches Wort in uns wie eine Saat Wurzel
schlagen. Nicht zu vergessen sind auch die Werke der Dichter, in denen sich unsere
Zeit in einprigsamen Bildern und Sitzen verdichtet hat. Das alles zusammen, was
man sieht, liest, hort, erfihrt aus der kleinen und grofien Welt, ist der Rohstoff, den
es auszuwerten gilt, damit wir wirklich vom Leben ausgehen und auf die Fragen des
wirklichen Lebens die Antwort des Glaubens suchen.

Diese Antwort soll auch mdglichst konkret sein. Gottes Offenbarung ist nicht als
eine Philosophie abstrakter Satze in die Welt gekommen; verbum caro factum est,
das Wort ward Fleisch. Das konkrete Leben Jesu mit all seinen Situationen, sein
Weiterleben in der Kirche, das Hineinwirken des verkldrten Herrn in die Geschichte:
dieser lebendige Christus muff im Mittelpunkt unserer Verkiindigung stehen. Wer
von uns kann das eigentlich noch: nicht vom lebendigen, weiterlebenden Christus
abstrakt reden (was viele tun), sondern eben konkret; nicht von der Kirche als dem
mystischen Herrenleib abstrakt reden, sondern anschaulich; nicht blof§ Beispiele er-
zihlen, sondern in Beispielen die tiefsten Wahrheiten sagen: wer kann das noch?
Wer kann noch reden, wie das Alte Testament redet und seine Propheten geredet
haben, in Bildern, in Gleichnissen, sodaf an allen Worten immer ein Stiick Schop-
fung hing? Wir miissen es lernen durch die Betrachtung des Lebens Jesu, durch das
betende Findringen in die sinnenfillige Liturgie, durch das Lesen der Heiligen-
leben, die ein lebendiges Evangelium sind, eine Auslegung der Frohbotschaft in
einer besonderen Zeitenstunde. Nehmen wir noch die Biografien jener hinzu, die
jhren Weg zu Gott unter der Gnade beschrieben haben. Abstrakte Gedanken be-
vélkern heute den weiten Lebensraum wie Gespenster. Wir aber glauben an das
fleischgewordene Wort und sollten wie Paulus versuchen, es unseren Hérern vor
die Augen zn malen. Das hat nichts zu tun mit der diinnen Phantasie bestimmter
Betrachtungsbiicher. Das Bild soll nicht die Tiefe des Gedankens ersetzen, sondern
ihn ausdriidken, sodafl die Wahrheit zu sehen ist, konkretisiert wie in Christus und
Maria, sodafl der ganze Mensch von ihr erfafit wird und zu einer ,vitalis cognitio®.



Christliche Glaubensverkiindigung heute 375

ciner lebendigen Erkenntnis, kommt. Es bleiben dann immer noch genug Wahrhei-
ten, die nur unanschaulich, abstrakt, thematisch gesagt werden kénnen und miissen.
Denn auch die Schrift und die Lehre der Kirche weisen nicht nur auf die Person
Christi hin, sondern entfalten auch seine Lehre und sprechen die ganze Schopfungs-
ordnung in den abstrakten Sdtzen einer natiirlichen Theologie und eines Natur-
rechtes aus.

V.

Ist also im Grunde die Theologie nicht doch ein System abstrakter, lebensfrem-
der Wissenschaftlichkeit? Sie ist es und ist es doch nicht. Denn echte Theologie
kommt nie ohne scharfe und allgemeine Begriffe aus, die aber nicht trennen, sondern
unterscheiden, was nicht dasselbe ist. Mit der rechten Unterscheidung fangt das Den-
ken iiberhaupt erst an, das ohne saubere Begriffe, ohne genaue Definitionen weder
Klarheit noch Tiefe gewinnt. Wenn man sagt, ,das Christentum ist kein Programm,
sondern eine Person®, so ist das richtig, kann aber auch ebenso falsch verstanden
werden. Diese Person ist ndmlich zugleich Das Wort und Die Wahrheit, die er lebte
und lehrte. Die ganze Bedeutungsfille des Wortes Gottes wird aber nicht gleichsam
intuitiv im Blick auf Jesus vom Einzelnen erfafit, sie wird vielmehr in der langen
Geschichte der Kirche entfaltet und damit in der geistigen Kommunikation der vie-
len unter der Erleuchtung des Heiligen Geistes um das Verstindnis des Wortes Got-
tes sich mithenden Menschen, die mir aus allen Jahrhunderten der Kirchengeschichte
hilfreich die Hand reichen oder meine Zeitgenossen sind. Das liegt sowohl an der
unendlichen Fiille des Gotteswortes selbst?” wie auch daran, dafl es mir in der Ge-
meinschaft der lebenden Kirche ibermittelt wird. Der iibersteigerte Subjektivismus
der Neuzeit hat die Wahrheitsbildung ausschlieBlich ins einsam denkende Ich ver-
legt, wihrend sie schon im Bereich des natiirlichen Denkens viel umfassender im
lebendigen Gesprach, auch iber Raum und Zeit hinweg, gefunden wird. Entschei-
dend wichtig ist aber fiir den Bereich des Glaubens, dafl es die katholische Wahrheit
ohne Tradition nicht gibt, welche Tradition doch eben der Ausgangspunkt, das Fun-
dament und die lebendige Wurzel aller Theologie ist. Die Kirche ist eine geschicht-
liche Gestalt, in der die Offenbarungswahrheit nicht nur unverfilscht bewahrt,
sondern auch entfaltet wird. Diese Kirche hat ihr Selbstbewufitsein und ihr leben-
diges Gedichtnis in dem, was wir Tradition nennen. Wenn wir Menschen von heute
oft wirklich Kranken mit Gedachtnisausfall gleichen und der ganze Reichtum der
Uberlieferung wie Wachs an der Sonne dahinschmilzt, sollten und miiiten wir nicht,
wie Benedikt und sein Orden in den Zeiten der Vélkerwanderung, erst recht uns mit

7 Urs v. Balthasar, ,Das Weizenkorn“ (Einsiedeln?, 1953), 58: ,Man kann Christus nicht
anschauen, so wenig wie dieSonne. Er will ,gedeutet’ sein. Seine Werke, Worte, Wunder sind
allesamit Zeichen, deuten auf etwas hin, meinen nicht nur sich selbst;sie haben eine unendliche
Tiefe, in die hinein sie locken und laden. Das Wort ist Fleisch geworden, der ewige Sinn ist
inkarniert, im zeitlichen Symbol. Symbolwerdung eines unendlichen Gehalts in einer endlichen
Form, wobei diese dem ,inspirierten’ Horer immer neue Perspektiven bis ins Unendliche
eréffnet, ohne dabei aus ihrer Endlichkeit herauszutreten, sich im Geist zu verfliichtigen . ..
Kein physisches Faktum ohne real-geistigen Symbolismus. Das ist das entscheidend Katho-
lische und bringt die Deduktion in Gang, die als solche durchaus nicht mystisch oder blofl
erbaulich, sondern streng sachlich und wissenschaftlich ist“. So ist die Zeit nicht nur ,die
Offenbarerin der Liebe durch ihre Vielfalt, ihr langsames Entrollen von Millionen von
Moglichkeiten, sondern auch der Wahrheit®.



376 Paul Mianecki

dieser Tradition verbinden, in ihr leben und aus ihr unsere Zeit und Zukunft ge-
stalten? Es lockt gewiff die Versuchung, in unserer Zeitepoche den ganzen Ballast
der Vergangenheit abzuwerfen, damit das Schiff fiir den Start in die neue Zeit unbe-
schwert und frei werde — nur eben zu unbeschwert, so dal es von allen Stiirmen
des Zeitgeistes hin- und hergeworfen wird und allzuleicht kentert.

Die Geschichte des Protestantismus, der den Einzelnen zum Empfanger der Offen-
barungswahrheit durch unmittelbare géttliche Erleuchtung gemacht hat ohne Bin-
dung und Zusammenhang mit der Tradition, die offensichtliche Hilf- und Ratlosig-
keit dieses Protestantismus, wo immer er sich in konkreten schwierigen Fragen des
6ffentlichen oder personlichen Lebens auf die ,christliche Haltung® oder , christliche
Verantwortung® allein beruft, sollten uns davor bewahren, die einseitige Betonung
der personlichen religiésen Erfahrung zur Richtschnur zu nehmen und zwar zu einer
Zeit, wo der Protestantismus selbst die Unzuldnglichkeit des Glaubensindividualis-
mus einzusehen beginnt. Auch nach katholischer Lehre wirkt Gottes Geist unmittel-
bar erleuchtend, aber fur den Einzelnen wird die innere, gnadenhafte Erleuchtung
nur in dem MaRe fruchtbar, als er selbst in der lebendigen Gemeinschaft der Kirche
lebt und auf ihr Zeugnis hort.

‘Was den Seelsorgern also fehlt, ist nicht die Praxis, sondern die recht verstandene
Theologie, eine Ausweitung des eigenen Wissens durch die Tradition, eine persén-
lich erarbeitete, selbstindig durchdachte Schau des Glaubens sowohl wie der katho-
lischen Moral, gewonnen nicht weniger im Gebet wie in einem stindig gesuchten
fruchtbaren Austausch von Theologie und Seelsorgserfahrung. Manche leben wie
Kleinrentner von den Zinsen ihrer Studienjahre, so sie iiberhaupt davon leben. Die
cigentliche geistige Auseinandersetzung mit den Fragen der Zeit hat bei vielen auf-
gehort, was die Predigt lebensfremd und schablonenhaft macht. ,Vollen Klang hat
eine Wahrheit nur, wenn sie aus der Fiille der gelebten und angeeigneten Tradition
heraus verkiindet wird . . . Aber Tradition entbindet nicht von der Pflicht, alles wie-
der neu zu beginnen®s.

VL

Man soll also Theologie predigen — aber man soll nicht in der Sprache der ab-
strakten Theologie predigen und dem Zuhérer nicht Gedankenginge zumuten, die
eine Kenntnis der Philosophia perennis voraussetzen. Der Zuhdrer von heute ist
zumeist ein schwieriges Zwitterwesen, primitiver als wir denken und zugleich
komplizierter, als gut ist, — mit einer Fille von widersprechenden Meinungen iiber-
fiittert und zugleich an der persénlichen Verdauung gehindert, was gerade in einer
»demokratischen Zeit, die fast jede Autoritat ablehnt und die Verantwortung dem
Einzelnen iibertragt®, fatal ist.

»Dieser Stand der Dinge, dafl gewohnliche Menschen das Ubernatiirliche nur durch

& Urs v. Balthasar (Das Weizenkorn, 63) weist im Zusammenhang mit Maria auf die Bedeu-
tung der Tradition hin: ,Uberall hat Maria die Rolle der Konkretisierung; wer sie verwirft,
mufl zugleich auch das Prinzip der Tradition verwerfen; ohne sie aber wird der Herr zu
einem abstrakten Prinzip der Erlésung“. Man kann sich fragen, ob man den wirklichen
Rationalisten nicht oft da antnifft, wo man ihn gar nicht vermutet. Er redet viel vom leben-
digen, vom kosmischen Christus usw., aber obne konkreten Inhalt, so dafl man den Eindruck
nicht los wird, hier sei tatsichlich an die Stelle der Christuswirklichkeit ein abstraktes Prin-
zip getreten.



’

Christliche Glaubensverkiindigung heute 371

verworrenes Denken entdecken konnen, ist erst. neueren Datums und, nach histo-
rischen Mafistiben, unnormal. Bis zu den modernen Zeiten war es in der ganzen
Welt so, dafl die unmittelbare Einsicht der Mystiker und die Gedanken der Pbilo-
sophen in die Masse des Volkes durch Autoritdt und Tradition einsickerten ... Doch
in den Verhiltnissen, die etwa ein Jahrhundert des Naturalismus zuwege gebracht
hat, werden einfache Menschen gezwungen, Biirden zu tragen, die man ihnen friiher
zu tragen nie zugemutet hat. Wir miissen die Wahrheit selber herausbekommen,
oder uns ohne sie behelfen. .. Soll der Unterschied zwischen weise und primitiv
verschwinden, weil vorausgesetzt ist, daf} alle weise werden? Falls das so ist, wiren
unsere jetzigen Fehler blofle Wachstumsschmerzen. Doch wir wollen unsere Not-
wendigkeiten nicht verkennen. Sind wir’s zufrieden, zuriickznsehen und schlichte, ein-
fache Menschen zn werden, die der Tradition gehorchen, schon und gut. Sind wir
bereit, zn klettern und weiterzukdmpfen, bis wir selber Weise werden, um so besser,
Doch der Mann, welcher weder der Weisheit anderer gehorchen will, noch selber
fiir siec den Kampf wagt, ist fatal. Eine Gesellschaft, wo die vielen Einfachen den
wenigen Sehern gehorchen, kann leben; eine Gesellschaft, wo alle Seher wéren,
konnte noch voller leben. Doch eine Gesellschaft, wo die Masse noch immer primitiv
ist und die Seher nicht mehr beachtet werden, kann nichts als Oberflachlichkeit, Ge-
meinheit und schlieBlich den Untergang erreichen®.

Ist diese Diagnose richtig, so ergibt sich daraus gerade fiir die Glaubensverkiindi-
gung die Notwendigkeit, erst einmal und vor allem und immer wieder die Autori-
tit der Kirche zu begriinden, in deren Auftrag wir die Botschaft zu. verkiinden ha-
ben. Eigentlich miifiten also den Predigten fiber den Glauben Predigten iiber die
Kirche vorausgehen. Die Kirdhe tritt mit dem Anspruch auf, im Namen Gottes ge-
hort zu werden und selber das Motiv der Glaubwiirdigkeit der Botschaft zu sein.
Hier aber gilt, was Ida Gorres (Die leibhaftige Kirche, 172) sagt: ,Die Verkiindi-
gung steht vor der praktischen Frage des sehr beschrankten Zeitraumes und des
ungeheuren Gesamtumfanges der notwendigen Botschaft. Es muf} stets so viel vor-
ausgesetzt, mitgemeint, als Grundlage und Hintergrund stillschweigend angenom-
men werden — und heute fehlen weithin diese Voraussetzungen ... Der so-
genannte Durchschnittsmensch kann nun einmal bei vielen ethisch-religidsen Forde-
rungen das Warum und Wieso nicht ,kapieren’ — aber er kann kapieren, dafl er
trotzdem zum Gehorsam verpflichtet ist . . . Es ist oft genug hoffnungslos, die Leute
von der ,inneren Richtigkeit’ des katholischen Standpunktes berzeugen zu wollen.
Das ganze Rasonnement ist viel zu genau und subtil, es setzt ja die ganze metaphy-
sische Anthropologie voraus und den Fragenden fehlt ja gerade das Menschenbild,
aus dem allein es sich ableitet. Wir miissen den Mut baben, die ganze Sache viel
stirker vom Gehorsam her zu packen, vom Vertrauensgehorsam auf den durch die
Kirche weisenden und befehlenden Gott.“ Die Autoritdt der Kirche ist also vor
allem zu begriinden, die aber auch im konkreten Verkiindiger glaubwiirdig werden
soll, in seinem sittlichen Leben, in seiner betenden Gottverbundenheit und auch,
ja audh, in seinem wirklichen Wissen, dem auch der einfache Mann vertrauen kann,
weil er seine Fiille ahnt, auch wo er sie nicht begreift.

Weil der Horer oft primitiv in seinem Denken ist, miissen wir also auch primitiv

? C. S. Lewis, Wunder (Kéln u. Olten 1952) S. 51.



378 ‘ Paul Mianecki

predigen, was aber nicht heifdt, wir sollten oberflichlich und schlagwortartig pre-
digen. Es gibt eine Einfachheit, die von unauslotbarer Tiefe ist, wie sie uns im Evan-
gelium begegnet. Es gibt die Einfachheit der Heiligen, die Héhe, Tiefe, Linge und
Breite der Liebe Christi durchmessen haben. Es gibt die Einfachheit des Denkers und
Dichters, der nach sehr komplizierten Denkbemiihungen den einfachsten, vielleicht
sogar bildhaften Ausdruck fir das Gedachte sucht und findet. Einfachheit kann am
Anfang wie am Ende des Denkens stehen, kann Leere oder Fiille bedeuten. In der
Theologie wirklich vertraut zu sein und sie gleichzeitig so verkiindigen zu kénnen,
dafl auch der einfachste Horer das Gesagte versteht und der geistig wachste Horer
um die Tiefe des Gesagten weil}: das zu erreichen bleibt ein Ideal, von dem wir stan-
dig tiberfordert sind, das aber zu erstreben unsere Aufgabe ist.

Diese ganzen Uberlegungen scheinen nun cinfach deshalb tiberflissig zu sein, weil
dem Seelsorgspriester fiir ihre Verwirklichung die Zeit fehlt. Das stimmt und stimmt
oft auch nicht, jedenfalls nicht immer und fiir jeden. Mdgen Sein und Sollen ausein-
anderklaffen, es ist niemals nutzlos, zu sehen, was sein soll, auch wenn man es in
konkreter Situation nicht verwirklichen kann. Die grofien Volksprediger der Ge-
schichte waren ewig gehetzte Menschen, die nie Zeit hatten und doch Zeit fanden,
vor allem zur Meditation, die hier zunéchst einmal das Entscheidende ist. Dann aber
geben solche Uberlegungen auch dem gehetzten Seelsorger irgendwie eine Richtung,
wie er seine karg bemessene Zeit fiir die Vorbereitung der Verkiindigung zu ver-
wenden und auszukaufen hat. Wegweiser fiir diesen Weg miifiten folgende Uber-
legungen sein: .

1. Die Uberzeugung von der Wichtigkeit der Verkiindigung. Wir sind gewif} zu-
erst Ausspender der Geheimnisse Gottes, wir sind aber auch, und missen es sein,
Diener am Wort. Mag die Predigt noch so kurz sein, sie will vorbereitet sein; mit
Ernst und Verantwortung, die wir Gottes Wort und auch dem Horer schulden, der
heute (weil er allein durch den Rundfunk viel hort, was doch oft in Form und ge-
dréangter Kiirze gut, ja manchmal vollendet ist) vergleichen kann und irgendwie an-
spruchsvoll ist.

2. Das ehrliche Eingehen auf wirkliche Fragen, die den Menschen von heute zu
schaffen machen und die nicht mit frommen Spriichen, sondern nur aus wirklicher
Sachkenntnis und mit eigener Denkbemuhung zu 16sen sind. Jede Diskussion unter
Katholiken (im Unterschied oft zu Andersdenkeunden) zeigt erschreckend klar, wie
wenig diese zu denken und auch zu reden gewohnt sind.

3. Den Rationalismus ablehnen heifit nicht, einem ebenso verhangnisvollen Irra-
tionalismus verfallen. Gerade nach katholischer Lehre gehoren Glaube und Ver-
nunft zusammen, und es mufl unser Bemiihen sein, den Glaubigen das frohe Be-
wuBltsein zu vermitteln, dafl die katholische Wahrheit eben katholisch, also um-
fassend ist.

4. In der christlichen Verkiindigung und Unterweisung muff klar werden, was
man mit Guardini die ,Unterscheidung des Christlichen® nennen kann: daf) es hier
um Gottes Offenbarung und nicht um menschliche Weltanschauung oder gar Ideolo-
gie geht, also nicht zunichst um FEinsicht, sondern um Gehorsam, um das Tun, um
die Verwirklichung. Dafiir ist die Autoritit der Kirche zu begriinden. Mit dem rech-
ten Verstindnis der Kirche steht und fallt alle Glaubensverkiindigung.





