[ M SPIEGEL DER ZEIT

»Christliches Zeugnis in Welt- und Ordensstand«

Bericht iiber den Arbeitskreis XIV des Fuldaer Katholikentages

,Vielleicht dic eigenartigste Arbeitsgemeinschaft des Katholikentages war die iber das
dhristliche Zeugnis in Welt- und Ordensstand.“ So konnte man in einer bekannten Kirchen-
zeitung lesen. Ta der Tat werden die wenigsten von denen, die das Programm der fiinfzehn
Arbeitskreise zugeschickt erhielten, eine konkrete Vorstellung von dem gehabt haben, was
da verhandelt werden sollte, aufler dafl es um etwas sehr Frommes gehen miisse. Die The-
men der iibrigen Kreise waren eindentig umgrenzt und darum in dem, was sie wollten, klar.
,Ehe und Familie®, ,Die Welt unserer Kinder“, ,Lehrstatt und Beruf®, ,Christliche Kunst®,
,Politik, ,Diaspora“: das verstand jeder. Aber ,Welt- und Ordensstand“? Das schien etwas
sehr Allgemeines und Vages zu sein. Vor allem der ,Weltstand“ wird manchem Kopfzer-
brechen gemacht haben, zumal in seiner Verbindung mit dem Ordensstand. Und doch war es
nach der Intention der Veranstalter derjenige Arbeitskreis, der die iibernatiirlichen Quell-
griinde des christlichen Zeugnisses fiir alle anderen mit freilegen sollte und darum das Herz-
stiick des Ganzen darstellte.

Welcher Idee verdankte dieser Arbeitskreis eigentlich sein Dasein? War es die besondere
Not der Gegenwart, die nur durch cine gemeinsame Anstrengung aller Christen iiberwunden
werden kann und darum ein Znsammenriicken der kirchlichen Stinde erfordert? Oder war
es der religiése Aufbruch, der seit einigen Jahrzehnten durch alle Schichten der Kirche hin-
durch, gerade anch in der Laienwelt, zu beobachten ist und hier wie dort von den gleichen
Ideen getragen wird? Beides mag bei seiner Planung eine Rolle gespielt haben. Aber sein
spezifischer Aunsgangspunkt ist doch ein auderer. Er liegt in dem new erwachten Kirchen-
bewufltsein, das die Gemiiter heute bewegt. Dieses Kirchenbewufitsein ist nicht von ungefdhr
gerade in unserer Zeit wieder lebendig geworden. Keineswegs darum, weil die tatsachliche
Ordnong eines wohlgegliederten und festgeligten corpus christianum heote besonders stark
in Erscheinung trite, sondern weil die Sehnsucht nach dieser Ordnung so grof ist. Die im-
mer radikalere Auflésung der alten gesellschaftlichen Ordnungen, die Atomisierung der
modernen Gesellschaft hat anch das kirchliche Band, das sowohl die einzelnen Christen wie
auch die verschiedenen Stiande: Klerus, Ordenslente und Laien miteinander verbindet, we-
sentlich gelockert. Dadurch haben vor allem Laien hdufig das Gefiihl einer gewissen Heimat-
losigkeit in der Kirche. Sie bekommen ja am meisten zu spiiren, wie sehr wir hente als
Christen in der Diaspora, ja in einer Gott entfremdeten und glaubenslosen Welt leben,
wie sehr darum jeder anf sich selbst gestellt ist und nur gegen Widerstand und Gleichgiiltig-
keit das Reich Gottes durchzosetzen vermag. Sie suchen daher die Kirche, die Kirche als
Zeichen Gottes in dieser Zeit: als Stadt anf dem Berge, als Hort der Wahrheit und Quelle
der Heiligkeit, als briiderliche Gemeinschaft in dem einen Herrn, der ihr Mittelpunkt ist
und allen auf dem groflen Zuge durch die Geschichte vorangeht. Sie drdngen zu religidsen
Gruppenbildungen, nicht vm sich ins Ghetto zuriickzuziehen, sondern um einen sichtbaren
Standort in der Kirche zu haben (und nicht nur der ungegliederten Masse des Laienvolkes
anzugehéreu) und eine wirksame Hilfe fiir ihr persénliches religiéses Leben wie auch fir ihre
Aufgaben in der Welt zu erfahren. Dabei setzen sie sich bewufit vom Klerns und den Orden
ab, um das Spezifische ihrer Sendung und Spiritualitit zu betonen. Parallel dazu (z. T. be-



380 Im Spiegel der Zeit

starkt dadurch) haben auch die Weltpriester und Ordensleute begonnen, die Eigenart ihres
Standes in der Kirche schiarfer herausznarbeiten und theologisch tiefer zu fundieren. Hierher
gehort sowohl das Bemithen um eine eigene Weltpriesteraszese wie auch das Bestreben der
groflen Orden, durch Neubesinnung auf die religiosen Urspriinge ihrer Gemeinschaft und
auf die Gestalt ihres Stifters wieder ein ausgeprigteres geistiges und geistliches Profil zu
erhalten.

Aus einem solchen Kirchenbewufltsein also, das nicht nur die iibernatiirliche Einheit der
Kirche — ihr Christusgeheimnis — meint, sondern zugleich ihre stindische Gliederung kon-
kreter und tiefer zu verwirklichen sucht, ist das Thema des Arbeitskreises XIV zu inter-
pretieren. Wenn darin nur vom Welt- und Ordensstand, nicht auch vom Priesterstand die
Rede ist, so wurde damit von vornherein angedeutet, daf nicht in erster Linie vom Amt in
der Kirche, sondern von ihrer charismatischen Ordnung die Rede sein sollte. Der charis-
matische Stand in der Kirche aber ist der Ordensstand (biblisch gesehen: der Ritestand, der
auch die ,Weltlichen Institute“ noch mit einschlieft). Von ihm hebt sich der Weltstand (als
Stand der Gebote?) ab. Welche biblisch-theologische Begriindung haben diese beiden Stinde,
welches ist ihr jeweiliges Vollkommenheitsideal, welche Aufgaben kommen ihnen in der
Kirche zu, wie verhalten sie sich zueinander: das waren die Fragen, die zur Diskussion stan-
den. Sie wurden in folgende vier Thesen gekleidet: 1. ,Welt- und Ordensstand erkennen
heute neun ihre Berufung und-tragen gemeinsam das christliche Zeugnis der Gegenwart.
2. ,Welt- und Ordensstand ist nur das eine Vollkommenheitsideal der Nachfolge Christi
gegeben®. 3. ,Welt- und Ordensstand sind gemeinsam am Leibe Christi zu je besonderem
Dienst berufen, 4. ,Welt- und Ordensstand schulden sich als Glieder des Leibes Christi
das Zeugnis des gegenseitigen Dienstes®.

Einleitend entwickelte der Leiter des Arbeitskreises, P. Emmanuel von Severus OSB
(Maria Laach) eine biblisch (heilsgeschichtlich) begriindete kirchliche Stindelehre, nach der
das unterscheidende Merkmal der einzelnen Stinde die jeweils verschiedene Anteilnahme
am Geheimnis und am Werk Christi ist'. Dr. Hermann Krings (Miinchen) erginzte diese
Ausfiihrungen in einem Korreferat und spater nach 6fter, indem er die religitsen und theo-
logischen Wesenseigentiimlichkeiten des Weltstandes herauszustellen suchte. Er sah diese
vor allem in einer ,unmittelbaren Weltlichkeit* seiner Religiositit und der damit im Ver-
gleich zum Ordensstand gegebenen geringeren Nihe zum eschatologischen Ziel des christ-
lichen Lebens. — Die Aussprache, die sich zunichst mit der ersten der oben genannten Thesen
befassen sollte, diente in der Hauptsache der Kldrung des Begriffes ,Weltstand“, den die
kirchliche Tradition in dieser Form nicht kennt. Er will mehr beinhalten als blof ,Laien-
stand“, insofern dieser Begriff nur eine negative Abgrenzung zu Hierarchie und Klerus
besagt. Er will aber auch nicht nur als ,Stand des Christen in der Welt* verstanden werden,
weil damit auch (z. B. in den Weltlichen Instituten) der Ritestand vereinbar ist, Endlich ist er
nicht einfach mit dem ,Ehestand“ gleichzusetzen, weil das eine za grofe Einengung be-
deuten wiirde. Man bezeichnet ihn positiv am besten als den Stand derjenigen, die durch
den rechten Gebrauch der geschaffenen Giiter und durch die Verwirklichung der Schépfungs-
ordnungen Reich Gottes (Leib Christi) mit aufbauen wollen. Die , Welt“ ist hier also — auf
Grund von Gen 1,27 und auf Grund des Gehcimnisses der Menschwerdung Gottes — un-
mittelbar als eine religiése und christliche Aufgabe gesehen. Es wurde aber mehrfach betont,
daf die Begegnung mit der Welt und die Arbeit an ihr in Besitz, Ehe und Freiheit nur dann
zu Gott fidhre und die dhristliche Heilsordnung mit herbeifiihren helfe, wenn sie im Geiste
des Kreuzes Christi (d. h. der sich hinopfernden Liebe) und auf das eschatologische Heil hin
geschdhen. Im weiteren Verlauf der Aussprache wurden die Méglichkeiten und ZwedkmiRig-

! Dieses und das folgende Referat hoffen wir im nichsten Heft unserer Ztschr. bringen
zu konnen.



Im Spiegel der Zeit 381

keiten von Regeln und institutionellen Formen fiir den Weltstand (insbesondere fir Fa-
milien) erwogen bzw. schon gemachte Versuche dieser Art besprochen. Es zeigten sich gute
Ansitze dazu, die weiter ansgebaut zu werden verdienten (im franzdsisch-belgischen Raum
ist man hier schon um ein gutes Stiick weiter), aber auch nicht unerhebliche Schwierigkeiten,
sobald man ins Konkrete ging. Es ergab sich, daf immer nur ein kleiner Kreis von strebsamen
Christen fiir eine ,Ordnung des geistlichen Lebens in der Welt* in Frage kommt,

Wenn wir die Aussprache tiber die erste These des Arbeitskreises noch einmal iiber-
schauen, so méchten wir folgendes kritisch anmerken, das uns fir die Frage des ,Welt-
standes® von Wichtigkeit zu sein scheint: Von der christlichen Uberlieferung nnd Erfahrung
her gesehen besteht ein qualitativer Unterschied zwischen einer ,Bernfung® Gottes zum
Weltstand und zum Ordensstand. Aufler der allgemeinen Berufung durch das kreatiirliche
Dasein als solches (und aufler der speziellen Berufung zum christlichen Heil) gibt es keine
besondere Berufung zum Weltstand, wie es eine solche zum Ordensstand gibt. Die christliche
Frommigkeit kennt kein besonderes Charisma fiir die , Welt“. Wohl aber werden heute mehr
denn je auch die Weltchristen (diejenigen also, die von Natnr oder durch Schicksal fiir den
Weltstand bestimmt sind oder schon in ihm stehen) von Gott in ganz besonderer und per-
sénlicher Weise zur Vollkommenheit des christlichen Lebens berufen. Solche Berufungen
konnen bald mehr zu einem kontemplativen, bald mehr zu einem aktiven Leben hinzichen
In jedem Fall (auch dann, wenn jemand zu einer ganz bestimmten Weltaufgabe berufen
wiirde) ruft die Gnade Christi, die eine Gnade des Kreuzes und darin auch der Glorie ist,
den Menschen immer wieder in schmerzlicher Weise aus der Welt heraus, um ihn eben
dadurch fiir die Arbeit in und an der Welt (fiir Beruf und Ehe) selbstlos nnd frei zu machen.
Es wiirde hier zu weit fithren zu zeigen, wie sich das im einzelnen auswirkt. Es mag geniigen,
darauf hinzuweisen, daf in einer tieferen Schicht der Seele der Weg des Ordensstandes und
der des Weltstandes (wenn er zu Gott fithren soll) genau die gleichen Strukturen (ndmlich
die der evangelischen Rite) aufweist. Damit sind wir aber schon bei der zweiten These des
Arbeitskreises iiber das eine Vollkommenheitsideal der Nachfolge Christi.

Hier waorde zunichst darauf hingewiesen, dafl man durch die ganze Kirchengeschichte
hindurch eine gewisse Spannung zwischen Welt- und Ordensstand beobachten kdnne, die zu
dem Urteil protestantischer Theologen und Historiker von der ,doppelten Moral® gefiihrt
habe. Wenn auch manche Auflerungen von Ordenslenten und Laien Anlaf zu einem solchen
Urteil gegeben haben mégen, so wurde doch grundsitzlich immer die wesentliche Einheit
des dhristlichen Vollkommenheitsideals festgehalten. Beide Stinde, so wurde betont, seien
in der Einheit des Leibes Christi einander zugeordnet, wobei allerdings dem ,pneumatischen
Gewicht des Ordensstandes® ein ,pneumatisches Vakuum® des Weltstandes gegeniiberstehe.
Mit letzterem sollte wohl gesagt sein, dafl dem Weltstand bis heute weder theologisch noch
faktisch in der Kirche sein Platz zugewiesen sei. Negativ wurden die Griinde dafiir gesucht
(die Kirche habe ihre eigene Welt mit iiberkommenen Formen und Institutionen — die tat-
sichliche Welt habe Gott und das Christentum ausgeklammert und suche sich durch die
technische Perfektion in sich zu schlieBen — der Weltstand befinde sich daher fiir die ihm von
Gott zugeordnete Aufgabe im Niemandsland), positiv wurden die spezifischen Aufgaben
und die diesen entsprechenden Tugenden und Haltungen, aber auch die Schwierigkeiten und
Néte des Weltstandes in der gottlosen Welt unserer Tage entfaltet.

Kritisch liele sich zu dieser Aussprache sagen, da8 sie auf das eine Vollkommenheitsideal
aller christlichen Stéinde, wie es die These vorsah, eigentlich nicht einging (es gibt iibrigens
in der Geschichte der katholischen Frémmigkeit neben der ,Nachfolge Christi“ auch noch
die Begriffe der ,Erfiillung des Willens Gottes“ und vor allem der ,Liebe® zur Bezeichnung
des Wesens der christlichen Vollkommenheit), sondern ganz eindeutig in Richtung des
Weltstandes und der Laienfrommigkeit verlief (ein signum der ganzen Tagung). Das be-
deutete keineswegs einen Affront gegen den Ordensstand (es wurde im Gegenteil nur mit



382 Im Spiegel der Zeit

grofler Liebe und Hochachtung vom Ordensleben gesprochen), sondern zeigte nur, welches
Interesse und welche Aufgeschlossenheit weite Laienkreise heute fiir die Fragen des geist-
lichen Lebens haben, welche Fiille von Fragen es aber auch noch hier zu beantworten gibt.

Die dritte Aussprache stand ganz unter dem Zeichen der Begegnung von Welt- und Or-
densstand. Man sprach von den Griinden des mangelnden Ordensnachwuchses und betonte,
dafl es viel auf die katholische Familie und ihre Aufgeschlossenheit fiir den Ordensstand
ankomme. Anderseits bat man aber auch die Orden, fiir den Weltstand und seine Anliegen
aufgeschlossener zu sein, interessierte Laien u. U. zeitweise, sowcit méglich, am klésterlichen
Leben teilnehmen zu lassen usw. In den folgenden Berichten iber das Oblateninstitut und die
verschiedenen Zweige der Terziaren wurde deutlich, wie die meisten regulierten Formen der
Laienfrommigkeit sich an die Spiritualitdt eines der grofien Orden anschliefen und religids
strebsame Laien iiberhaupt in diesem oder jenem Orden ihre geistliche Heimat suchen. Leider
kamen hier die ,Weltlichen Institute“, insbesondere die deutschen, etwas zu kurz; man hatte
gern mehr dariiber gehort, zumal auch Vertreter solcher Institute anwesend waren.

Inzwischen war die Diskussion sehr lebhaft geworden. Man hatte den Eindrudck, als ob
noch viele Probleme offen lagen und noch mancher gern seine eigenen Anliegen vorgebracht
hitte. So kam es, dafl man sich nicht mehr streng an die vorgegebenen Thesen hielt, zumal
diese sich in ihren Gedankengidngen etwas iiberschnitten. In der vierten und letzten Aus-
sprache wurden eigentlich nur noch zwei — allerdings sehr wichtige — Fragen erortert,
deren erste sozusagen spontan aus dem ,Volke“ herauswuchs. Es war die Frage nach dem
Ideal der Jungfraulichkeit in der Welt. Daf sie erst jetzt gestellt wurde, war kein Zufall.
Es lag in der Anlage bzw. in der Grundauffassung des Arbeitskreises. Wenn man einmal
den ,Weltstand“ im oben ausgefithrten Sinne, mit seiner eindeutigen Ausrichtung auf die
Weltarbeit und auf die Ehe, dem Ordensstand gegeniiberstellt, dann bleibt kaum noch
Platz fir den alleinstehenden jungfrdulichen Christen in der Welt. Denn er gehért, streng
genommen, weder zum Welt- noch zum Rétestand. Er steht mehr oder weniger in der Mitte;
sein Ideal bildet eine Mischform. Und doch werden viele, vor allem Frauen (und nicht nur
Lehrerinnen) davon betroffen. Sowohl seelsorglich wie auch von der Wichtigkeit ihrer Arbeit
her gesehen (viele von ihnen stehen in der Seelsorgshilfe oder tragen die Arbeit in unseren
Verbanden) verdienen sie unsere ganz besondere Aufmerksamkeit. Das weiff jeder Priester,
der dber seelsorgliche Erfahrung verfiigt. So horte man mit innerer Sympathie zu, als mit
Wirme und in klugen Worten fiir jene alleinstehenden Frauen pladiert wurde, die ihren
Beruf in erster Linie als eine religiose Aufgabe und als Arbeit am Reiche Gottes auffassen
und die faktisch oder auch formell im Stande der Jungfriulichkeit, der Ganzhingabe an
Gott leben. Mit Recht wurde beklagt, dafl in den vergangenen Jahren bis in die jiingste Zeit
viel und fast ausschlieflich diber die Ehe, aber kaum iiber die Jungfraulichkeit gesprochen
worden sei (nicht einmal von Priestern). Um so dankbarer begriifite man es, dafl der Heilige
Vater in seinem Rundschreiben ,Sacra Virginitas“ in so eindringlicher und entschiedener
Weise irrige oder auch schiefe Auffassungen zuriickgewiesen und die Akzente der evange-
lischen Ideale wieder richtig gesetzt habe. — Bei dem Gesprach iiber diese Dinge wurde der
nicht unerbebliche Unterschied der Generationen deutlich. Man wird wohl abschliefend sagen
miissen, dafl man modernen Fragestellungen nicht ausweichen darf (und der Bereich des
Laien in der Kirche ist nun cinmal in seiner ganzen Breite von nevem zur Diskussion ge-
stellt), dafl die aufgewandte Arbeit aber nur dann fruchtbar sein wird, wenn sie im Anschluf§
und im Lichte der kirchlichen Tradition geschieht.

Die letzte Frage, die behandelt wurde, war die nach der Laienfrémmigkeit (im engeren
Sinne dieses Begriffes). Es wurde ein kurzer Uberblick iiber den heutigen Stand der Be-
mihungen um eine ,Laicnaszese“ gegeben, wobei zwischen der Herausarbeitung der theolo-
gischen Grundlagen des , Weltstandes® und der Anwendung der allgemeinen und besonderen
Aszetik auf die konkrete Situation des Laien unterschieden wurde. Hier kamen sehr prak-



Im Spiegel der Zeit 383

tische und konkrete Dinge zur Sprache, wie die Wichtigkeit der ,Ubung” im religiésen Leben,
die verschiedenen Weisen des Betens, vor allem die Meditation und das immerwahrende
Gebet, die Askese und Bufle des heutigen Christen, die, ebenso wie das Gebet, aus den Vor-
gegebenheiten des hiuslichen und bernflichen Lebens sowie der Sitnation herauswachsen
miifiten, die Anwendung der drei evangelischen Rite anf das Leben der Weltchristen, die
fiir ihn wichtigen und charakteristischen Tugenden und endlich die Berufsethik und -moral
der einzelnen Berufe.

Zieht man die Bilanz dieser ,geistlichen Tage“, so wird man ohne Frage von einem guten
Ertrag sprechen diirfen. Wohl traten anch die Schwichen des Kreises offen zutage. Er war
nicht sehr homogen. Der Interessen waren zu verschiedene und zu viele. Die Theoretiker und
die Praktiker unterschieden sich dentlich. Beide sind nicht ganz auf ihre Kosten gekommen.
Man konnte es hinterher horen. Manche kamen wahrscheinlich anch mit zu konkreten Erwar-
tungen; wer mdchte nicht @iber seine spezielle Situation etwas erfahren. Die Frage der Orden
und ihrer Bedentung fiir die Gesamtkirche und fiir die Frémmigkeit trat, wie wir schon
‘sagten, stark zuriick. Dennoch war es durchweg ein gntes und fruchtbares Gesprich, das mit
Bescheidenheit und Ernst gefithrt wurde. Kaum daf es Schirfen oder Unstimmigkeiten gab
(sie wurden notfalls sofort wieder in Ordnung gebracht). Auch die naturgegebene Spannung
der beiden Zonen wurde in diesem Arbeitskreis fruchtbar. Man muflte seine Freude daran
haben, unter so vielen aufgeschlossenen und von hohem Idealismus erfiillten Christen weilen
zu dirfen. Beim letzten gemeinsamen Essen safl ich neben einem schlichten Handwerker aus
Chemnitz, der von seiner Kolpingsfamilie abgeordnet worden war. Als ich ihn fragte, wie es
ihm gefallen habe, da strahlte er iiber das ganze Gesicht. Er habe zwar manches nicht ver-
standen; auch seine Frage, die er bei der letzten Zusammenkunft noch stellen wollte, habe
er nicht mehr vorbringen kénnen. Aber das sei gleich. Diese Opfer wolle er gerne bringen.
Denn er habe viel Anregung mithckommen, vor allem habe er wieder gesehen, daf es
iiberall noch Christen gebe, dic alles fiir den Glauben einzusetzen bereit seien. Vielleicht
war dies nicht der geringste Gewinn des Arbeitskreises: das lebendige christliche Zengnis.

Friedrich Wulf S. ].

Warum werden so viele junge Amerikaner Trappisten?

Auf diese Frage gibt Dom James Fox, Abt von Notre Dame de Gethsemani, im Osserva-
tore Romano vom 31. Juli 1954 folgende Antwort:

104 Jahre sind vergangen, seit sich die Trappisten in unserem Lande niederliefen. Nach
50 Jahren war es ein einziger, in den Staaten geborener Amerikaner, der es in einem ihrer
Kléster anshalten konnte. Im Jahre 1944 existierten in den Staaten drei Abteien, von denen
die dlteste in Kentucky lag, Notre Dame de Gethsemani; die zweite befand sich in Jowa,
Notre Dame del New Melleray; die dritte in Rode Island, Notre Dame de Vallée.

Seit 1944, d.i. in acht Jahren, sind aus diesen drei Kléstern zehn geworden. Die 325
Ménche sind auf 850 gestiegen und ihre Zahl ist stindig im Wachsen. New Melleray hat
in Missouri ein Kloster gegriindet und Gethsemani deren vier. Augenblicklich sind im ganzen
Trappistenorden 775 Novizen und Postulanten: davon sind 850, d. h. praktisch die Hilfte
Amerikaner der Vereinigten Staaten. In den Zisterzienserkléstern ist die Lage ungefihr die
gleiche. Aber weil ich mit Gethsemani am vertrantesten bin, spreche ich von diesem Kloster
ausfiihrlicher.

Im Jahre 1935 wurde Dom Frederic Dunne, der erste Amerikaner, der in Gethsemani
durchhielt, finfter Abt. Zu dieser Zeit waren im Konvent 75 Ménche. In neun Jahren stieg





