
IM     SPIEGEL     DER     ZEIT 

»Christliches Zeugnis in Welt- und Ordensstand« 

Bericht über den Arbeitskreis XIV des Fuldaer Katholikentages 

•Vielleicht die eigenartigste Arbeitsgemeinschaft des Katholikentages war die über das 
christliche Zeugnis in Welt- und Ordensstand." So konnte man in einer bekannten Kirchen- 
zeitung lesen. In der Tat werden die wenigsten von denen, die das Programm der fünfzehn 
Arbeitskreise zugeschickt erhielten, eine konkrete Vorstellung von dem gehabt haben, was 
da verhandelt werden sollte, außer daß es um etwas sehr Frommes gehen müsse. Die The- 
men der übrigen Kreise waren eindeutig umgrenzt und darum in dem, was sie wollten, klar. 
•Ehe und Familie", •Die Welt unserer Kinder", •Lehrstatt und Beruf", •Christliche Kunst", 
•Politik", •Diaspora": das verstand jeder. Aber •Welt- und Ordensstand"? Das schien etwas 
sehr Allgemeines und Vages zu sein. Vor allem der •Weltstand" wird manchem Kopfzer- 
brechen gemacht haben, zumal in seiner Verbindung mit dem Ordensstand. Und doch war es 
nach der Intention der Veranstalter derjenige Arbeitskreis, der die übernatürlichen Quell- 
gründe des christlichen Zeugnisses für alle anderen mit freilegen sollte und darum das Herz- 

stück des Ganzen darstellte. 
Welcher Idee verdankte dieser Arbeitskreis eigentlich sein Dasein? War es die besondere 

Not der Gegenwart, die nur durch eine gemeinsame Anstrengung aller Christen überwunden 
werden kann und darum ein Zusammenrücken der kirchlichen Stände erfordert? Oder war 
es der religiöse Aufbruch, der seit einigen Jahrzehnten durch alle Schichten der Kirche hin- 
durch, gerade auch in der Laienwelt, zu beobachten ist und hier wie dort von den gleichen 
Ideen getragen wird? Beides mag bei seiner Planung eine Rolle gespielt haben. Aber sein 
spezifischer Ausgangspunkt ist doch ein anderer. Er liegt in dem neu erwachten Kirchen- 
bewußtsein, das die Gemüter heute bewegt. Dieses Kirchenbewußtsein ist nicht von ungefähr 
gerade in unserer Zeit wieder lebendig geworden. Keineswegs darum, weil die tatsächliche 
Ordnung eines wohlgegliederten und festgefügten corpus christianum heute besonders stark 
in Erscheinung träte, sondern weil die Sehnsucht nach dieser Ordnung so groß ist. Die im- 
mer radikalere Auflösung der alten gesellschaftlichen Ordnungen, die Atomisierung der 
modernen Gesellschaft hat auch das kirchliche Band, das sowohl die einzelnen Christen wie 
auch die verschiedenen Stände: Klerus, Ordensleute und Laien miteinander verbindet, we- 
sentlich gelockert. Dadurch haben vor allem Laien häufig das Gefühl einer gewissen Heimat- 
losigkeit in der Kirche. Sie bekommen ja am meisten zu spüren, wie sehr wir heute als 
Christen in der Diaspora, ja in einer Gott entfremdeten und glaubenslosen Welt leben, 
wie sehr darum jeder auf sich selbst gestellt ist und nur gegen Widerstand und Gleichgültig- 
keit das Reich Gottes durchzusetzen vermag. Sie suchen daher die Kirche, die Kirche als 
Zeichen Gottes in dieser Zeit: als Stadt auf dem Berge, als Hort der Wahrheit und Quelle 
der Heiligkeit, als brüderliche Gemeinschaft in dem einen Herrn, der ihr Mittelpunkt ist 
und allen auf dem großen Zuge durch die Geschichte vorangeht. Sie drängen zu religiösen 
Gruppenbildungen, nicht um sich ins Ghetto zurückzuziehen, sondern um einen sichtbaren 
Standort in der Kirche zu haben (und nicht nur der ungegliederten Masse des Laienvolkes 
anzugehören) und eine wirksame Hilfe für ihr persönliches religiöses Leben wie auch für ihre 
Aufgaben in der Welt zu erfahren. Dabei setzen sie sich bewußt vom Klerus und den Orden 
ab, um das Spezifische ihrer Sendung und Spiritualität zu betonen. Parallel dazu (z. T. be- 



380 Im Spiegel der Zeit 

stärkt dadurch) haben auch die Weltpriester und Ordensleute begonnen, die Eigenart ihres 
Standes in der Kirche schärfer herauszuarbeiten und theologisch tiefer zu fundieren. Hierher 
gehört sowohl das Bemühen um eine eigene Weltpriesteraszese wie auch das Bestreben der 
großen Orden, durch Neubesinnung auf die religiösen Ursprünge ihrer Gemeinschaft und 
auf die Gestalt ihres Stifters wieder ein ausgeprägteres geistiges und geistliches Profil zu 
erhalten. 

Aus einem solchen Kirchenbewußtsein also, das nicht nur die übernatürliche Einheit der 
Kirche • ihr Christusgeheimnis • meint, sondern zugleich ihre ständische Gliederung kon- 
kreter und tiefer zu verwirklichen sudit, ist das Thema des Arbeitskreises XIV zu inter- 
pretieren. Wenn darin nur vom Welt- und Ordensstand, nicht auch vom Priesterstand die 
Rede ist, so wurde damit von vornherein angedeutet, daß nicht in erster Linie vom Amt in 
der Kirche, sondern von ihrer charismatischen Ordnung die Rede sein sollte. Der charis- 
matische Stand in der Kirche aber ist der Ordensstand (biblisch gesehen: der Rätestand, der 
auch die •Weltlichen Institute" noch mit einschließt). Von ihm hebt sich der Weltstand (als 
Stand der Gebote?) ab. Welche biblisch-theologische Begründung haben diese beiden Stände, 
welches ist ihr jeweiliges Vollkommenheitsideal, welche Aufgaben kommen ihnen in der 
Kirche zu, wie verhalten sie sich zueinander: das waren die Fragen, die zur Diskussion stan- 
den. Sie wurden in folgende vier Thesen gekleidet: 1. •Welt- und Ordensstand erkennen 
heute neu ihre Berufung und tragen gemeinsam das christliche Zeugnis der Gegenwart". 
2. •Welt- und Ordensstand ist nur das eine Vollkommenheitsideal der Nachfolge Christi 
gegeben". 3. •Welt- und Ordensstand sind gemeinsam am Leibe Christi zu je besonderem 
Dienst berufen". 4. •Welt- und Ordensstand schulden sich als Glieder des Leibes Christi 
das Zeugnis des gegenseitigen Dienstes". 

Einleitend entwickelte der Leiter des Arbeitskreises, P. Emmanuel von Severus OSB 
(Maria Laach) eine biblisch (heilsgeschichtlich) begründete kirchliche Ständelehre, nach der 
das unterscheidende Merkmal der einzelnen Stände die jeweils verschiedene Anteilnahme 
am Geheimnis und am Werk Christi ist1. Dr. Hermann Krings (München) ergänzte diese 
Ausführungen in einem Korreferat und später noch öfter, indem er die religiösen und theo- 
logischen Wesenseigentümlichkeiten des Weltstandes herauszustellen suchte. Er sah diese 
vor allem in einer •unmittelbaren Weltlichkeit" seiner Religiosität und der damit im Ver- 
gleich zum Ordensstand gegebenen geringeren Nähe zum esdiatologischen Ziel des christ- 
lichen Lebens. • Die Aussprache, die sich zunächst mit der ersten der oben genannten Thesen 
befassen sollte, diente in der Hauptsache der Klärung des Begriffes •Weltstand", den die 
kirchliche Tradition in dieser Form nicht kennt. Er will mehr beinhalten als bloß •Laien- 
stand", insofern dieser Begriff nur eine negative Abgrenzung zu Hierarchie und Klerus 
besagt. Er will aber auch nicht nur als •Stand des Christen in der Welt" verstanden werden, 
weil damit auch (z. B. in den Weltlichen Instituten) der Rätestand vereinbar ist. Endlich ist er 
nicht einfach mit dem •Ehestand" gleichzusetzen, weil das eine zu große Einengung be- 
deuten würde. Man bezeichnet ihn positiv am besten als den Stand derjenigen, die durch 
den rechten Gebrauch der geschaffenen Güter und durch die Verwirklichung der Schöpfungs- 
ordnungen Reich Gottes (Leib Christi) mit aufbauen wollen. Die •Welt" ist hier also • auf 
Grund von Gen 1, 27 und auf Grund des Geheimnisses der Menschwerdung Gottes • un- 
mittelbar als eine religiöse und christliche Aufgabe gesehen. Es wurde aber mehrfach betont, 
daß die Begegnung mit der Welt und die Arbeit an ihr in Besitz, Ehe und Freiheit nur dann 
zu Gott führe und die christliche Heilsordnung mit herbeiführen helfe, wenn sie im Geiste 
des Kreuzes Christi (d. h. der sich hinopfernden Liebe) und auf das eschatologische Heil hin 
geschähen. Im weiteren Verlauf der Aussprache wurden die Möglichkeiten und Zweckmäßig- 

1 Dieses und das folgende Referat hoffen wir im nächsten Heft unserer Ztschr. bringen 
zu können. 



Im Spiegel der Zeit 381 

keiten von Regeln und institutionellen Formen für den Weltstand (insbesondere für Fa- 
milien) erwogen bzw. schon gemachte Versuche dieser Art besprochen. Es zeigten sich gute 
Ansätze dazu, die weiter ausgebaut zu werden verdienten (im französisch-belgischen Raum 
ist man hier schon um ein gutes Stück weiter), aber auch nicht unerhebliche Schwierigkeiten, 
sobald man ins Konkrete ging. Es ergab sich, daß immer nur ein kleiner Kreis von strebsamen 
Christen für eine •Ordnung des geistlichen Lebens in der Welt" in Frage kommt. 

Wenn wir die Aussprache über die erste These des Arbeitskreises noch einmal über- 
schauen, so möchten wir folgendes kritisch anmerken, das uns für die Frage des •Welt- 
standes" von Wichtigkeit zu sein scheint: Von der christlichen Überlieferung und Erfahrung 
her gesehen besteht ein qualitativer Unterschied zwischen einer •Berufung" Gottes zum 
Weltstand und zum Ordensstand. Außer der allgemeinen Berufung durch das kreatürliche 
Dasein als solches (und außer der speziellen Berufung zum christlichen Heil) gibt es keine 
besondere Berufung zum Weltstand, wie es eine solche zum Ordensstand gibt. Die christliche 
Frömmigkeit kennt kein besonderes Charisma für die •Welt". Wohl aber werden heute mehr 
denn je auch die Weltchristen (diejenigen also, die von Natur oder durch Schicksal für den 
Weltstand bestimmt sind oder schon in ihm stehen) von Gott in ganz besonderer und per- 
sönlicher Weise zur Vollkommenheit des christlichen Lebens berufen. Solche Berufungen 
können bald mehr zu einem kontemplativen, bald mehr zu einem aktiven Leben hinziehen 
In jedem Fall (auch dann, wenn jemand zu einer ganz bestimmten Weltaufgabe berufen 
würde) ruft die Gnade Christi, die eine Gnade des Kreuzes und darin auch der Glorie ist, 
den Menschen immer wieder in schmerzlicher Weise aus der Welt heraus, um ihn eben 
dadurch für die Arbeit in und an der Welt (für Beruf und Ehe) selbstlos und frei zu machen. 
Es würde hier zu weit führen zu zeigen, wie sich das im einzelnen auswirkt. Es mag genügen, 
darauf hinzuweisen, daß in einer tieferen Schicht der Seele der Weg des Ordensstandes und 
der des Weltstandes (wenn er zu Gott führen soll) genau die gleichen Strukturen (nämlich 
die der evangelischen Räte) aufweist. Damit sind wir aber schon bei der zweiten These des 
Arbeitskreises über das eine Vollkommenheitsideal der Nachfolge Christi. 

Hier wurde zunächst darauf hingewiesen, daß man durch die ganze Kirchengeschichte 
hindurch eine gewisse Spannung zwischen Welt- und Ordensstand beobachten könne, die zu 
dem Urteil protestantischer Theologen und Historiker von der •doppelten Moral" geführt 
habe. Wenn auch manche Äußerungen von Ordensleuten und Laien Anlaß zu einem solchen 
Urteil gegeben haben mögen, so wurde doch grundsätzlich immer die wesentliche Einheit 
des christlichen Vollkommenheitsideals festgehalten. Beide Stände, so wurde betont, seien 
in der Einheit des Leibes Christi einander zugeordnet, wobei allerdings dem •pneumatischen 
Gewicht des Ordensstandes" ein •pneumatisches Vakuum" des Weltstandes gegenüberstehe. 
Mit letzterem sollte wohl gesagt sein, daß dem Weltstand bis heute weder theologisch noch 
faktisch in der Kirche sein Platz zugewiesen sei. Negativ wurden die Gründe dafür gesucht 
(die Kirche habe ihre eigene Welt mit überkommenen Formen und Institutionen • die tat- 
sächliche Welt habe Gott und das Christentum ausgeklammert und suche sich durch die 
technische Perfektion in sich zu schließen • der Weltstand befinde sich daher für die ihm von 
Gott zugeordnete Aufgabe im Niemandsland), positiv wurden die spezifischen Aufgaben 
und die diesen entsprechenden Tugenden und Haltungen, aber auch die Schwierigkeiten und 
Nöte des Weltstandes in der gottlosen Welt unserer Tage entfaltet. 

Kritisch ließe sich zu dieser Aussprache sagen, daß sie auf das eine Vollkommenheitsideal 
aller christlichen Stände, wie es die These vorsah, eigentlich nicht einging (es gibt übrigens 
in der Geschichte der katholischen Frömmigkeit neben der •Nachfolge Christi" auch noch 
die Begriffe der •Erfüllung des Willens Gottes" und vor allem der •Liebe" zur Bezeichnung 
des Wesens der christlichen Vollkommenheit), sondern ganz eindeutig in Richtung des 
Weltstandes und der Laienfrömmigkeit verlief (ein Signum der ganzen Tagung). Das be- 
deutete keineswegs einen Affront gegen den Ordensstand (es wurde im Gegenteil nur mit 



382 Im Spiegel der Zeit 

großer Liebe und Hochachtung vom Ordensleben gesprochen), sondern zeigte nur, welches 
Interesse und welche Aufgeschlossenheit weite Laienkreise heute für die Fragen des geist- 
lichen Lebens haben, welche Fülle von Fragen es aber auch noch hier zu beantworten gibt. 

Die dritte Aussprache stand ganz unter dem Zeichen der Begegnung von Welt- und Or- 
densstand. Man sprach von den Gründen des mangelnden Ordensnachwuchses und betonte, 
daß es viel auf die katholische Familie und ihre Aufgeschlossenheit für den Ordensstand 
ankomme. Anderseits bat man aber auch die Orden, für den Weltstand und seine Anliegen 
aufgeschlossener zu sein, interessierte Laien u. U. zeitweise, soweit möglich, am klösterlichen 
Leben teilnehmen zu lassen usw. In den folgenden Berichten über das Oblateninstitut und die 
verschiedenen Zweige der Terziaren wurde deutlich, wie die meisten regulierten Formen der 
Laienfrömmigkeit sich an die Spiritualität eines der großen Orden anschließen und religiös 
strebsame Laien überhaupt in diesem oder jenem Orden ihre geistliche Heimat suchen. Leider 
kamen hier die •Weltlichen Institute", insbesondere die deutschen, etwas zu kurz; man hätte 
gern mehr darüber gehört, zumal auch Vertreter solcher Institute anwesend waren. 

Inzwischen war die Diskussion sehr lebhaft geworden. Man hatte den Eindruck, als ob 
noch viele Probleme offen lägen und noch mancher gern seine eigenen Anliegen vorgebracht 
hätte. So kam es, daß man sich nicht mehr streng an die vorgegebenen Thesen hielt, zumal 
diese sich in ihren Gedankengängen etwas überschnitten. In der vierten und letzten Aus- 
sprache wurden eigentlich nur noch zwei • allerdings sehr wichtige • Fragen erörtert, 
deren erste sozusagen spontan aus dem •Volke" herauswuchs. Es war die Frage nach dem 
Ideal der Jungfräulichkeit in der Welt. Daß sie erst jetzt gestellt wurde, war kein Zufall. 
Es lag in der Anlage bzw. in der Grundauffassung des Arbeitskreises. Wenn man einmal 
den •Weltstand" im oben ausgeführten Sinne, mit seiner eindeutigen Ausrichtung auf die 
Weltarbeit und auf die Ehe, dem Ordensstand gegenüberstellt, dann bleibt kaum noch 
Platz für den alleinstehenden jungfräulichen Christen in der Welt. Denn er gehört, streng 
genommen, weder zum Welt- noch zum Rätestand. Er steht mehr oder weniger in der Mitte; 
sein Ideal bildet eine Mischform. Und doch werden viele, vor allem Frauen (und nicht nur 
Lehrerinnen) davon betroffen. Sowohl seelsorglich wie auch von der Wichtigkeit ihrer Arbeit 
her gesehen (viele von ihnen stehen in der Seelsorgshilfe oder tragen die Arbeit in unseren 
Verbänden) verdienen sie unsere ganz besondere Aufmerksamkeit. Das weiß jeder Priester, 
der über seelsorgliche Erfahrung verfügt. So hörte man mit innerer Sympathie zu, als mit 
Wärme und in klugen Worten für jene alleinstehenden Frauen plädiert wurde, die ihren 
Beruf in erster Linie als eine religiöse Aufgabe und als Arbeit am Reiche Gottes auffassen 
und die faktisch oder auch formell im Stande der Jungfräulichkeit, der Ganzhingabe an 
Gott leben. Mit Recht wurde beklagt, daß in den vergangenen Jahren bis in die jüngste Zeit 
viel und fast ausschließlich über die Ehe, aber kaum über die Jungfräulichkeit gesprochen 
worden sei (nicht einmal von Priestern). Um so dankbarer begrüßte man es, daß der Heilige 
Vater in seinem Rundschreiben •Sacra Virginitas" in so eindringlicher und entschiedener 
Weise irrige oder auch schiefe Auffassungen zurückgewiesen und die Akzente der evange- 
lischen Ideale wieder richtig gesetzt habe. • Bei dem Gespräch über diese Dinge wurde der 
nicht unerhebliche Unterschied der Generationen deutlich. Man wird wohl abschließend sagen 
müssen, daß man modernen Fragestellungen nicht ausweichen darf (und der Bereich des 
Laien in der Kirche ist nun einmal in seiner ganzen Breite von neuem zur Diskussion ge- 
stellt), daß die aufgewandte Arbeit aber nur dann fruchtbar sein wird, wenn sie im Anschluß 
und im Lichte der kirchlichen Tradition geschieht. 

Die letzte Frage, die behandelt wurde, war die nach der Laienfrömmigkeit (im engeren 
Sinne dieses Begriffes). Es wurde ein kurzer Überblick über den heutigen Stand der Be- 
mühungen um eine •Laienaszese" gegeben, wobei zwischen der Herausarbeitung der theolo- 
gischen Grundlagen des •Weltstandes" und der Anwendung der allgemeinen und besonderen 
Aszetik auf die konkrete Situation des Laien unterschieden wurde. Hier kamen sehr prak- 



Im Spiegel der Zeit 383 

tische und konkrete Dinge zur Sprache, wie die Wichtigkeit der •Übung" im religiösen Leben, 
die verschiedenen Weisen des Betens, vor allem die Meditation und das immerwährende 
Gebet, die Askese und Buße des heutigen Christen, die, ebenso wie das Gebet, aus den Vor- 
gegebenheiten des häuslichen und beruflichen Lebens sowie der Situation herauswachsen 
müßten, die Anwendung der drei evangelischen Räte auf das Leben der Weltchristen, die 
für ihn wichtigen und charakteristischen Tugenden und endlich die Berufsethik und -moral 
der einzelnen Berufe. 

Zieht man die Bilanz dieser •geistlichen Tage", so wird man ohne Frage von einem guten 
Ertrag sprechen dürfen. Wohl traten auch die Schwächen des Kreises offen zutage. Er war 
nicht sehr homogen. Der Interessen waren zu verschiedene und zu viele. Die Theoretiker und 
die Praktiker unterschieden sich deutlich. Beide sind nicht ganz auf ihre Kosten gekommen. 
Man konnte es hinterher hören. Manche kamen wahrscheinlich auch mit zu konkreten Erwar- 
tungen; wer möchte nicht über seine spezielle Situation etwas erfahren. Die Frage der Orden 
und ihrer Bedeutung für die Gesamtkirche und für die Frömmigkeit trat, wie wir schon 
sagten, stark zurück. Dennoch war es durchweg ein gutes und fruchtbares Gespräch, das mit 
Bescheidenheit und Ernst geführt wurde. Kaum daß es Schärfen oder Unstimmigkeiten gab 
(sie wurden notfalls sofort wieder in Ordnung gebracht). Auch die naturgegebene Spannung 
der beiden Zonen wurde in diesem Arbeitskreis fruchtbar. Man mußte seine Freude daran 
haben, unter so vielen aufgeschlossenen und von hohem Idealismus erfüllten Christen weilen 
zu dürfen. Beim letzten gemeinsamen Essen saß ich neben einem schlichten Handwerker aus 
Chemnitz, der von seiner Kolpingsfamilie abgeordnet worden war. Als ich ihn fragte, wie es 
ihm gefallen habe, da strahlte er über das ganze Gesicht. Er habe zwar manches nicht ver- 
standen; auch seine Frage, die er bei der letzten Zusammenkunft noch stellen wollte, habe 
er nicht mehr vorbringen können. Aber das sei gleich. Diese Opfer wolle er gerne bringen. 
Denn er habe viel Anregung mitbekommen, vor allem habe er wieder gesehen, daß es 
überall noch Christen gebe, die alles für den Glauben einzusetzen bereit seien. Vielleicht 
war dies nicht der geringste Gewinn des Arbeitskreises: das lebendige christliche Zeugnis. 

Friedrich Wulf S. J. 

Warum werden so viele junge Amerikaner Trappisten? 

Auf diese Frage gibt Dom James Fox, Abt von Notre Dame de Gethsemani, im Osserva- 
tore Romano vom 31. Juli 1954 folgende Antwort: 

104 Jahre sind vergangen, seit sich die Trappisten in unserem Lande niederließen. Nach 
50 Jahren war es ein einziger, in den Staaten geborener Amerikaner, der es in einem ihrer 
Klöster aushalten konnte. Im Jahre 1944 existierten in den Staaten drei Abteien, von denen 
die älteste in Kentucky lag, Notre Dame de Gethsemani; die zweite befand sich in Jowa, 
Notre Dame del New Meileray; die dritte in Rode Island, Notre Dame de Vallee. 

Seit 1944, d. i. in acht Jahren, sind aus diesen drei Klöstern zehn geworden. Die 325 
Mönche sind auf 850 gestiegen und ihre Zahl ist ständig im Wachsen. New Melleray hat 
in Missouri ein Kloster gegründet und Gethsemani deren vier. Augenblicklich sind im ganzen 
Trappistenorden 775 Novizen und Postulanten: davon sind 350, d. h. praktisch die Hälfte 
Amerikaner der Vereinigten Staaten. In den Zisterzienserklöstern ist die Lage ungefähr die 
gleiche. Aber weil ich mit Gethsemani am vertrautesten bin, spreche ich von diesem Kloster 
ausführlicher. 

Im Jahre 1935 wurde Dom Frederic Dunne, der erste Amerikaner, der in Gethsemani 
durchhielt, fünfter Abt. Zu dieser Zeit waren im Konvent 75 Mönche. In neun Jahren stieg 




