
Gott, der den Menschen sucht... 

Von Heinrich B a c h t S. J., Frankfurt/Main 

•Der Mensch übersteigt unendlichermaßen den Menschen". 
Pascal 

Was bedeutet dem Menschen unserer Tage Weihnachten? Lassen wir alles 
beiseite, was nur liebgewordene Gewöhnung, bürgerliche Konvention, selige 
Kindheitserinnerung ist (es soll damit nicht schlechtgemacht werden!). Nein, 
es geht um jene Wirklichkeit, um derentwillen die Botschaft der Heiligen 
Nacht das entscheidende und nicht überholbare Wort Gottes an die Welt ist. 
Vielleicht dürfen wir sogar sagen, daß erst der Mensch von heute diese Bot- 
schaft nach ihrem ganzen Gewicht ermessen könnte, wenn er sich ihr nur auf- 
tun wollte. Wir alle wissen ja, in welchem Maße selbst die göttlichen Wahr- 
heiten darauf angewiesen sind, daß ein Mensch oder eine Zeit sich ihr öffnen. 
Denn die Wahrheit hat ihre Mächtigkeit und Dringlichkeit, ihr Gewicht und 
ihre lockende Kraft nicht nur aus sich, sondern aus der jeweiligen Verfassung 
des sie aufnehmenden Geistes und Herzens. 

Unsere Frage zu Eingang dieser Meditation ist also, wenn wir es richtig ver- 
stehen, eine Frage nach dem Menschen, der wir selber sind. Wer ist der 
•Mensch von heute", auf den die Weihnachtsbotschaft stößt? Wir alle wis- 
sen, daß diese Frage sich nicht mit einem Satze beantworten läßt. Aber eines 
ist gewiß: Der Mensch von heute ist ein anderer als jener, dem zum ersten 
Mal das Wunder der Menschwerdung Gottes verkündet wurde. Die zweitau- 
send Jahre Geschichte haben sich seinem Wesen tief eingegraben und haben 
sein Denken und Werten von Grund auf gewandelt. Er ist nicht mehr jener 
•religiöse" Mensch vergangener Zeiten, dem die Gotteswirklichkeit Anfang, 
Mitte und Erfüllung seines Daseins bedeutete, für den die ganze Welt des 
Göttlichen voll war. Er ist nicht mehr jener Mensch, dem die Botschaft von 
seiner Gottebenbildlichkeit als höchstes Gut galt. Der Mensch der Neuen Zeit 
mißt die Dinge nicht mehr mit dem Mäße Gottes. Er ist sich selbst (bewußt 
oder unbewußt) das einzige Maß geworden, das ihm vertraut ist. Was ihm 
Eindruck machen und für ihn Bedeutung gewinnen soll, muß darum das Ge- 
präge des Menschlichen tragen. Nicht umsonst steht am Anfang der Wende 
zur Neuzeit das Wort und das Programm des Humanismus. Seit den Tagen 
dieser Entdecker des •Humanum" ist das •Gespür für den Menschen" immer 
schärfer entwickelt worden und hat alles andere •Gespür" überdeckt, auch 
den •Sinn für Gott". Daß dieser Humanismus bald im Gewand des schran- 
kenlosen Individualismus und Subjektivismus, bald in der Gestalt totalitärer 
Kollektivismen sich darbot, besagt nicht viel. Es ist nur ein Wellenspiel inner- 



402 Heinrich Backt 

halb ein und derselben Strömung. Immer geht es um den Menschen. •Le but 
de l'homme est de se realiser". 

Dieser •Humanismus" ist also mehr als ein theoretisches System, als eine 
Summe von Lehrsätzen und Überzeugungen. Er ist eine Form des Anschau- 
ens und Urteilens, ist Atmosphäre, die man einatmet, und Klima, in dem man 
sich bewegt. Gewiß ist es wahr, daß dieser Humanismus, insoweit er Kult der 
Persönlichkeit besagt, seit langem in der Krise steht. Aber die zur Ablösung 
bereitstehenden neuen Kräfte sind selber wieder humanitärer Art. 

Hat in einer solchen Welt das Mysterium der Weihnacht, die Botschaft vom 
Kommen und Weilen Gottes unter uns noch eine Chance, aufgenommen und 
begriffen zu werden? Ist der Mensch von heute nicht viel zu sehr mit sich selbst 
beschäftigt und seinem irdischen Dasein verhaftet, als daß er noch ein Auge 
und ein Ohr für das Erscheinen und Reden Gottes in dieser Welt haben 
könnte? Wen interessieren heute noch die Göttermetamorphosen der antiken 
Dichter, jene oft tiefsinnigen Berichte von den Schicksalen und Verwandlun- 
gen des Göttlichen in unserer Mitte? Sagen wir nicht, das verstehe sich von 
selbst, weil es nur Mythen waren. Zeigt nicht die Geschichte der Christusbot- 
schaft (die Abkehr zuerst der Gelehrten und dann der breiten Massen vom 
Evangelium) mit erschreckender Deutlichkeit, wie sehr auch die christliche 

Wahrheit am neuen Geist des Humanismus abprallt? 

Und doch muß es nicht so sein! Im Gegenteil, gerade die Botschaft der 
Weihnacht hätte dem Menschen dieser Neuen Zeit etwas Beglückendes zu sa- 
gen! Denn es ist das Mysterium der Menschwerdung Gottes. Es ist schwer zu 
bestimmen, auf welcher der beiden Komponenten der Akzent liegt: auf der 
Menschwerdung oder auf Gott. Auf jeden Fall - es geht im Geheimnis von 
Weihnachten um den Menschen. An die Menschwerdung Gottes glauben, 
heißt sich überzeugt halten, daß dem lebendigen Gott etwas am Menschen 
liegt - trotz des Unendlichkeitsabstandes, der zwischen Ihm und uns klafft. 
Gott nimmt den Menschen ernst, wiewohl der Mensch doch nur ein Nichts ist 
vor Ihm, der Alles ist. Gott nimmt ihn sogar in seiner Sündenverlorenheit 
ernst, inmitten all des Elendes, in das er sich selbst gebracht hat. Und das ist 
das Unbegreiflichste von allem. Wenn es schon über unser Begreifen geht, 
daß der Unendliche sich des Endlichen annimmt, wie sollen wir es dann fas- 
sen, daß der Heilige des sündig Gewordenen gedenkt? Und doch ist es so - 
und dies gläubig entgegenzunehmen ist der Anfang allen Heils. 

Freilich, dieser Glaube ist es gerade, der dem Menschen der prometheischen 
Zeit (hinter deren Idealbildern mehr Wunsch als Wirklichkeit steckt) so hart 
dünkt. Denn er schließt die Anerkenntnis der eigenen Hilflosigkeit und Er- 
lösungsohnmacht in sich. Der Mensch will nicht wahrhaben, daß er nur •von 
oben her" Heil erfahren kann. Warum soll ihm, der die Gewalten der Natur 
und des Kosmos mehr und mehr zu meistern lernt und der sich aufgemacht 



Gott, der den Menschen sucht .. . 403 

hat, alle Ordnungen der Welt nach seinen Maßen und seinen Plänen neu zu 
gestalten, dies eine verwehrt sein, sich selbst aus eigener Kraft zu vollenden? 
Liegt nicht eine tiefe Wahrheit in dem Wort, das Rudolf Georg Binding ein- 
mal geschrieben hat: •Ganz und ehrlich, ohne Hintergedanken und völlig aus 
sich heraus, so recht eigentlich ohne Gottes Hilfe Mensch zu sein - das ist das 
große Wagnis und die eigentliche heimliche Sehnsucht unserer Zeit!" Nur zu 
willig hat der Mensch dem bitteren Wort von Gott als dem Neider des Men- 
schen Gehör geschenkt, als daß er nun die Weihnachtsbotschaft unbefangen 
vernehmen könnte. Sie ist ihm mehr als bloß ein •fremdes Gerücht", sie ist 
ihm Anstoß und Ärgernis, an dem nur ein demütiges Herz nicht zerbricht. Und 
mag er auch das Fest begehen mit Lichtern und Liedern und Gaben, dem Tie- 
ferblickenden kann nicht verborgen bleiben, wie wenig weihnachtlicher 
Glaube dahinter steht. Wie wäre es sonst möglich, daß die Symbole der 
Weihnacht, bis hin zur bildlichen Darstellung der Heiligen Nacht, so unbe- 
kümmert und gewissenlos der Profitgier der ökonomischen Vernunft preis- 
gegeben werden? Was sind die mit Krippenbildern und Weihnachtslichtern 
geschmückten Auslagen der Geschäftshäuser anders als Dokumente des weih- 
nachtlichen - Unglaubens? 

Wer aber das Ärgernis des sich-nicht-selbst-vollenden-Könnens erträgt, 
wer seinem Gewissen, das ihn der Schuld überführt, nicht entflieht und zuge- 
steht, daß ihm niemand diese Schuld, er selbst sich am allerwenigsten, neh- 
men kann, der macht die gerade für unsere Zeit so beglückende Entdeckung, 
daß Gott im Geheimnis der heiligen Nacht mehr den Menschen sucht als er 
sich selber. Schon das Alte Testament war ein einziges Zeugnis für diese Tat- 
sache gewesen, und noch aus den tödlichen Drohungen über das halsstarrige 
Volk ertönt die tröstliche Zusage, daß Gott des Menschen nicht vergißt. Allein 
dies zu wissen, ist von unsagbarem Wert. Denn insgeheim lebt doch in uns 
allen die Angst - so hat es Kierkegaard einmal ausgedrückt -, vor dem Ange- 
sicht Gottes vergessen zu sein. Was es aber eigentlich heißt, daß Gott des 
Menschen gedenkt, wie sehr er in den Botschaften des Alten Bundes, in den 
Worten der Mahnung und Leitung, der Verheißung und des Segens, den 
Menschen in seinem hiesigen Dasein suchte und meinte, das hat uns erst das 
Geheimnis der heiligen Nacht gelehrt. Gott selbst wird Mensch. Nicht nur 
zum Schein oder •im Spiel", wie in den Göttererscheinungen, von denen die 
heidnischen Mythen voll sind, auch nicht nur in jener geheimnisvollen Ge- 
stalt des •Gottesengels", von der im Alten Testament so oft die Rede ist, son- 
dern in einem erschütternd wörtlichen Sinne. Und auch nicht nur für einen 
flüchtigen Augenblick aufflammender Ekstase, in der Gott gleichsam zum 
Menschen hingerissen würde, um gleich danach wieder in sich selbst zurück- 
zukehren, sondern für alle Zeiten und die ganze Ewigkeit. Gott nimmt uns 
so ernst, daß er selbst in unser Dasein hinabsteigt, es auf sich nimmt und da- 



404 Heinrich Backt 

mit in den Ernst und in die Würde seines unendlich erhabenen Lebens er- 
hebt. An dieser Wahrheit hängt die Größe der christlichen Botschaft. Wer sie 
antastet, wer die unauflösbare Einheit von Gott und Mensch in dem Einen 
Christus in Frage stellt, der tastet das Wesen des Christentums an und zer- 
stört die einzige Hoffnung des Menschen. Kein Wunder, daß die Kirche der 
Frühzeit so unerbittlich Gericht über die Frevler am gottmenschlichen Ge- 
heimnis Christi gehalten hat. Die Väter des Konzils von Chalkedon (451) 
haben unendlich mehr getan, als nur eine theologische Formel gerettet. Sie 
haben die Grundlage des einzig gültigen Humanismus gesichert. Denn nur 
wenn der Logos wirklich Mensch geworden ist, wenn er in einer vollen und 
unverkürzten Menschennatur •uns in allem gleich geworden ist außer in der 
Sünde", kann er unser Schicksal tragen und in unsere Geschichte eingehen, 
um unser Menschsein nicht nur zu heilen, sondern nach seinem ursprünglichen 
Plan zu vollenden. 

Aber wir müssen noch genauer auf die Botschaft der Heiligen Nacht hin- 
hören, um zu begreifen, wie diese Rettung des Menschen geschieht. Wer aus 
dem Erlebnis des Advents, jener Zeit des jahrzehntausende lang währenden 
Ringens und Suchens der Menschheit nach Erlösung, in das Licht der Weih- 
nacht tritt, muß zunächst enttäuscht sein. Die lastende Wucht des menschlichen 
Elends, aber auch das Verheißungswort der Propheten in seiner wechselnden 
Verdeutlichung hatten uns auf ein anderes, machtvolleres Kommen Gottes 
vorbereitet. Noch die Botschaft, die aus Engelsmund an die Allerreinste Jung- 
frau erging, sprach von einem Königreich und einem Königsthron, den der 
Vater für den Kommenden aufrichten werde. Und dann kam ein • Kind. Ein 
hilfloses und machtloses Kind, ohne allen Glanz und Prunk, gehüllt in Ohn- 
macht, gebettet in der Armut eines Stalles. Welch ein Abstand zwischen der 
Verheißung und ihrer Erfüllung! Wir werden dessen inne, wenn wir das 
Eingangslied der Sonntagsmesse in der Weihnachtsoktav hören, das aus Tex- 
ten des Alten Testamentes gewoben ist: •Tiefstes Schweigen hielt alles um- 
fangen; die Nacht hatte in ihrem Lauf die Mitte ihres Weges erreicht: da 
kam, o Herr, aus dem Himmel vom Königsthrone herab Dein allmächtiges 
Wort". •Der Herr ist König, mit Hoheit hat Er sich umhüllt, dem Herrn dient 
Heldenkraft als Kleid und Gurt". So lautete die Verheißung. Und die Er- 
füllung? •Ihr werdet ein Kindlein finden, das in Windeln gewickelt ist und 
in einer Krippe liegt" (Lk 2, 12). Wer wollte da nicht enttäuscht sein! So also 
sieht Gott aus, wenn Er selber kommt, den Menschen zu suchen? So ganz an- 
ders, als wir Ihn erwarteten! Wie sollen wir das verstehen? Viele sind daran 
irre geworden und haben schon früh mit einem Ketzer der Kirche (Marcion) 
gerufen: •Schafft mir die Krippe fort und die eines Gottes unwürdigen Win- 
deln!" Durch lange Jahrhunderte hindurch hat sich die Kirche des Doketis- 
mus erwehren müssen, jener verführerischen Irrlehre, die, um die unantast- 



Gott, der den Menschen sucht . . . 405 

bare Würde Gottes zu wahren, aus der harten Botschaft von Krippe und 
Kreuz des Mensch gewordenen Gottessohnes einen harmlosen Mythos und 
einen •transzendentalen Schein" machte. 

Aber es gibt keinen Weg zu Christus an der Krippe vorbei. Es hat Gott 
nun einmal gefallen, in der Gestalt der Schwäche und Hilflosigkeit zu uns zu 
kommen. Und war diese •Torheit" nicht weiser als alle Weisheit der Men- 
schen? Wäre etwa irdische Hoheit oder Würde ein Seiner Gottheit gemä- 
ßeres Gewand? Würden wir Ihn, den alle kreatürlichen Maße unendlich 
übersteigenden •Ganz-anderen", besser erkannt haben, wenn er als Held 
oder König in unsere Mitte getreten wäre? Dem Unendlichen ist alles End- 
liche ungemäß. Und dort, wo Er uns suchen mußte - in unserer eitlen Selbst- 
herrlichkeit und blind machenden Selbstsucht - hätte Er - menschlich gespro- 
chen -mit •Kraft und Herrlichkeit" wenig ausgerichtet. Es geht Ihm gar nicht 
um die neugierige Aufmerksamkeit sensationshungriger Zuschauer, auch 
nicht um eine durch äußere Zeichen und Machterweise (wie unsere Phantasie 
sie erträumt) erzwungene Nachfolge. Es geht Ihm einzig um unseren Glauben 
und unsere Liebe aus freiem Herzen. Dieser Glaube und diese Liebe haben sich 
seit je an der Krippe entzündet. Die Menschen, die davon ergriffen wurden, 
sind selber zu Gottsuchern geworden. Sie haben verstanden, daß man Ihm 
auf dem gleichen Wege nachgehen muß, auf dem Er uns gesucht hat. 

Was bedeutet also - um zu der Frage des Eingangs zurückzukehren - Weih- 
nachten heute? Wir meinen, die Postcommunio der zweiten Weihnachts- 
messe drückte es sehr tief aus. Da ist die Rede von der •humana vetustas", dem 
Greisenalter der Menschheit, das durch die einzigartige Geburt des Herrn 
überwunden ward. Jesus Christus kam, am Plane der göttlichen Heilsfüh- 
rung gemessen, in der •Fülle der Zeiten" und fand den Menschen nicht mehr 
in der Herrlichkeit des strahlenden Anfangs, sondern in der Kraftlosigkeit 
des Alters - senescente mundi aetate. Er kam als Kind und brachte so die Er- 
neuerung des Alters, da Er allen, die Ihn aufnahmen, Macht gab, Kinder Got- 
tes zu werden. Fürchten wir nicht, daß diese Gnade der Gotteskindschaft un- 
ser menschliches Sein verkürzt oder zerstört. •Je mehr die Gnade uns ver- 
göttlicht, um so mehr macht sie uns ,menschlich'". Denn •erschienen ist die 
Güte und Menschenfreundlichkeit Gottes unseres Heilandes" (Tit 3, 4). In 
dieser •humanitas Dei" (Menschlichkeit Gottes) ist all unsere Sehnsucht und 
Sorge um die Vollendung unserer Menschlichkeit geborgen, aber auch nur in 
ihr allein. Der Mensch, der nur Mensch bleiben will, weil er sich nach oben 
verschließt, richtet sich selbst zugrunde. Denn •der Mensch übersteigt unend- 
lichermaßen den Menschen" (Pascal), weil all unser Menschtum von allem 
Anfang an auf den hin gebildet ist, der •Mensch ward, um uns an seiner 
Gottheit Anteil zu geben". 




