Die christlichen Stinde in der Ordnung der Heils6konomie

Von P. Emmanuel v. Severus OSB, Maria Laach

Die nachfolgenden Gedanken wurden auf dem 76. Deutschen Katholikentag in Fulda
in einem Arbeitskreis vorgetragen, der ,das christliche Zeugnis in Welt- und Ordensstand®
zum Thema hattel. Damit sind bestimmte Akzentsetzungen bedingt, die wir anch an diesem
Orte bestehen lassen wollen. Desgleichen ergeben sich daraus zwei Vorbemerkungen: einmal
tiber das christliche Zeugnis, sodann iiber das gegenwartige Gesprach um Wesen und wechsel-
seitige Zuordnung der christlichen Stinde.

1.

Die Eigenart christlichen Zeugnisses

Der Ruf des Herrn an seine Jiinger ,Ihr sollt mir Zeugen sein!“ war nicht allein
Gebot und Aufforderung, sondern vor allem auch Antwort. Die Jiinger hatten den
Herrn in den Tagen nach seiner Auferstehung gefragt: ,Herr, stellst du in dieser
Zeit das Reich Israel wieder her?” Er hatte ihnen zur Antwort gegeben: ,Es steht
euch nicht zu, Zeit oder Stunde zu wissen, die der Vater in seiner Macht festgesetzt
hat. Aber ihr werdet die Kraft des Heiligen Geistes empfangen, der iiber euch kom-
men wird, und ihr sollt mir Zeugen sein in Jerusalem und in ganz Judia und
Samaria und bis an die Grenzen der Erde“ (Apg 1,6-8). Das Zeugnis fiir Christus
ist also an die Gabe des Geistes geknlpft, eine Wahrheit, die Christus seinen
Jiingern schon vor seinem Leiden verkiindet hatte (vor allem Joh 14,26; 15,26 f;
16,14 ). Der Geist gibt Zeugnis iiber alles, was der Herr uns gelehrt hat und erst
aus der Kraft dieser Geistesgabe, die der erhéhte Herr seiner Kirche schenkte, ist
es den Jiingern moglich, seinem Worte zu folgen: ,Ihr sollt mir Zeugen sein!“ So
muB jede Rede iiber das christliche Zeugnis sich unter das Kreuz des Herrn begeben
und sich der Geistesgabe bewufit werden. Nur so darf sie hoffen, selbst Zeugnis zu
sein und nicht Rede iiber das Zeugnis zu bleiben.

2.
Das Gesprdch iiber die Stande heute

In einer Arbeit Gber ,die biblischen Grundlagen des Ménchtums® in dieser Zeit-
schrift? versuchten wir zu zeigen, in welcher Intensitat die Gegenwart das Gesprich
tiber die christlichen Stdnde fuhrt. Von der dort aufgezeigten Aktualitit und Pro-
blematik her mag es befremden, in einer ganz allgemeinen Weise von ,, Welt- und
Ordensstand” zu sprechen. Doch glauben wir dies mit gutem Grund tun zu diirfen.
Mehr als ein Theologe der Gegenwart hat ja der Erfahrung Ausdruck gegeben, dafl
alle Wortpragungen, die sich auf die Standeswirklichkeiten in der Kirche bezichen,
insbesondere alle, die sich um den Ordensstand miithen, immer wieder Gefahr lau-
fen, die Sache, um die es geht, einzuengen. Ob wir vom Ordensstand, vom Stand der
Rite, vom Stand der Vollkommenheit, vom Leben der Vollkommenheit oder Leben
der Geliibde sprechen — immer geht es um mehr als mit diesen Worten ausgesagt

L Vgl. Heft 5 (1954) dieser Ztschr. S. 379 ff.
2 96 (1953) 113 ff.



Die christlichen Stinde in der Ordnung der Heilsékonomie 407

werden kann3. So sehr es notwendig ist, sich um klare Begriffsbestimmungen zu be-
mithen, so sehr ,entgleitet* doch die ,Nachfolge Christi“ letztlich unseren Definitio-
nen, da sie zwar auch der Wirklichkeit unserer sichtbaren Welt, aber ebenso der
Wirklichkeit der Erlosung und der Gnade angehért. So allgemein der Ausdruck
, Welt- und Ordensstand* sein mag, so kehrt er doch in den alltiglichen Unterschei-
dungen der Gliubigen stets wieder, ist dort noch lebendig und er darf auch guten
Gewissens als ,traditionell“ bezeichnet werden, wobei wir uns ausdriicklich dagegen
verwahren méchten, diesem Figenschaftswort einen abwertenden Klang zu geben.
Das gilt auch dann noch, wenn man, wie dies gleichfalls in der Gegenwart hiufig
mit einem gewissen Recht geschieht, nicht mehr vom , Weltpriester®, sondern vom
,Dibzesanpriester sprechen willt. In solchen Erwigungen zeigt sich freilich auch,
daf die Stinde der Kirche zu jenen Themen gehoren, die im Laufe der Geschichte
stets neu erortert werden und die vor allem deshalb ,heikel“ sind, weil sie eine
Frage des Gleichgewichts darstellen unter jenen Berufungen, die in der Heilsord-
nung selbst gegeben sind: der Ehe, dem priesterlichen Amt und der Jungfraulich-
keit. Wird von diesen Berufungen eine unterschlagen oder geleugnet oder auch nur
in der kirchlichen Verkiindigung falsch betont, so lassen sich auch die anderen nicht
mehr in Einklang bringen. Es entstehen jene Tendenzen einseitiger Klerikalisie-
rung oder Spiritualisierung, aber auch Sdkularisierung und eines irrigen Laizismus,
die sich in der Geschichte der Kirche schon oft bemerkbar machtens. Wir stehen nun
gegenwirtig in einer Epoche, in der die Spannungen dieser Fragestellung eher zu-
als abnehmen. Dafiir lassen sich eine Reihe von Tatsachen anfiihren:

Ebenso wie in der schonen Literatur unserer Tage die Zahl der Priesterromane
ein ungewohnliches Mafl angenommen hat, kann man auch von einer Entdeckung
des Mondches in der zeitgendssischen schénen Literatur sprechens. Es wire jedoch im
einen wie im anderen Falle unrichtig, diese literarische Mode im Sinne einer Krise
des Standes zu deuten. Es ist darin vielmehr ein Symptom fiir eine in den Menschen
unserer Tage lebendige Sehnsucht zu sehen, einer ,nostalgie de sainteté“?, die zwar
krisenhafte und manchmal sogar auch krankhafte Ziige an sich tragen kann, die aber
im ganzen eher als ein Anzeichen des auch in unserer Zeit vorhandenen grofien
Reichtums der Méglichkeiten zum Guten wie zum Schlechten zu werten ist. So ernst
wir solche Erscheinungen zu nehmen haben, so liegen sie fir uns doch nicht in der
Mitte des Spannungsfeldes. Erleben wir doch neben dieser ,,Entdeckung® des Mon-
ches eine nicht schwer genug zu wagende Entfremdung: die Tatsache, dafl es Glie-
der am Leibe Christi gibt, die ,cinander nichts mehr angehen wollen®, wo man der
Gefahr unterliegt, Parolen eines unbriderlichen Tones zu priagen oder sich gegen-
seitig zu verketzerns. Nichts wire torichter, gerade auf seiten des Ordensstandes, als

8 Vgl. H. U. v. Balthasar, Wandlungen im Ordensgedanken (Schweizer Rundschau 52
[1958] 697) und N. Wiirmseer OSB in der Bened. Monatschrift 30 (1954) 209ff., der von
einer ,crux theologorum® spricht.

4 Vgl. dazu die Ubersicht in ,Orientierung® 16 (1952) 185—138 und ,Geist und Leben® 27
(1954) 358—368. ’

5 Vgl. dazu ,,Geist und Leben® 26 (1953) 118—115.

8 Siehe Th. Bogler, ,Der Monch in der zeitgendssischen Literatur® in ,Liturgie und Ménch-
tum® 11 (1952) 73—90.

7 Siche dazu P. Blanchard, Sainteté aujourd’hui (Paris-Bruges 1954), der sein erstes Ka-

pitel ,La nostalgie de la sainteté¢ dans le monde contemporain® nennt.
8 Vgl. ,Michael* Nr. 38 vom 20. 9. 1953 und folgende Nummern.



408 : Emmanuel von Severus

derartige Probleme mit einer Handbewegung beiseite zu schieben, erst recht sich der
Klage zu verschlielen, daff der Laie in der Kirche von heute ein ,Stiefkind“ sei® und
sich immer nur mit jenen kilmmerlichen Brosamen zufrieden geben miisse, die ihm
von einem mit geistlichen Delikatessen reich besetzten Tische gereicht wiirden?®. Hier
liegen die Gewissensfragen und die Fragen des Argernisses gerade da, wo die Or-
den um jeden Preis modern sein wollen, ihren Lebensstandard amerikanisierent!
und ein Verhalten zeigen, das dem ,Nachholbedarf“ der Nachkriegsgeneration be-
denklich gleichkommt2. Diese Fragen rithren an die an uns alle ergangene Auffor-
derung des Heiligen Vaters im Heiligen Jahre nach einer Emeuerung der Orden und
ihrer Anpassung an die Notwendigkeiten der Zeit. Aber besteht nicht die Gefahr,
diese Anpassung allzu sehr in sekundiren Bereichen zu suchen, die zwar nicht unter-
schitzt werden dirfen, die aber gemessen an der ebenfalls vom Heiligen Vater aus-
gesprochenen Mahnung, sich auf den Geist der Stifter und das Wesen der Stiftung
zu besinnen, sowie gegeniiber der Aufgabe einer stirkeren inneren Profilierung nach-
geordnet sind?

Eine andere Warnung méchte man wohl gegenwirtig fiir Welt- und Ordensleute
gemeinsam aussprechen: die Bedeutung gewisser Hilfsmittel, vor allem auns dem
Bereich der Organisation, nicht zu iiberschitzen. lhr Finsatz ist richtig und von Be-
deutung, aber er hat seine Grenzen tiberall da, wo ‘es um die Vertiefung und Fér-
derung des religiosen Lebens und der Innerlichkeit geht, soll das echte und wahre
Leben nicht ersticken wie lebendige Kunst unter zu weit getriebener Stilisierung. Wer
sich gegenwdrtig an einem Gespréch iiber die Stinde der Kirche beteiligen will, darf
nicht darauf verzichten, anch solche Gedanken offen auszusprechen, da der Wille dem
Ganzen im Leibe Christi zu dienen, auch die Ehrlichkeit und Offenheit in sich schlie-
flen mufl, auf andere zu héren und vielleicht auch den Mut zu finden, auf liebgewor-
dene Ubungen und Gewohnheiten zu verzichten, anderseits auch neue Aufgaben zu
iibernehmen. »

Damit sind aber noch nicht alle Themen aus dem Gesprich iiber den Welt- und
Ordensstand genannt. Wir haben an anderer Stelle darauf hingewiesen, dafl unser
Thema auch fast alle Iragen beriihrt, die heute um die Stellung des Laien in der
Kirche erértert werdents. Die Gedanken des Schweizer Theologen H. U. v. Baltha-
sar kreisen in fast allen seinen Werken, auch wenn sie nicht ex professo davon han-
deln, um die kirchliche Stindelehre!4. In der neuen Sicht, die der Wiener Histori-
ker F. Heer von den geistigen Bewegungen des Mittelalters und dem Werden Euro-

% Vgl. dazu F. X. Arnold, Bleibt der Laie ein Stiefkind der Kirche? in ,Hochland® 46
(1954) 401—412; 524—533.

10 Vgl. zu diesem Problem R. Aubert, La Théologie catholique au milien du XXe si¢cle
(Paris 1954) 45 ff.

1 Vgl. Abt Emmanuel Heufelder, Die Evangelischen Rite. Die biblisch-theologische
Grundlafge des Ordenslebens im Blick auf seine Erneuerung in unserer Zeit (Wien 1953)
46f., 711.

12 Vgl. dazu den nicht namentlich gezeichneten Beitrag ,Der Welt nicht gleichférmig* in
»Wort und Wahrheit“ 8 (1953) 885—897. N

13 Vgl. ,Das kontemplative Mionchtum und unsere Gegenwart® in ,Liturgie und Moénch-
tum® 11 (1952) 11—20 und unsere obengenannte Arbeit ,Zu den biblischen Grundlagen des
Ménditums“ in ,Geist und Leben® 26 (1953) 113 ff.

14 Vgl. die in unseren beiden genannten Arbeiten aufgezihlten Werke v. Balthasars, ferner
oben Anm. 3 und jetzt Band 23 der Deutschen Thomasausgabe ,Besondere Gradengaben
und die zwei Wege mensdilichen Lebens” (Heidelberg 1954).



Die christlichen Stinde in der Ordnung der Heilsokonomie 409

pas entwarf15, taucht unsere Frage stets auf. Auch in den Gesichtspunkten zu einer
Theologie des Laienstandes, wie sie P. Y. Congar aufgezeigt hat!s, mufite davon
gesprochen werden. Schliefilich kann dies in einer Theologie, die sich in einer ,ouver-
ture au monde moderne® befindet!?, gar nicht anders sein, die sich gegeniiber einem
heidnischen Existenzialismus, der Welt eines technischen Perfektionismus, aber auch
einer im Weltkirchenrat vereinigten Okumene sicht18,

Hier sind deshalb auch zwei Stimmen zum Ménchtum zu verzeichnen, die fir die
gegenwirtige Stunde charakteristisch sind. Wenn zwar der Historiker nicht allen
Voraussetzungen Walter Dirks’ beistimmen wird?!®, wenn auch von der Philosophie-
geschichte und von der Geschichtstheologie Bedenken angemeldet werden kénnen,
so miissen wir W. Dirks doch danken, dafl er vom Weltstand aus dieses Thema auf-
gegriffen hat, und bereit sein zu héren, was er uns zu sagen hat, und zu verstehen,
was er zu sehen vermeint. Auch hier spricht eine ,nostalgie“, die nicht enttduscht
werden darf. Das gilt noch in anderer Weise von W. Nigg??, dessen Buch ,Vom Ge-
heimnis der Ménche®, wenn auch mit einigen dogmatischen und dogmengeschicht-
lichen Vorbehalten, als ein echt religiéses Werk eingeschitzt werden mufi. Nichts
miiite uns Katholiken, die wir in unseren Tagen iiber die wachsende Entfremdung
von Welt- und Ordensstand klagen, die im Schwinden des Nachwuchses unserer
Orden und Genossenschaften vor eine driickende Sorge gestellt sind, zugleich mit
dem Neuerwachen des Bruderschaftsgedankens in der Evangelischen Kirche mehr
aufriitteln als diese Stimme. Méchten beide Biicher ein Zeugnis dafiir sein, dafl das
Wort des evangelischen Historikers F. Overbeck keinerlei Giiltigkeit mehr besitzt,
das Monchtum sei eine Erscheinung, ,zu dessen Wirdigung die katholische Theo-
logie die Reinheit des Verstindnisses langst verloren, die protestantische nie be-
sessen hat“2!. Diese — sicher liickenhaften — Hinweise auf das Gesprach dber die
Stinde diirften geniigen, die Vielzahl der bestehenden Fragen anzudeuten und ihre
Eigenart zu kennzeichnen.

3.
Die heilsékonomische Ordnung

Die Hinwendung zur heilsokonomischen Betrachtungsweise stellt innerhalb der
kirchlichen Stindelehre zunachst einen Uersuck dar. Wir bekennen uns ausdriicklich
zu diesem vorlaufigen Charakter unseres Entwurfs, da hier nicht der Ort ist, die Ent-

15 Vgl. ,Der ‘tumbe laie’ in ,Waoart und Wahrheit® 8 (1953) 578—586 und neben den
roflen Werken ,Aufgang Europas® (Wien 1949) und ,,Die Tragidie des Heiligen Reiches®
Stuttgart 1952) die kleine Schrift ,Das Experiment Europa™ (Einsiedeln 1952). Diese
Schriften nennen, heifit nicht, ihre Thesen ausnahmslos bejahen.

18 Jalons pour une théologie du Laicat (Paris 1953). Es ist allerdings zu bedauern, dafl
der Referent der Herderkorrespondenz fiir die beiden von Congar verwendeten Ausdriicke
S6tat” und ,condition (bes. S. 23) einen so belasteten Ausdruck wie ,Klasse® vorgeschlagen
hat — ein Wort, das heute mehr schaden als helfen kann. Audh trifft dieser Ausdruck nicht,
was der hl. Hieronymus, auf den er sich beruft, mit ,duo genera® meint. Vgl. Herderkor-
respondenz VIII (1954) 332.

17 Eine Teiliiberschrift bei Aubert a.a.0. vgl. Anm. 10.

18 Auch dazu vgl. Auberta.a. 0. -

19 Die Antwort der Ménche (Frankfurt 1952); vgl. die Besprechung in ,Geist und Leben®
27 (1954) 237 .

2 Vom Geheimnis der Monche (Stuttgart-Zirich 1953).

2 Bei Nigg a.a. 0. 12,



410 Emmanuel von Severus

faltung der kirchlichen Stindelehre auf einem ausfiihrlich abgegrenzten Hintergrund
ciner bibeltheologisch begriindeten und dargesteliten Erlosungslehre aufzuweisen.
Dafl es sich um einen Versuch handeln kann, ist zum Teil in der Terminologie des
Neuen Testamentes begriindet, die ja in erster Linie den Ausgangspunkt unserer Be-
trachtung bilden muf und die das Wort Stand im heutigen Sinnverstand nicht kennt.
Wohl kommt einmal (Hebr 9, 8) das Wort ,otdo1c” (lat. ,status®) vor, aber dort be-
zeichnet es den Zustand des alttestamentlichen Bundeszeltes. Sonst spricht das Neune
Testament an jenen Stellen, an denen die deutschen Ubersetzungen bisweilen, aber
talschlich von ,Stand® sprechen, von ,xAfjorc” (1 Kor 7, 20) — Berufung oder von
»TaEc” (Hebr 5, 6 u. 6.) — Weise, Ordnung. Diese Ausdriicke verdeutlichen unseres
Erachtens den Gnadencharakter und die Bezogenheit auf das Ganze des Corpus
Christi Mysticaum besser als das lateinische ,status“ und das deutsche ,Stand“. Gilt
es ja uberhaupt, die Rickbesinnung auf die Sprache der Bibel nicht nur philologisch
und historisch zu sehen, sondern als stets neu notwendigen Versuch, der lebendigen
Inhaltsfulle des Gotteswortes nahe zu kommen, als Sehnsucht, sich von ihm erfas-
sen zu lassen. Auch die Liturgie spricht nicht von ,status, sondern von ,ordines®
und ,gradus, von Ordnungen und Amtern, die in Stufenfolgen, je nach Alter, Le-
benserfahrung und Leistung, gegliedert sind22. Nur in der Riickbesinnung auf die
biblische Sprache scheint es uns auch moglich, die Notwendigkeit zu vermeiden, die
Bedeutung von ,Stand” jeweils durch besondere Zusatze deutlich zu machen?23.

Die Ordnung und Gliederung des Corpus Christi Mysticum aus der Heilsékono-
mie aufzuweisen, bietet wohl auch die Moglichkeit, allen Mifiverstindnissen zu ent-
rinnen, die mit kirchen- oder profangeschichtlichen Leitbildern verkniipft sind oder
aus soziologischen Strukturverinderungen sich ergeben konnen. Die Sicht der Heils-
Okonomic fihrt uns schlieflich in die ewige, unverdnderliche Ordnung Gottes, die
tber aller menschlichen Zufilligkeit und iiber allen geschichtlichen Wandlungen
steht. Diese Betrachtungsweise ist immer ,trinitarisch® und fithrt zu der dem Men-
schen auch im Hier und Heute zugewandten Barmherzigkeit Gottes, dem Walten
seiner Liebe, zum Heilswerk, wie es nicht nur in den geschichtlichen Heilstaten, son-
dern zu allen Zeiten von Gott gewirkt wird. Nur in dieser Betrachtungsweise wer-
den wir auch dem Anliegen dienen kéunnen, den groflen christlichen Lebenszusam-
menhang wiederherzustellen, der eine Erneuerung in jenem neutestamentlichen
Sinne ist, daf} alles unter Christus dem Haupte wohlgeordnet vereinigt ist. Schlief3-
lich geht es ja nicht nur ,um etwas mehr oder weniger guten Willen, um Abtragung
veralteter Ressentiments und Affekte, um Positionsstirkungen auf der einen oder
anderen Seite®, sondern wie F. Heer sich ausdriickt, ,um neue Prisenz des Uberna-

2 Vgl. die Oratio Nr. 8 der Orationes diversae des Missale Romanum ,pro omni gradu
ecclesiae”, die auch am Karfreitag unter den grofien Fiirbitten steht und die aus dem Sacra-
mentarium Gelasianum stammt.

2 Weisen doch die Herausgeber der thomistischen Stindelehre darauf hin, daff es beim
hl. Thomas allein fiinf Sinngruppen dieses stets analog aufzufassenden Ausdrucks gebe, in
denen sich die Bedentung des lateinischen ,status* verwirklicht finde, — Sinngruppen, inner-
halb derer wieder eine Vielzahl von Varianten bis zu 22, ja bis zu 46 méglich ist. — Wir
sprechen heute von Naturstinden, Berufs-, Geburts-, Personen- und Wirtschaftsstinden,
vom Heils- und Gnadenstand und bezeichnen schliefllich auch die Stufen der Mystik mit dem
Ausdruck Stand oder sogar erdachte Gegebenheiten, wie den ,Stand der reinen Natur®
{Deutsche Thomasausgabe Bd. 24, Stande und Standespflichten [Heidelberg 1952] 347 f£.).



Die duristlichen Stinde in der Ordnung der Heilsokonomie 411

tirlichen“24. In einem Versuch, die Berufungen im Leibe Christi von der Heilsoko-
nomie her zu sehen, mufl Christus, der Gottmensch, der Knecht und Sohn Gottes —
diese biblische Redeweise diirfen wir hier aufgreifen — in der Mitte aller Betrach-
tungen stehen. Bei ihm miissen wir beginnen, von ihm auf die im Alten Bunde vor-
gebildete heilsékonomische Ordnung schauen, von ihm aus eine Darstellung der
»Nachfolge® zu geben versuchen, zu der wir in seiner Kirche aufgerufen sind.

4.
Christus, das Urbild

Jede Rede von Christus wird mit dem Aufblick der Anbetung za dem beginnen
miissen, der ,fiir uns Menschen und um unseres Heiles willen vom Himmel herab-
stieg, Fleisch annahm aus Maria, der Jungfrau, durch den Heiligen Geist und Mensch
ward“. In diesen schlichten Worten des Glaubensbekenntnisses, die wir in der Litur-
gie immer wieder beten, ist das gleiche ausgesprochen, was Johannes uns im Prolog
zu seinem Evangelium in tiefer, gottgeoffenbarter Schau lehrt: das Wort, das im
Anfang war und das bei Gott war, ist Fleisch geworden, und was Paulus im christo-
logischen Hymnus des Philipperbriefes (2, 6—11) als ,xévwoic”, als ,exinanitio®, als
Entéduferung aller gottlichen Herrlichkeit bis zum Abstieg in die menschliche Nie-
drigkeit und bis zum Tode am Kreuze preist, um dann so machtvoll die Wende zu
kennzeichnen: Darum hat Gott ihn erhoht. In diesem seinem Werke ist Christus dem
Menschen gleich geworden, dem verlorenen, gefallenen und von Gott entfernten,
aber weil es Heilswerk war, ist eben dieser Mensch auch mit Christus und in Chri-
stus mit der Gotteskindschaft beschenkt worden. In Jesus von Nazareth, der Gottes
und der Menschen Sohn ist, erhilt der Mensch wieder ,die Macht, Kind Gottes zu
werden® (vgl. Joh 1,12), erhilt er aber auch die Fihigkeit zu wirken und zu voll-
zichen, was Christus vollzieht: sich dem Vater als Ganzopfer darzubringen, so wie
Christus sich als ,,Erstlingsgabe“ dem Vater darbrachte. Aus dieser gedringten heils-
okonomischen Schau erhellt auch das dreifache Amt, das Christus als Sendung vom
Vater ibertragen wird. Fiir das Volk bestellt, bewirkt er als Prophet, Priester und
Konig die Erlésung und das Heil der Menschen. Und nach der kurzen Spanne des
Abstiegs zur Unterwelt, in der Auferweckung und Himmelfahrt, wird er, der Mitt-
ler zwischen Gott und den Menschen, als ,Erstling der Entschlafenen® in der Herr-
lichkeit des Vaters erhoht und vollendet. Alles Christsein nun ist Anteilnahme an
Christi Heilswerk, niherhin an seinem Abstieg und Aufstieg und darin an seinem
dreifachen Amt, — in verschiedener Weise und in verschiedenen Graden. Dieses
heils6konomische Gesetz erweist sich bei genauerem Zusehen fiir die Herausarbei-
tung einer christlichen Stdndelehre von nicht geringer Bedeutung.

5.
Die alttestamentliche Uorbereitung

Schon im Alten Testament finden wir das Werk des Gottessohnes und Mittlers
vorbereitet. Gott hatte mit seinem Volk einen Bund geschlossen, dessen Kern die
Verheiflung des Heilands und Messias war. Das Uberraschende und fir unsere Frage
Bedeutsame ist nun, dafl wir in der Berufung und Verheilung des Gottesvolkes ge-

2 Wort und Wahrheit* § (1953) 586.



412 Emmanuel von Severus

rade jene Ordnung vorgebildet finden, die wir schon in der Sendung Christi erken-
nen konnten: Aus der Masse einer verlorenen Menschheit wurde allein Israel zum
Bunde mit Gott auserwéhlt und in einer besonderen Heilsfithrung vor allen ande-
ren Volkern fiir seine Aufgabe bewahrt und ausgezeichnet. Die Amter, die wir in
Christus vereinigt finden: Propheten-, Konig- und Priestertum, sind in diesem
Volke je fir sich, in verschiedenen Graden und in verschiedenen Tragern, ausge-
bildet und in den Dienst des kommenden Christus gestellt, wobei sich auch hier wie-
der eine besondere Stufenfolge ergibt in dem Sinne, dafl aus dem ganzen Volke der
Stamm Levi, aus diesem aber das Geschlecht Aarons ausgewahlt wird, der Kreis also
von der weiten Erwdhlung stets enger und enger gezogen wird, ein Vorgang, der
seine Parallele in der Erwdhlung des Stammes Juda und der Familie Davids findet.
Ferner wurden im Alten Bunde ein Kult und eine Sittenlehre ausgebildet, die bei
aller Gesetzhaftigkeit und Unfreiheit (infolge der Erbsiinde) Zeichen fiir die kom-
mende Erldsung sind. Der Kult verkiindet in seinen allgemeinen und besonderen
Amtern das Gericht und die Erl6sung. Die Pilgerschaft des Messias auf dieser Erde
ist in den Pilgerschaften dieses Volkes vorgebildet, das trotz der Entwicklung des
Konigtums und der Ausbildung des Tempelkults keine bleibende Stitte hat und das
in seiner Passahliturgie den Gedanken der Pilgerschaft fiir alle Zeiten seines Be-
standes festhélt. So ist denn dieses Volk, wic der verheiflene Messias selbst, Anteil,
Sohn und Erbe Jahwes, dessen Schicksal: Tod und Auferstehung, Erniedrigung und
Verherrlichung im Bilde schon vorwegnehmend. Darum gibt es auch fiir die Gerech-
ten dieses Bundes einen Abstieg in die Unterwelt, wo sie des Siegers iber die Hélle
und den Tod harren, bis ihnen mit diesem Sieger, dem Messias Jesus, die Vollen-
dung im Reiche des Vaters geschenkt wird und eine Ordnung der Liebe alle ande-
ren Ordnungen und Stufenfolgen tiberwindet.

6.
Die Christusnachfolge im Neuen Bunde

Wenn sich in der Offenbarung beider Testamente Christus als derjenige erweist,
auf den hin alles geschaffen ist, so ist diese Schopfung nur durdk ihn und mit ihm
aus ihrer Verlorenheit zu retten, Was der Vater fiigte und wirkte, indem er das Volk
Israel aus allen Volkern auserwahlte und schlieBlich seinen Sohn in die verlorene
Welt des Fleisches sandte, das wird nun jedem Menschen zuteil, der als Christ den
Namen des Gottessohnes tragt, wobei hervorzuheben ist, dafl gerade dieser Name,
Christ, das dreifache Amt des Gottessohnes bezeichnet. Die Erlosung des Menschen
vollzieht sich als Angleichung an Christus und in der Nachfolge Christi. Jeder
Mensch wird seit der ,Fille der Zeiten“ aus der Masse der Verlorenen gerufen und
bildet mit allen anderen Gerufenen Gottes Heiliges Volk, die Glieder Christi, die
Kirche, den allgemeinen Christenstand, den Grundstand. Er wird ,Laie“ in dem
Sinne, dafd er mit allen anderen Gerufenen den Aade, das Gottesvolk des Neuen Bun-
des bildet, also zunichst nicht im Sinne der Unterscheidung von Klerikern und Or-
densleuten, erst recht nicht im Sinne des Nichtfachmanns im Unterschied zum Theo-
logen, sondern einzig und allein in dem Sinne, in dem auch der Priester und Ordens-
mann, der Gottesgelehrte und Lehrer, Angehérige des Gottesvolkes sind und blei-
ben. Es ist dabei von grofler Bedeutung, auch hier die Wechselbezichung zu erken-



Die christlichen Stinde in der Ordnung der HeilsGhonomie 413

nen: der Anteil an jenen drei Amtern, die wir in Christus vereinigt sehen, ist auch
dem Laien in einer allgemeinen Form und Teilbabe gegeben. Jeder Christ ist Tra-
ger des allgemeinen Priestertums, die Glaubenserkenntnis und die gnadenhafte
Lebensgemeinschaft mit Christus begriindet ein allgemeines Prophetenamt?s und
gegeniiber der Schopfung besitzt der Mensch einen Kénigsauftrag, der durch die
Taufe in einen Erlésungsauftrag gewandelt wird, insofern die Schopfung durch den
Getauften firr Gottes Reich und seine Ankunft bereitet und gestaltet wird2s. Ebenso
ist es von grofiter Bedeutung, dafl die Eingliederung in das Gottesvolk des Neuen
Bundes durch eine ,Einpflanzung® in das Sterben und Auferstehen des Herrn ge-
schieht, die Christusnachfolge also nach Sein und Leben an das Kreuzesopfer des
Herrn gebunden ist??. Daraus allein kann die Einheit des christlichen Lebens erste-
hen, die alle besonderen Auftrige des Amtspriestertums, aber auch der Nachfolge
Christi im Welt- und Ordensstand in sich birgt und aus sich entlait. Darum ist auch
das Zeugnis fiir Christus vom Kreuze Christi gepriagt und mufl sich vor und unter
dem Kreuze bewéhren.

In diesen Grundgegebenheiten glauben wir schliefilich auch die notwendige Vor-
aussetzung zu erkennen fir die Unterschiede der Weltabsage, wie sie fiir den Chri-
sten im allgemeinen durch die Taufe und fiir den Ordensmann durch seine Profef}
gefordert ist. Die notwendige Voraussetzung schlieflich auch fiir die heikle und oft
durch mangelnde Diskretion verdunkelte Frage nach der ,Weltflucht* und ,Welt-
offenheit® bzw. ,Weltzugewandtheit®, die dem Welt- und Ordensstand in gleicher
Weise aufgetragen ist, — und nicht zuletzt auch fiir die Unterscheidung zwischen
diesen beiden Standen innerhalb des einen allgemeinen Christenstandes tiberhaupt.

Dieses Gottesvolk ist der Ort, an dem die verschiedenen Berufungen ergehen, von
denen die Heilige Schrift spricht, die je verschiedene Lebensformen begriinden, ein-
richten und heiligen und die wir heute meist als Stinde bezeichnen2s. Die eine ist die
Berufung zur Ehe. Zum Sakrament erhoben und durch das Sakrament geheiligt, von
Christus durch die Bildwirklichkeit in Bezug auf seinen eigenen Liebesbund mit der
Kirche zu erhabener Wiirde gelangt, ist sie derjenige Stand, far den Begriindung
und Verbleiben innerhalb der Familie in weiterem Sinne und damit eine besondere
Art des Verstehens dessen, was , Welt® bedeutet, kennzeichnend ist. Die andere Be-
rufung ergeht — wie schon bei Abraham im Alten Bunde — aus der Familie heraus;
das ist der Ordensstand. In ihm findet der Mensch seine Heimat aufierhalb der na-
tiirlichen biirgerlichen und gesellschaftlichen Bindungen allein in Gott. Die von der
Liturgie immer wieder an den Festen der Apostel — das ist bezeichnend! —, der
Monche und Abte als Evangelium verkiindete Zwiesprache zwischen Petrus und sei-
nem Meister redet hier deutlich: Heifit es doch bei Mt 19, 29: , Jeder, der sein Haus
oder Briider und Schwestern oder Vater oder Mutter oder Weib oder Kinder oder
Adker um meines Namens willen verlafit, der wird Hundertfiltiges dafiir erhalten®,

2 Vgl. dazu Deutsche Thomasausgabe Bd. 23 (Heidelberg 1954) 284 ff, bes. 291.

2 Vgl. dazu meine Arbeit ,Der Christ vor den Aufgaben der Kultur und Zivilisation®
in ,Seckauer Hefte® 8 (1939/40) 17—23.

27 Nach Rém. 6. Auf die Interpretation dieses Kapitels einzugehen, ist hier nicht der Ort.
Jedoch verweisen wir nachdriicklich auf eine der neueren, sehr beachtenswerten Arbeiten
dazu: F. Mussner, ,Zusammengewachsen durch die Ahnlichkeit mit seinem Tode® in , Trierer
Theol. Zeitschrift* 63 (1954) 257—265.

28 H. U. v. Balthasar, Therese von Lisieux (Kéln 1950} 101.



414 Emmanuel von Severus

und Lk 14,25 verbindet diese Entsagung wiederum mit der Aufnahme des Kreu-
zes. H. U. v. Balthasar hat in seinem Buche iiber Therese von Lisieux am Beispiel
der Familie Martin in schonster Weise gezeigt, wie in der Kirche Welt- und Ordens-
stand in diesem Sinne aufeinander zugeordnet sind — gewissermaflen die Einheit
von Altem und Neuem Bunde versinnbildend —, und wie diese Standesstruktur der
Kirche erst in neuer Zeit ihre Selbstverstandlichkeit verloren hat und den Christen
zum ,Problem® geworden ist?®. Tatsichlich ist es so, dafl die Auflésungserscheinun-
. gen innerhalb der christlichen Ehe auch die Berufungen zum Ordensstande gefédhr-
den und vermindern, wahrend die Bewahrung der hohen Wiirde des Ehesakraments
die Lauterkeit der menschlichen Antwort auf den gottlichen Ruf zur umfassenden
Christusnachfolge erméglicht, erleichtert und vermehrt, und umgekehrt die Treue
zur Berufung im Ordensstande auch die Reinerhaltung und Wiirde der Ehe sichert
und ihr dient.

Die Berufungen aus dem Gottesvolk zum Priestertum sowohl wie zum Ordens-
stande ergehen durch eine Aussonderung von seiten Gottes, die manches Gemein-
same und manches Unterscheidende hat und die sich in zwei verschiedenen Begrif-
fen ausprigt. Der eine ist allen Menschen heute véllig geliufig, weil voll und ganz
in unsere Sprache eingegangen: das Wort ,Klerus“, das den Menschen ganz zum
Anteil Gottes macht, ihn freilich auch ganz in den Dienst seines Amtes, der Kirche
und der Seelen stellt. Der andere Weg der Aussonderung hat in unserer Sprache
keinen so deutlichen Ausdruck gefunden, wenngleich sich in der Heiligen Schrift auch
ein solcher findet, den wir schon oben genannt haben, wenn wir von Christus als dem
»Erstling® oder der ,Erstlingsgabe“ sprachen. Tatsachlich tendiert die gesamte Op-
fergesetzgebung des Alten Bundes mit ihren besonderen Bestimmungen iber die
Erstgeburt und die Erstlingsgaben auf jenes Ganzopfer, das Christus der Herr, der
»Erstling unter den Entschlafenen und Auferstandenen“ (vgl. 1 Kor 15,21 ff) dem
Vater darbrachte und zu dessen Darbringung die Berufung im Ordensstand ergeht.
Darin ist seine véllige, ihn ganz fordernde, keinen Raum fiir irdische Bindungen las-
sende Angleichung an Christus beschlossen. Wir diirfen hier wiederholen, was wir
frither schon dargelegt haben: Der Inhalt des Ganz-Gott-Gehdrens, wie er in der
Berufung des Erstlings, die eine Aussonderung aus dem Volke Gottes darstellt, ge-
geben ist, hat positiv die universale Herrschaft Gottes iiber die Schépfung zur Vor-
aussetzung, negativ die Schuld des Siindenfalles, in dem das Geschopf Gottes diese
Herrschaft nicht anerkannte. Wird der Mensch im Zeichen der Erlésung berufen —
und das geschieht, weil Christus der Erldser zu seiner Nachfolge beruft —, dann ist
sein Ganz-Gott-Gehoren Zeichen fir das Gericht und die Gnade3®. Berufensein und
Ausgesondertwerden entlafit ihn nicht von der Pflicht des Aufbrechens aus den Bin-
dungen dieser Welt, die das Ganz-Gott-Gehoren verhindern oder doch wenigstens
erschweren!, Diese Berufung gleicht ihn an Christus an, allerdings in anderer Weise
und Teilhabe, als es im Priestertum und im Ehestande gegeben ist. Gerade in diesem
Anderssein ist es begriindet, dafl dieses Leben des Ganz-Gott-Gehdrens eine Bedeu-

2 Siche ebd. 102.

30 Vgl unsere wiederholt genannte Arbeit ,Zu den biblischen Grundlagen des Ménch-
tums” in dieser Zeitschrift.

3 Das hat schon ausgefithrt D. Thalhammer S. J., Jenseitige Menschen. Eine Deutung des
Ordensstandes (Freiburg? 1952).



Die dhristlichen Stinde in der Ordnung der Heilsskonomie 415

tung letzter Zeichenhaftigkeit und Sinngebung auch fiir die anderen Berufungen hat.
Es steht in gleicher Weise Minnern und Frauen offen und hat sich in einer immer
neuen Entfaltung grofen Reichtums in den mannigfaltigsten geschichtlichen Bildun-
gen entwidkelt — von den Formen des Einsiedlertums iiber die verschiedenen Orden
und Genossenschaften bis zu den Weltlichen Instituten der Neuzeit. Wir glauben,
daf dieser Begriff des Ganz-Gott-Gehorens als ausgesonderter Erstling alle Erschei-
nungen des Ordenslebens und seiner Praxis in einer Einheit zusammenfaflt, deren
tiefste Grundlage die Einheit mit Christus ist. Er charakterisiert das , Pneumatische®
dieses Standes besonders gut, weil der Geist Gottes gemif Rom 8,28 die Erstlings-
gabe Gottes an den Menschen ist32. Er umfaft alles, was die Menschen Gott als Ge-
liibde dargebracht haben und darbringen kénnen.

Wir hoffen, daff mit diesen Darlegungen die Grifle der Berufung zum Welt-
und Ordensstand sichtbar geworden ist, wie allerdings auch die besonderen Schwie-
rigkeiten der Verwirklichung. Die Grofle hat ihren Grund in der Teilhabe aller
Stinde am Christusmysterium, die jedem in besonderer Weise gegeben ist. Daraus
ergeben sich auch gewisse Parallelen, deren Aktualitit heute eindringlich betont
werden muf}: zwischen der Unaufloslichkeit des Ehebandes und der Ganzhingabe im
Priestertum und Ordensstand, die threm innersten Wesen nach auf unwiderruf-
lichen, auf ewige Dauer tendierenden Entscheidungen beruhen.

Es gilt jedoch, die Eigenart dieser Teilhabe am Christusmysterium noch ndher her-
auszustellen. Das Entscheidende darin ist mit den oft von Paulus ausgesprochenen
Worten ganz schlicht und einfach zu sagen: Alles, was im Heilswerke des Vaters
unseres Herrn und Heilands Jesus Christus geschah, geschieht und geschehen wird
bis an das Ende der Zeiten, geschieht tngp fu@v — fiir uns! Das gilt von der Ehe,
deren Abbildcharakter der Apostel mit den Worten erldutert: ,Liebt eure Frauen so,
wie Christus die Kirche geliebt und sich fiir sie selbst hingegeben hat“ (Eph 5, 25),
ebenso wie vom Priestertum, in dem der Priester ,personam gerens Christi“33, d. h.
an Christi statt, der Vermittlung jenes Heiles dient, das der ,Mediator Dei et homi-
num, homo Christus Jesus* (1 Tim 2,5) uns in seiner Liebeshingabe im Kreuzesop-
fer erworben hat, und vom Ordensstande, wie uns am Gedanken der gragy, beson-
ders deutlich werden wird. Schon im Alten Bunde hatte ja die Erstlingsgabe des
Opferkultes einen stellvertretenden Charakter: Die Gemeinde brachte sie dar als
Zeichengabe ihrer selbst. So ist es auch im Ordensstande. Der Ruf ergeht zwar an
den einzelnen, aber dieser einzelne ist Glied am Leibe Christi. Er fillt zwar seine
Entscheidung persdnlich, aber er fillt sie als Glied der Kirche. Und die Gemeinschaft
der Kirche ist an dieser Entscheidung beteiligt. Der einzelne sanktioniert seine Ent-
scheidung durch Geliibde, die entweder durch Priester entgegengenommen werden
oder in ,facie Ecclesiae“, vor dem Angesicht der Kirche abgelegt werden. Das Volk
Gottes, in dem der Ruf ergangen ist, soll den Berufenen deshalb auch als Opfergabe
seiner selbst sehen, darbringen und ehren. Es ist deshalb nicht nur fromme Mei-
nung oder gar romantische 1llusion, sondern es entspricht gnadenhafter Wirklich-
keit, wenn die katholische Familie, wenn die Pfarrgemeinde und die Kirche als Gan-

32 Von daher sind mir die Unterscheidungen Congars: Struktur-Leben; ex spiritu — ex
officio etwas fraglich. Auch méchten wir Zuriickhaltung iiben gegentiber der sich freilich
anbietenden Gleichsetzung von Ordensstand und Stand der Charismatiker.

33 Enz. ,Mediator Dei“ nr. 40, 68, 83, 91 {.



416 Emmanuel von Severus

zes in den Ordensleuten Gaben besonderer Art sehen, die sie Gott darbringen. Dar-
aus erwichst die ganz schwere und ernste Verpflichtung der Ordensleute, ihr Leben
und Wirken als eine Einheit im Sinne des dnép VUGV — fiir euch — auch fiir die Ge-
meinde zu gestalten. Wird dieses Leben wahrhaft gelebt und ernst genommen, dann
bedeutet es eine echte und wirkliche Mitwirkung am Erlosungswerke Christi. Es ist
freilich eine andere Mitwirkung als die der Priester und Eheleute, aber sie ist des-
wegen nicht weniger wabhr. ’

Die Theologen haben sich stets bemitht, die Art dieser Mitwirkung und Vermitt-
lung herauszustellen3 und dabei mit Recht betont, dafl es sich nicht um eine Mitwir-
kung im Sinne einer Wirkurséchlichkeit handeln konne; aber zweifellos dienen die
Ordensleute — und auch hier hat Paulus das Schlisselwort gegeben — durch ihre
Ganzhingabe, durch ihre kultische und aszetische Christusnachfolge dem Aufbau des
Hauses Gottes — advra npoc oixodoutiv! (1 Kor 14,26)33, nicht dem dufieren Auvfbau,
noch der objektiven Gnadenvermittlung, wie Ehe und Priestertum in der je ithnen
zufallenden Aufgabe (die nicht zur Génze mit diesen Ausdriicken charakterisiert
sind), aber dem inneren Aufbau: im Vollzug des Gotteslobes, durch Vermehrung
der Gnaden vnd in allen Werken und Handlungen, die wir im Hinblick auf die Pa-
rabeln des Herrn als ,gelebtes Gleichnis“ bezeichnen kénnen. Durch sie wird der
Ordensstand in das von Christus vollzogene Werk der Heiligung, seine Opferweihe
einbezogen (Joh 17, 17—19), die er kraft seiner Berufung ,erginzt“ (2 Kor 4, 10 ff; Kol
1,24 und Phil 1,29 {) in den einzelnen Gliedern, die aus dem Ganzen leben, aber
auch nun dem Ganzen ein reicheres Leben, eine grofere ,Vitalitit® ermaoglichen.
Von daher erhalt auch das standesméfige Vollkommenheitsstreben, die standesma-
fige Aszese und Abt6étung ihren tiefen Sinn als Sendung fir die Kirche und in die
Kirche hinein. So vermehrt der Ordensstand durch das ihm charakteristische ,{nég
tpev” die Begnadung des ganzen Corpus Christi Mysticum und trdgt zu seinem inne-
ren Aufbau bei®. Es ist eine besondere Aufgabe der ,Mittlerschaft®, die, soweit sie
liturgisch und kultisch ist, eine Ausprigung des allgemeinen Priestertums der Glaun-
bigen darstellt; deshalb gehoren Taufe und Firmung nicht nur rechtlich, sondern vom
Wesen her zu den Voraussetzungen der Ordensprofef. Zwischen Schopfung und
Himmelreich bedeutet diese Vermittlung vor allem Anbetung und Gottesverehrung,
Verkindigung der Grofitaten Gottes. Zwischen Himmelreich und Erde geschieht sie
als Entsithnung, BuBe und Heiligung, als Kampf gegen den Satan. So ist sie, wie
wir schon sagten, Zeichen des Gerichtes und der Erlosung, weithin aufgerichtet unter
den Volkern. Mit vielen Lehrern des geistlichen Lebens diirfen wir den Ordens-
stand wohl auch schlechthin dem Stand der Jungfriulichkeit gleichsetzen, weil die
Jungfriulichkeit als Ganzhingabe die anderen Réite mitumschlieft. Auch im Sinne
des Verzichtes, der in ihnen ausgesprochen ist, sind wir dazu berechtigt. Wir denken
dabei zumal an Maria, in deren reinstem Leib sich die Inkarnation vollzog, deren Be-

3¢ Vgl. F. Vandenbroucke, Le moinc dans I'église du Christ. Essai théologique (Louvain
1947) 208 ff. :

35 Diese Stelle entstammt zwar der ,Charismatik“ des Apostels, darf aber ohne Zweifel
auch hier angewandt werden, wie sich gerade aus dieser Charismatik ergibt, vgl. H. U. v.
Balthasar in: Deutsche Thomasausgabe Bd. 23, 259 ff.

36 Vgl. I. Herwegen, Sinn und Geist der Benediktinerregel (Einsiedeln 1944) 12. Er nennt
dies ,innere Aktivitit®.



Die christlicher Stinde in der Ordnung der Heilsékonomie 417

kenntnis im Credo der Kirche auch ein Bekenntnis zum Ordensstand ist. Gilt nicht von
ihr und allen jungfriulichen Menschen, daf sie im Horen auf Gott ihm ganz ange-
horen? Ihr Fiat war das vollkommenste Héren, das Menschen moglich ist, ein Ge-
horsam, der sie ganz Gott {ibergab. Und umschlieft nicht die evangelische Armut
jenes Geheimnis der Brautschaft, das Gott mit den Menschen eingehen kann in Er-
fiillung jenes alttestamentlichen Wortes, das Elkana zur traurigen Anna im 1. Buche
der Kénige sprach: ,Bin ich dir nicht mehr wert als zehn S6hne” (1, 8)? Und wird die
Vollendung des Himmelreiches nicht wesentlich Brautschaft sein?

Nicht aber wollen wir nun einfach jeden jungfriulich lebenden Menschen zum
,Ordensstand“ hinzuzihlen. Erst recht nicht die jungen Menschen, die noch vor der
,Wahl* und ,Entscheidung® zu einem Stande stehen, mit der es freilich frithere
Generationen viel ernster nahmen als die heute lebende®”. '

Mit diesen Andeutungen wollen wir vor allem die Gemeinschafts- und Sozialfunk-
tion des Ordensstandes im Corpus Christi Mysticum sichtbar machen, die deshalb
nie iibersehen werden darf, weil sie die notwendige Voraussetzung fiir alles dufiere
Wirken und Dienen am Corpus Christi bietet, weil sie' die besondere Aufgabe des
einzelnen an diesem Leibe erweist und den Dienst, den wir einander schulden.

7.
~Zwischen den Stinden®?

Unsere Ausfithrungen wollten nun weder den Weltstand einfach mit dem Ehe-
stand identifizieren oder auch den heute oft so driickenden Fragen des christlichen
Weges des ehelos lebenden Menschen, der alleinstehenden Frau und der Witwe,
ausweichen. Zunichst ist wohl daran festzuhalten, dafi von der heilsékonomischen
Sicht der Stinde her sich jeweils eine gewisse Affinitit zum Ehe- und Ordensstand
ergeben wird. Bei den Witwen hat dies die Lehre des heiligen Paulus eindeutig zum
Ausdruck gebracht, und die Kirche hat daran festgehalten, insofern sie vor beiden
Moglichkeiten nicht zuriickschreckt: eine Witwe in einer besonderen Weihehandlung
auch in eine Gemeinschaft gottgeweihter Jungfrauen aufzunehmen oder ihr aber
auch in Ehren eine zweite Verehelichung zu gestatten. Bei den anderen ,alleinstehen-
den Menschen® ist wohl auf das allgemeine Priestertum hinzuweisen, das zweifellos
picht nur in einer Teilnahme am Opferpriestertum besteht, die meist hervorgehoben
wird. Die ,deputatio ad cultum®, die jedem Christen in seiner Taufe und Firmung
zuteil wird, ist nicht die einzige Auswirkung des allgemeinen Priestertums der
Gliubigen. Auch die Aufgaben der Eltern und Pidagogen, ja die Aufgaben des
, Weltchristen® in der Offentlichkeit diirfen unseres Erachtens ebenso wie vom all-
gemeinen Priestertum her-auch von einer Teilnahme am allgemeinen Konigs- und
Prophetenamte her gesehen und entfaltet werden.

Die grofiten und leidvollsten Schwierigkeiten liegen aber fiir den Menschen wohl

37 Der Anregung, die Jungfrauen als ,Gipfelstand” an die hdchste Stelle aller Stéinde in
der Sicht der Heilsokonomie zu stellen, folgten wir deshalb nicht, weil der Amtsanftrag der
objektiven Heilsvermittlung in der dispensatio mysteriorum Dei fiir den Priester héher zu
werten ist als die subjektive Heilsvermittlong im dargelegten Sinne. Auch beim Herrn — so
darf man vielleicht in aller Vorsicht sagen — liegt das Sein als Erstlingsgabe und deren
Darbringung vor dem Priestertum. Deshalb sagt Paulus: Darum hat Gott ihn erhoht. Vgl.
oben.



418 Emmanuel von Severus

darin, wenn er einen Weg, zu dem er sich berufen glaubt, sei es zur Ehe, sei es zum
Priester- oder Ordensstand, nicht einschlagen kann. Sei es, daf sich ihm uniiberwind-
liche Schwierigkeiten der verschiedensten Art in den Weg stellen, sei es, dafl die
kirchliche Autoritit durch allgemeine Rechtsnormen oder im Einzelfalle anders ent-
scheidet. Daraus entstehen grofie Lasten und Opfer fiir den einzelnen, aber auch fiir
die kirchlichen Stinde und die kirchliche Gemeinschaft. Hier hilft nur das Bewuft-
sein, dafl auch die Kirche unter den Folgen der Erbschuld lebt, ihr Leben in ge-
schopflicher Unvollkommenheit und wenn auch im Glauben, so doch im Spiegel und
Gleichnis, in Geheimnissen und Rétseln sich vollzieht. Darin liegt der fiir den einzel-
nen Menschen manchmal so schwere Ratschlufl Gottes, der subjektiv oft gréfiere
Opfer fordert als ein Sichverzehren im Ordensleben oder im priesterlichen Dienst, als
Opfer und Verzichte im ehelichen Leben. Je mehr die , Verweltlichung“ auch in die
geheiligten Bereiche der Kirche eindringt und-auch ihre Ordnungen bedroht, desto
gefahrvoller werden hier die Situationen, desto hiufiger ist auch der einzelne von
Katastrophen bedroht. Es hat seinen tiefen Sinn, wenn P. Congar am Ende seiner
groflen Theologie des Laienstandes zum Kreuze aufblickt. Nur im Aufblick zum
Kreuze wird der Mensch fahig, die uniibersehbare Vielfaltigkeit der gottlichen Liebe
zu erkennen und auch ihren persdnlichen Ruf zu héren, seine personliche Entschei-
dung zu fallen. Sie fithrt ihn oft in jene Paradoxa, die Paulus etwa 2 Kor 6, 4—10
beschreibt und die unsere Existenz zwischen der ersten und zweiten Ankunft Christi
charakterisieren. Weil sie in der Unbegreiflichkeit gottlicher Ratschliisse und in der
Abgrundtiefe géttlicher Liebe ihre Ursache haben, mochten wir weniger gern mit
R. Gutzwiller sagen, dafl sie das Leben der Christen zu einem zwiespiltigen Dasein
machten®, als den paulinischen Gedanken der Schicksalsgemeinschaft mit Christus
betonen, die sich vor allem in Haltung und Tugend bewihren muf}, die dem Welt-
und Ordensstand gemeinsam sind: in der Geduld, in dem gliubigen Ausharren unter
der Hand Gottes, deren Fiigungen man als Fiigungen der géttlichen Liebe erkennt,
auch wenn sie menschlich gesehen zu keinem Ziele fithren, wie heute bei so vielen
alleinstehenden und unverheirateten Frauen, — in der ungeheuchelten Bruderliebe,
die es doch jedem Christen moglich macht, an der Fruchtbarkeit der gottlichen
Liebe und ihren Sendungen teilzunehmen, die oft Sendungen gegen unseren Willen,
aber stets Sendungen des gottlichen Willens sind.

38 Vgl. Orientierung 18 (1954) 29.






