
Die christlichen Stände in der Ordnung der Heilsökonomie 

Von P. Emmanuel v. Severus OSB, Maria Laadi 

Die nachfolgenden Gedanken wurden auf dem 76. Deutschen Katholikentag in Fulda 
in einem Arbeitskreis vorgetragen, der •das christliche Zeugnis in Welt- und Ordensstand" 
zum Thema hatte1. Damit sind bestimmte Akzentsetzungen bedingt, die wir auch an diesem 
Orte bestehen lassen wollen. Desgleichen ergeben sich daraus zwei Vorbemerkungen: einmal 
über das christliche Zeugnis, sodann über das gegenwärtige Gespräch um Wesen und wechsel- 
seitige Zuordnung der christlichen Stände. 

1. 

Die Eigenart christlichen Zeugnisses 

Der Ruf des Herrn an seine Jünger •Ihr sollt mir Zeugen sein!" war nicht allein 
Gebot und Aufforderung, sondern vor allem auch Antwort. Die Jünger hatten den 
Herrn in den Tagen nach seiner Auferstehung gefragt: •Herr, stellst du in dieser 
Zeit das Reich Israel wieder her?" Er hatte ihnen zur Antwort gegeben: •Es steht 
euch nicht zu, Zeit oder Stunde zu wissen, die der Vater in seiner Macht festgesetzt 
hat. Aber ihr werdet die Kraft des Heiligen Geistes empfangen, der über euch kom- 
men wird, und ihr sollt mir Zeugen sein in Jerusalem und in ganz Judäa und 
Samaria und bis an die Grenzen der Erde" (Apg 1,6-8). Das Zeugnis für Christus 
ist also an die Gabe des Geistes geknüpft, eine Wahrheit, die Christus seinen 
Jüngern schon vor seinem Leiden verkündet hatte (vor allem Joh 14,26; 15, 26 f; 
16,14 f). Der Geist gibt Zeugnis über alles, was der Herr uns gelehrt hat und erst 
aus der Kraft dieser Geistesgabe, die der erhöhte Herr seiner Kirche schenkte, ist 
es den Jüngern möglich, seinem Worte zu folgen: •Ihr sollt mir Zeugen sein!" So 
muß jede Rede über das christliche Zeugnis sich unter das Kreuz des Herrn begeben 
und sich der Geistesgabe bewußt werden. Nur so darf sie hoffen, selbst Zeugnis zu 
sein und nicht Rede über das Zeugnis zu bleiben. 

2. 

Das Gesprädi über die Stände heute 

In einer Arbeit über •die biblischen Grundlagen des Mönchtums" in dieser Zeit- 
schrift2 versuchten wir zu zeigen, in welcher Intensität die Gegenwart das Gespräch 
über die christlichen Stände führt. Von der dort aufgezeigten Aktualität und Pro- 
blematik her mag es befremden, in einer ganz allgemeinen Weise von •Welt- und 
Ordensstand", zu sprechen. Doch glauben wir dies mit gutem Grund tun zu dürfen. 
Mehr als ein Theologe der Gegenwart hat ja der Erfahrung Ausdruck gegeben, daß 
alle Wortprägungen, die sich auf die Standeswirklichkeiten in der Kirche beziehen, 
insbesondere alle, die sich um den Ordensstand mühen, immer wieder Gefahr lau- 
fen, die Sache, um die es geht, einzuengen. Ob wir vom Ordensstand, vom Stand der 
Räte, vom Stand der Vollkommenheit, vom Leben der Vollkommenheit oder Leben 
der Gelübde sprechen • immer geht es um mehr als mit diesen Worten ausgesagt 

1 Vgl. Heft 5 (1954) dieser Ztschr. S. 379 ff. 
2 26 (1953) 113 ff. 



Die christlichen Stände in der Ordnung der Heilsökonomie 407 

werden kann3. So sehr es notwendig ist, sich um klare Begriffsbestimmungen zu be- 
mühen, so sehr •entgleitet" doch die •Nachfolge Christi" letztlich unseren Definitio- 
nen, da sie zwar auch der Wirklichkeit unserer sichtbaren Welt, aber ebenso der 
Wirklichkeit der Erlösung und der Gnade angehört. So allgemein der Ausdruck 
•Welt- und Ordensstand" sein mag, so kehrt er doch in den alltäglichen Unterschei- 
dungen der Gläubigen stets wieder, ist dort noch lebendig und er darf auch guten 
Gewissens als •traditionell" bezeichnet werden, wobei wir uns ausdrücklich dagegen 
verwahren möchten, diesem Eigenschaftswort einen abwertenden Klang zu geben. 
Das gilt auch dann noch, wenn man, wie dies gleichfalls in der Gegenwart häufig 
mit einem gewissen Recht geschieht, nicht mehr vom •Weltpriester", sondern vom 
•Diözesanpriester" sprechen will4. In solchen Erwägungen zeigt sich freilich auch, 
daß die Stände der Kirche zu jenen Themen gehören, die im Laufe der Geschichte 
stets neu erörtert werden und die vor allem deshalb •heikel" sind, weil sie eine 
Frage des Gleichgewichts darstellen unter jenen Berufungen, die in der Heilsord- 
nung selbst gegeben sind: der Ehe, dem priesterlichen Amt und der Jungfräulich- 
keit. Wird von diesen Berufungen eine unterschlagen oder geleugnet oder auch nur 
in der kirchlichen Verkündigung falsch betont, so lassen sich auch die anderen nicht 
mehr in Einklang bringen. Es entstehen jene Tendenzen einseitiger Klerikalisie- 
rung oder Spiritualisierung, aber auch Säkularisierung und eines irrigen Laizismus, 
die sich in der Geschichte der Kirche schon oft bemerkbar machten5. Wir stehen nun 
gegenwärtig in einer Epoche, in der die Spannungen dieser Fragestellung eher zu- 
als abnehmen. Dafür lassen sich eine Reihe von Tatsachen anführen: 

Ebenso wie in der schönen Literatur unserer Tage die Zahl der Priesterromane 
ein ungewöhnliches Maß angenommen hat, kann man auch von einer Entdeckung 
des Mönches in der zeitgenössischen schönen Literatur sprechen6. Es wäre jedoch im 
einen wie im anderen Falle unrichtig, diese literarische Mode im Sinne einer Krise 
des Standes zu deuten. Es ist darin vielmehr ein Symptom für eine in den Menschen 
unserer Tage lebendige Sehnsucht zu sehen, einer •nostalgie de saintete"7, die zwar 
krisenhafte und manchmal sogar auch krankhafte Züge an sich tragen kann, die aber 
im ganzen eher als ein Anzeichen des auch in unserer Zeit vorhandenen großen 
Reichtums der Möglichkeiten zum Guten wie zum Schlechten zu werten ist. So ernst 
wir solche Erscheinungen zu nehmen haben, so liegen sie für uns doch nicht in der 
Mitte des Spannungsfeldes. Erleben wir doch neben dieser •Entdeckung" des Mön- 
ches eine nicht schwer genug zu wägende Entfremdung: die Tatsache, daß es Glie- 
der am Leibe Christi gibt, die •einander nichts mehr angehen wollen", wo man der 
Gefahr unterliegt, Parolen eines unbrüderlichen Tones zu prägen oder sich gegen- 
seitig zu verketzern8. Nichts wäre törichter, gerade auf Seiten des Ordensstandes, als 

3 Vgl. H. U. v. Balthasar, Wandlungen im Ordensgedanken (Schweizer Rundschau 52 
[1953] 697) und N. Würmseer OSB in der Bened. Monatschrift 30 (1954) 209 ff., der von 
einer •crux theologorum" spricht. 

4 Vgl. dazu die Übersicht in •Orientierung" 16 (1952) 135•138 und •Geist und Leben" 27 
(1954) 358•368. • 

5 Vgl. dazu •Geist und Leben" 26 (1953) 113•115. 
6 Siehe Th. Bogler, •Der Mönch in der zeitgenössischen Literatur" in •Liturgie undMönch- 

tum" 11 (1952) 73•90. 
7 Siehe dazu P. Blanchard, Saintete aujourd'hui (Paris-Bruges 1954), der sein erstes Ka- 

pitel •La nostalgie de la saintete dans le monde contemporain" nennt. 
8 Vgl. •Michael" Nr. 38 vom 20. 9. 1953 und folgende Nummern. 



408 Emmanuel von Severus 

derartige Probleme mit einer Handbewegung beiseite zu schieben, erst recht sich der 
Klage zu verschließen, daß der Laie in der Kirche von heute ein •Stiefkind" sei9 und 
sich immer nur mit jenen kümmerlichen Brosamen zufrieden geben müsse, die ihm 
von einem mit geistlichen Delikatessen reich besetzten Tische gereicht würden10. Hier 
liegen die Gewissensfragen und die Fragen des Ärgernisses gerade da, wo die Or- 
den um jeden Preis modern sein wollen, ihren Lebensstandard amerikanisieren11 

und ein Verhalten zeigen, das dem •Nachholbedarf" der Nachkriegsgeneration be- 
denklich gleichkommt12. Diese Fragen rühren an die an uns alle ergangene Auffor- 
derung des Heiligen Vaters im Heiligen Jahre nach einer Erneuerung der Orden und 
ihrer Anpassung an die Notwendigkeiten der Zeit. Aber besteht nicht die Gefahr, 
diese Anpassung allzu sehr in sekundären Bereichen zu suchen, die zwar nicht unter- 
schätzt werden dürfen, die aber gemessen an der ebenfalls vom Heiligen Vater aus- 
gesprochenen Mahnung, sich auf den Geist der Stifter und das Wesen der Stiftung 
zu besinnen, sowie gegenüber der Aufgabe einer stärkeren inneren Profilierung nach- 
geordnet sind? 

Eine andere Warnung möchte man wohl gegenwärtig für Welt- und Ordensleute 
gemeinsam aussprechen: die Bedeutung gewisser Hilfsmittel, vor allem aus dem 
Bereich der Organisation, nicht zu überschätzen. Ihr Einsatz ist richtig und von Be- 
deutung, aber er hat seine Grenzen überall da, wo es um die Vertiefung und För- 
derung des religiösen Lebens und der Innerlichkeit geht, soll das echte und wahre 
Leben nicht ersticken wie lebendige Kunst unter zu weit getriebener Stilisierung. Wer 
sich gegenwärtig an einem Gespräch über die Stände der Kirche beteiligen will, darf 
nicht darauf verzichten, auch solche Gedanken offen auszusprechen, da der Wille dem 
Ganzen im Leibe Christi zu dienen, auch die Ehrlichkeit und Offenheit in sich schlie- 
ßen muß, auf andere zu hören und vielleicht auch den Mut zu finden, auf liebgewor- 
dene Übungen und Gewohnheiten zu verzichten, anderseits auch neue Aufgaben zu 
übernehmen. 

Damit sind aber noch nicht alle Themen aus dem Gespräch über den Welt- und 
Ordensstand genannt. Wir haben an anderer Stelle darauf hingewiesen, daß unser 
Thema auch fast alle Fragen berührt, die. heute um die Stellung des Laien in der 
Kirche erörtert werden13. Die Gedanken des Schweizer Theologen H. U. v. Baltha- 
sar kreisen in fast allen seinen Werken, auch wenn sie nicht ex professo davon han- 
deln, um die kirchliche Ständelehre14. In der neuen Sicht, die der Wiener Histori- 
ker F. Heer von den geistigen Bewegungen des Mittelalters und dem Werden Euro- 

9 Vgl. dazu F. X. Arnold, Bleibt der Laie ein Stiefkind der Kirche? in •Hochland" 46 
(1954) 401•412; 524•533. 

10 Vgl. zu diesem Problem R. Aubert, La Theologie catholique au milieu du XXe siecle 
(Paris 1954) 45 ff. 

11 Vgl. Abt Emmanuel Heufelder, Die Evangelischen Räte. Die biblisch-theologische 
Grundlage des Ordenslebens im Blick auf seine Erneuerung in unserer Zeit (Wien 1953) 
46 f., 71 f. 

12 Vgl. dazu den nicht namentlidi gezeichneten Beitrag •Der Welt nicht gleichförmig" in 
•Wort und Wahrheit" 8 (1953) 885•897. 

13 Vgl. •Das kontemplative Mönchtum und unsere Gegenwart" in •Liturgie und Mönch- 
tum" 11 (1952) 11•20 und unsere obengenannte Arbeit •Zu den biblischen Grundlagen des 
Mönchtums" in •Geist und Leben" 26 (1953) 113 ff. 

14 Vgl. die in unseren beiden genannten Arbeiten aufgezählten Werke v. Balthasars, ferner 
oben Anm. 3 und jetzt Band 23 der Deutschen Thomasausgabe •Besondere Gnadengaben 
und die zwei Wegemensdüidien Lebens" (Heidelberg 1954). 



Die christlichen Stände in der Ordnung der Heilsökonomie 409 

pas entwarf15, taucht unsere Frage stets auf. Auch in den Gesichtspunkten zu einer 
Theologie des Laienstandes, wie sie P. Y. Congar aufgezeigt hat16, mußte davon 
gesprochen werden. Schließlich kann dies in einer Theologie, die sich in einer •Ouver- 
türe au monde moderne" befindet17, gar nicht anders sein, die sich gegenüber einem 
heidnischen Existenzialismus, der Welt eines technischen Perfektionismus, aber auch 
einer im Weltkirchenrat vereinigten Ökumene sieht18. 

Hier sind deshalb auch zwei Stimmen zum Mönchtum zu verzeichnen, die für die 
gegenwärtige Stunde charakteristisch sind. Wenn zwar der Historiker nicht allen 
Voraussetzungen Walter Dirks beistimmen wird19, wenn auch von der Philosophie- 
geschichte und von der Geschichtstheologie Bedenken angemeldet werden können, 
so müssen wir W. Dirks doch danken, daß er vom Weltstand aus dieses Thema auf- 
gegriffen hat, und bereit sein zu hören, was er uns zu sagen hat, und zu verstehen, 
was er zu sehen vermeint. Auch hier spricht eine •nostalgie", die nicht enttäuscht 
werden darf. Das gilt noch in anderer Weise von W. Nigg29, dessen Buch •Vom Ge- 
heimnis der Mönche", wenn auch mit einigen dogmatischen und dogmengeschicht- 
lichen Vorbehalten, als ein echt religiöses Werk eingeschätzt werden muß. Nichts 
müßte uns Katholiken, die wir in unseren Tagen über die wachsende Entfremdung 
von Welt- und Ordensstand klagen, die im Schwinden des Nachwuchses unserer 
Orden und Genossenschaften vor eine drückende Sorge gestellt sind, zugleich mit 
dem Neuerwachen des Bruderschaftsgedankens in der Evangelischen Kirche mehr 
aufrütteln als diese Stimme. Möchten beide Bücher ein Zeugnis dafür sein, daß das 
Wort des evangelischen Historikers F. Overbeck keinerlei Gültigkeit mehr besitzt, 
das Mönchtum sei eine Erscheinung, •zu dessen Würdigung die katholische Theo- 
logie die Reinheit des Verständnisses längst verloren, die protestantische nie be- 
sessen hat"21. Diese • sicher lückenhaften • Hinweise auf das Gespräch über die 
Stände dürften genügen, die Vielzahl der bestehenden Fragen anzudeuten und ihre 
Eigenart zu kennzeichnen. 

3. 

Die heilsökonomische Ordnung 

Die Hinwendung zur heilsökonomischen Betrachtungsweise stellt innerhalb der 
kirchlichen Ständelehre zunächst einen Versuch dar. Wir bekennen uns ausdrücklich 
zu diesem vorläufigen Charakter unseres Entwurfs, da hier nicht der Ort ist, die Ent- 

15 Vgl. •Der 'tumbe laie" in •Wort und Wahrheit" 8 (1953) 578•586 und neben den 
großen Werken •Aufgang Europas" (Wien 1949) und •Die Tragödie des Heiligen Reiches" 
(Stuttgart 1952) die kleine Schrift •Das Experiment Europa" (Einsiedeln 1952). Diese 
Schriften nennen, heißt nicht, ihre Thesen ausnahmslos bejahen. 

16 falons pour une theologie du Laicat (Paris 1953). Es ist allerdings zu bedauern, daß 
der Referent der Herderkorrespondenz für die beiden von Congar verwendeten Ausdrücke 
•etat" und •condition" (bes. S. 23) einen so belasteten Ausdruck wie •Klasse" vorgeschlagen 
hat • ein Wort, das heute mehr schaden als helfen kann. Auch trifft dieser Ausdruck nicht, 
was der hl. Hieronymus, auf den er sich beruft, mit •duo genera" meint. Vgl. Herderkor- 
respondenz VIII (1954) 332. 

17 Eine Teilüberschrift bei Aubert a. a. O. vgl. Anm. 10. 
18 Auch dazu vgl. Aubert a. a. 0. 
19 Die Antwort der Mönche (Frankfurt 1952); vgl. die Besprechung in •Geist und Leben" 

27 (1954) 237 ff. 
20 Vom Geheimnis der Mönche (Stuttgart-Zürich 1953). 
21 Bei Nigg a. a. O. 12. 



410 Emmanuel von Severus 

faltung der kirchlichen Ständelehre auf einem ausführlich abgegrenzten Hintergrund 
einer bibeltheologisch begründeten und dargestellten Erlösungslehre aufzuweisen. 
Daß es sich um einen Versuch handeln kann, ist zum Teil in der Terminologie des 
Neuen Testamentes begründet, die ja in erster Linie den Ausgangspunkt unserer Be- 
trachtung bilden muß und die das Wort Stand im heutigen Sinnverstand nicht kennt. 
Wohl kommt einmal (Hebr 9,8) das Wort •araaic;" (lat. •status") vor, aber dort be- 
zeichnet es den Zustand des alttestamentlichen Bundeszeltes. Sonst spricht das Neue 
Testament an jenen Stellen, an denen die deutschen Übersetzungen bisweilen, aber 
fälschlich von •Stand" sprechen, von •vdfjaig" (1 Kor 7, 20) • Berufung oder von 
•T&^IC;" (Hebr 5, 6 u. ö.) • Weise, Ordnung. Diese Ausdrücke verdeutlichen unseres 
Erachtens den Gnadencharakter und die Bezogenheit auf das Ganze des Corpus 
Christi Mysticum besser als das lateinische •status" und das deutsche •Stand". Gilt 
es ja überhaupt, die Rückbesinnung auf die Sprache der Bibel nicht nur philologisch 
und historisch zu sehen, sondern als stets neu notwendigen Versuch, der lebendigen 
Inhaltsfülle des Gotteswortes nahe zu kommen, als Sehnsucht, sich von ihm erfas- 
sen zu lassen. Auch die Liturgie spricht nicht von •status", sondern von •ordines" 
und •gradus", von Ordnungen und Ämtern, die in Stufenfolgen, je nach Alter, Le- 
benserfahrung und Leistung, gegliedert sind22. Nur in der Rückbesinnung auf die 
biblische Sprache scheint es uns auch möglich, die Notwendigkeit zu vermeiden, die 
Bedeutung von •Stand" jeweils durch besondere Zusätze deutlich zu machen23. 

Die Ordnung und Gliederung des Corpus Christi Mysticum aus der Heilsökono- 
mie aufzuweisen, bietet wohl auch die Möglichkeit, allen Mißverständnissen zu ent- 
rinnen, die mit kirchen- oder profangeschichtlichen Leitbildern verknüpft sind oder 
aus soziologischen Strukturveränderungen sich ergeben können. Die Sicht der Heils- 
ökonomie führt uns schließlich in die ewige, unveränderliche Ordnung Gottes, die 
über aller menschlichen Zufälligkeit und über allen geschichtlichen Wandlungen 
steht. Diese Betrachtungsweise ist immer •trinitarisch" und führt zu der dem Men- 
schen auch im Hier und Heute zugewandten Barmherzigkeit Gottes, dem Walten 
seiner Liebe, zum Heilswerk, wie es nicht nur in den geschichtlichen Heilstaten, son- 
dern zu allen Zeiten von Gott gewirkt wird. Nur in dieser Betrachtungsweise wer- 
den wir auch dem Anliegen dienen können, den großen christlichen Lebenszusam- 
menhang wiederherzustellen, der eine Erneuerung in jenem neutestamentlichen 
Sinne ist, daß alles unter Christus dem Haupte wohlgeordnet vereinigt ist. Schließ- 
lich geht es ja nicht nur •um etwas mehr oder weniger guten Willen, um Abtragung 
veralteter Ressentiments und Affekte, um Positionsstärkungen auf der einen oder 
anderen Seite", sondern wie F. Heer sich ausdrückt, •um neue Präsenz des Uberna- 

22 Vgl. die Oratio Nr. 3 der Orationes diversae des Missale Romanum •pro omni gradu 
ecclesiae", die auch am Karfreitag unter den großen Fürbitten steht und die aus dem Sacra- 
mentarium Gelasianum stammt. 

23 Weisen doch die Herausgeber der thomistischen Ständelehre darauf hin, daß es beim 
hl. Thomas allein fünf Sinngruppen dieses stets analog aufzufassenden Ausdrucks gebe, in 
denen sich die Bedeutung des lateinischen •status" verwirklicht finde, • Sinngruppen, inner- 
halb derer wieder eine Vielzahl von Varianten bis zu 22, ja bis zu 46 möglich ist. • Wir 
sprechen heute von Naturständen, Berufs-, Geburts-, Personen- und Wirtschaftsständen, 
vom Heils- und Gnadenstand und bezeichnen schließlich auch die Stufen der Mystik mit dem 
Ausdruck Stand oder sogar erdachte Gegebenheiten, wie den •Stand der reinen Natur" 
(Deutsche Thomasausgabe Bd. 24, Stände und Standespflichten [Heidelberg 1952] 347 ff.). 



Die christlichen Stände in der Ordnung der Heilsökonomie 411 

türlichen"24. In einem Versuch, die Berufungen im Leibe Christi von der Heilsöko- 
nomie her zu sehen, muß Christus, der Gottmensch, der Knecht und Sohn Gottes • 
diese biblische Redeweise dürfen wir hier aufgreifen • in der Mitte aller Betrach- 
tungen stehen. Bei ihm müssen wir beginnen, von ihm auf die im Alten Bunde vor- 
gebildete heilsökonomische Ordnung schauen, von ihm aus eine Darstellung der 
•Nachfolge" zu geben versuchen, zu der wir in seiner Kirche aufgerufen sind. 

4. 

Christus, das Urbild 

Jede Rede von Christus wird mit dem Aufblick der Anbetung zu dem beginnen 
müssen, der •für uns Menschen und um unseres Heiles willen vom Himmel herab- 
stieg, Fleisch annahm aus Maria, der Jungfrau, durch den Heiligen Geist und Mensch 
ward". In diesen schlichten Worten des Glaubensbekenntnisses, die wir in der Litur- 
gie immer wieder beten, ist das gleiche ausgesprochen, was Johannes uns im Prolog 
zu seinem Evangelium in tiefer, gottgeoffenbarter Schau lehrt: das Wort, das im 
Anfang war und das bei Gott war, ist Fleisch geworden, und was Paulus im christo- 
logischen Hymnus des Philipperbriefes (2, 6•11) als •xevcooig", als •exinanitio", als 
Entäußerung aller göttlichen Herrlichkeit bis zum Abstieg in die menschliche Nie- 
drigkeit und bis zum Tode am Kreuze preist, um dann so machtvoll die Wende zu 
kennzeichnen: Darum hat Gott ihn erhöht. In diesem seinem Werke ist Christus dem 
Menschen gleich geworden, dem verlorenen, gefallenen und von Gott entfernten, 
aber weil es Heilswerk war, ist eben dieser Mensch auch mit Christus und in Chri- 
stus mit der Gotteskindschaft beschenkt worden. In Jesus von Nazareth, der Gottes 
und der Menschen Sohn ist, erhält der Mensch wieder •die Macht, Kind Gottes zu 
werden" (vgl. Joh 1,12), erhält er aber auch die Fähigkeit zu wirken und zu voll- 
ziehen, was Christus vollzieht: sich dem Vater als Ganzopfer darzubringen, so wie 
Christus sich als •Erstlingsgabe" dem Vater darbrachte. Aus dieser gedrängten heils- 
ökonomischen Schau erhellt auch das dreifache Amt, das Christus als Sendung vom 
Vater übertragen wird. Für das Volk bestellt, bewirkt er als Prophet, Priester und 
König die Erlösung und das Heil der Menschen. Und nach der kurzen Spanne des 
Abstiegs zur Unterwelt, in der Auferweckung und Himmelfahrt, wird er, der Mitt- 
ler zwischen Gott und den Menschen, als •Erstling der Entschlafenen" in der Herr- 
lichkeit des Vaters erhöht und vollendet. Alles Christsein nun ist Anteilnahme an 
Christi Heilswerk, näherhin an seinem Abstieg und Aufstieg und darin an seinem 
dreifachen Amt, • in verschiedener Weise und in verschiedenen Graden. Dieses 
heilsökonomische Gesetz erweist sich bei genauerem Zusehen für die Herausarbei- 
tung einer christlichen Ständelehre von nicht geringer Bedeutung. 

5. 

Die alttestamentliche Vorbereitung 

Schon im Alten Testament finden wir das Werk des Gottessohnes und Mittlers 
vorbereitet. Gott hatte mit seinem Volk einen Bund geschlossen, dessen Kern die 
Verheißung des Heilands und Messias war. Das Überraschende und für unsere Frage 
Bedeutsame ist nun, daß wir in der Berufung und Verheißung des Gottesvolkes ge- 

24 •Wort und Wahrheit" 8 (1953) 586. 



412 Emmanuel von Severus 

rade jene Ordnung vorgebildet finden, die wir schon in der Sendung Christi erken- 
nen konnten: Aus der Masse einer verlorenen Menschheit wurde allein Israel zum 
Bunde mit Gott auserwählt und in einer besonderen Heilsführung vor allen ande- 
ren Völkern für seine Aufgabe bewahrt und ausgezeichnet. Die Ämter, die wir in 
Christus vereinigt finden: Propheten-, König- und Priestertum, sind in diesem 
Volke je für sich, in verschiedenen Graden und in verschiedenen Trägern, ausge- 
bildet und in den Dienst des kommenden Christus gestellt, wobei sich auch hier wie- 
der eine besondere Stufenfolge ergibt in dem Sinne, daß aus dem ganzen Volke der 
Stamm Levi, aus diesem aber das Geschlecht Aarons ausgewählt wird, der Kreis also 
von der weiten Erwählung stets enger und enger gezogen wird, ein Vorgang, der 
seine Parallele in der Erwählung des Stammes Juda und der Familie Davids findet. 
Ferner wurden im Alten Bunde ein Kult und eine Sittenlehre ausgebildet, die bei 
aller Gesetzhaftigkeit und Unfreiheit (infolge der Erbsünde) Zeichen für die kom- 
mende Erlösung sind. Der Kult verkündet in seinen allgemeinen und besonderen 
Ämtern das Gericht und die Erlösung. Die Pilgerschaft des Messias auf dieser Erde 
ist in den Pilgerschaften dieses Volkes vorgebildet, das trotz der Entwicklung des 
Königtums und der Ausbildung des Tempelkults keine bleibende Stätte hat und das 
in seiner Passahliturgie den Gedanken der Pilgerschaft für alle Zeiten seines Be- 
standes festhält. So ist denn dieses Volk, wie der verheißene Messias selbst, Anteil, 
Sohn und Erbe Jahwes, dessen Schicksal: Tod und Auferstehung, Erniedrigung und 
Verherrlichung im Bilde schon vorwegnehmend. Darum gibt es auch für die Gerech- 
ten dieses Bundes einen Abstieg in die Unterwelt, wo sie des Siegers über die Hölle 
und den Tod harren, bis ihnen mit diesem Sieger, dem Messias Jesus, die Vollen- 
dung im Reiche des Vaters geschenkt wird und eine Ordnung der Liebe alle ande- 
ren Ordnungen und Stufenfolgen überwindet. 

6. 

Die Christusnachfolge im Neuen Bunde 

Wenn sich in der Offenbarung beider Testamente Christus als derjenige erweist, 
auf den hin alles geschaffen ist, so ist diese Schöpfung nur durch ihn und mit ihm 
aus ihrer Verlorenheit zu retten.Was der Vater fügte und wirkte, indem er das Volk 
Israel aus allen Völkern auserwählte und schließlich seinen Sohn in die verlorene 
Welt des Fleisches sandte, das wird nun jedem Menschen zuteil, der als Christ den 
Namen des Gottessohnes trägt, wobei hervorzuheben ist, daß gerade dieser Name, 
Christ, das dreifache Amt des Gottessohnes bezeichnet. Die Erlösung des Menschen 
vollzieht sich als Angleichung an Christus und in der Nachfolge Christi. Jeder 
Mensch wird seit der •Fülle der Zeiten" aus der Masse der Verlorenen gerufen und 
bildet mit allen anderen Gerufenen Gottes Heiliges Volk, die Glieder Christi, die 
Kirche, den allgemeinen Christenstand, den Grundstand. Er wird •Laie" in dem 
Sinne, daß er mit allen anderen Gerufenen den Aciog, das Gottesvolk des Neuen Bun- 
des bildet, also zunächst nidit im Sinne der Unterscheidung von Klerikern und Or- 
densleuten, erst recht nicht im Sinne des Nichtfachmanns im Unterschied zum Theo- 
logen, sondern einzig und allein in dem Sinne, in dem auch der Priester und Ordens- 
mann, der Gottesgelehrte und Lehrer, Angehörige des Gottes Volkes sind und blei- 
ben. Es ist dabei von großer Bedeutung, auch hier die Wechselbeziehung zu erken- 



Die christlichen Stände in der Ordnung der Heilsökonomie 413 

nen: der Anteil an jenen drei Ämtern, die wir in Christus vereinigt sehen, ist auch 
dem Laien in einer allgemeinen Form und Teilhabe gegeben. Jeder Christ ist Trä- 
ger des allgemeinen Priestertums, die Glaubenserkenntnis und die gnadenhafte 
Lebensgemeinschaft mit Christus begründet ein allgemeines Prophetenamt25 und 
gegenüber der Schöpfung besitzt der Mensch einen Königsauftrag, der durch die 
Taufe in einen Erlösungsauftrag gewandelt wird, insofern die Schöpfung durch den 
Getauften für Gottes Reich und seine Ankunft bereitet und gestaltet wird26. Ebenso 
ist es von größter Bedeutung, daß die Eingliederung in das Gottesvolk des Neuen 
Bundes durch eine •Einpflanzung" in das Sterben und Auferstehen des Herrn ge- 
schieht, die Christusnachfolge also nach Sein und Leben an das Kreuzesopfer des 
Herrn gebunden ist27. Daraus allein kann die Einheit des christlichen Lebens erste- 
hen, die alle besonderen Aufträge des Amtspriestertums, aber auch der Nachfolge 
Christi im Welt- und Ordensstand in sich birgt und aus sich entläßt. Darum ist auch 
das Zeugnis für Christus vom Kreuze Christi geprägt und muß sich vor und unter 
dem Kreuze bewähren. 

In diesen Grundgegebenheiten glauben wir schließlich auch die notwendige Vor- 
aussetzung zu erkennen für die Unterschiede der Weltabsage, wie sie für den Chri- 
sten im allgemeinen durch die Taufe und für den Ordensmann durch seine Profeß 
gefordert ist. Die notwendige Voraussetzung schließlich auch für die heikle und oft 
durch mangelnde Diskretion verdunkelte Frage nach der •Weltflucht" und •Welt- 
offenheit" bzw. •Weltzugewandtheit", die dem Welt- und Ordensstand in gleicher 
Weise aufgetragen ist, • und nicht zuletzt auch für die Unterscheidung zwischen 
diesen beiden Ständen innerhalb des einen allgemeinen Christenstandes überhaupt. 

Dieses Gottesvolk ist der Ort, an dem die verschiedenen Berufungen ergehen, von 
denen die Heilige Schrift spricht, die je verschiedene Lebensformen begründen, ein- 
richten und heiligen und die wir heute meist als Stände bezeichnen28. Die eine ist die 
Berufung zur Ehe. Zum Sakrament erhoben und durch das Sakrament geheiligt, von 
Christus durch die Bildwirklichkeit in Bezug auf seinen eigenen Liebesbund mit der 
Kirche zu erhabener Würde gelangt, ist sie derjenige Stand, für den Begründung 
und Verbleiben innerhalb der Familie in weiterem Sinne und damit eine besondere 
Art des Verstehens dessen, was •Welt" bedeutet, kennzeichnend ist. Die andere Be- 
rufung ergeht • wie schon bei Abraham im Alten Bunde • aus der Familie heraus; 
das ist der Ordensstand. In ihm findet der Mensch seine Heimat außerhalb der na- 
türlichen bürgerlichen und gesellschaftlichen Bindungen allein in Gott. Die von der 
Liturgie immer wieder an den Festen der Apostel • das ist bezeichnend! •, der 
Mönche und Äbte als Evangelium verkündete Zwiesprache zwischen Petrus und sei- 
nem Meister redet hier deutlich: Heißt es doch bei Mt 19,29: •Jeder, der sein Haus 
oder Brüder und Schwestern oder Vater oder Mutter oder Weib oder Kinder oder 
Äcker um meines Namens willen verläßt, der wird Hundertfältiges dafür erhalten", 

25 Vgl. dazu Deutsche Thomasausgabe Bd. 23 (Heidelberg 1954) 284 ff, bes. 291. 
26 Vgl. dazu meine Arbeit •Der Christ vor den Aufgaben der Kultur «und Zivilisation" 

in •Seckauer Hefte" 8 (1939/40) 17•23. 
27 Nach Rom. 6. Auf die Interpretation dieses Kapitels einzugehen, ist hier nicht der Ort. 

Jedoch verweisen wir nachdrücklich auf eine der neueren, sehr beachtenswerten Arbeiten 
dazu: F. Mussner, •Zusammengewachsen durch die Ähnlichkeit mit seinem Tode" in •Trierer 
Theol. Zeitschrift" 63 (1954) 257•265. 

28 H. U. v. Balthasar, Therese von Lisieux (Köln.1950) 101. 



414 Emmanuel von Severus 

und Lk 14,25 verbindet diese Entsagung wiederum mit der Aufnahme des Kreu- 
zes. H. U. v. Balthasar hat in seinem Buche über Therese von Lisieux am Beispiel 
der Familie Martin in schönster Weise gezeigt, wie in der Kirche Welt- und Ordens- 
stand in diesem Sinne aufeinander zugeordnet sind • gewissermaßen die Einheit 
von Altem und Neuem Bunde versinnbildend •, und wie diese Standesstruktur der 
Kirche erst in neuer Zeit ihre Selbstverständlichkeit verloren hat und den Christen 
zum •Problem" geworden ist29. Tatsächlich ist es so, daß die Auflösungserscheinun- 
gen innerhalb der christlichen Ehe auch die Berufungen zum Ordensstande gefähr- 
den und vermindern, während die Bewahrung der hohen Würde des Ehesakraments 
die Lauterkeit der menschlichen Antwort auf den göttlichen Ruf zur umfassenden 
Christusnachfolge ermöglicht, erleichtert und vermehrt, und umgekehrt die Treue 
zur Berufung im Ordensstande auch die Reinerhaltung und Würde der Ehe sichert 
und ihr dient. 

Die Berufungen aus dem Gottesvolk zum Priestertum sowohl wie zum Ordens- 
stande ergehen durch eine Aussonderung von Seiten Gottes, die manches Gemein- 
same und manches Unterscheidende hat und die sich in zwei verschiedenen Begrif- 
fen ausprägt. Der eine ist allen Menschen heute völlig geläufig, weil voll und ganz 
in unsere Sprache eingegangen: das Wort •Klerus", das den Menschen ganz zum 
Anteil Gottes macht, ihn freilich auch ganz in den Dienst seines Amtes, der Kirche 
und der Seelen stellt. Der andere Weg der Aussonderung hat in unserer Sprache 
keinen so deutlichen Ausdruck gefunden, wenngleich sich in der Heiligen Schrift auch 
ein solcher findet, den wir schon oben genannt haben, wenn wir von Christus als dem 
•Erstling" oder der •Erstlingsgabe" sprachen. Tatsächlich tendiert die gesamte Op- 
fergesetzgebung des Alten Bundes mit ihren besonderen Bestimmungen über die 
Erstgeburt und die Erstlingsgaben auf jenes Ganzopfer, das Christus der Herr, der 
•Erstling unter den Entschlafenen und Auferstandenen" (vgl. 1 Kor 15,21 ff) dem 
Vater darbrachte und zu dessen Darbringung die Berufung im Ordensstand ergeht. 
Darin ist seine völlige, ihn ganz fordernde, keinen Raum für irdische Bindungen las- 
sende Angleichung an Christus beschlossen. Wir dürfen hier wiederholen, was wir 
früher schon dargelegt haben: Der Inhalt des Ganz-Gott-Gehörens, wie er in der 
Berufung des Erstlings, die eine Aussonderung aus dem Volke Gottes darstellt, ge- 
geben ist, hat positiv die universale Herrschaft Gottes über die Schöpfung zur Vor- 
aussetzung, negativ die Schuld des Sündenfalles, in dem das Geschöpf Gottes diese 
Herrschaft nicht anerkannte. Wird der Mensch im Zeichen der Erlösung berufen • 
und das geschieht, weil Christus der Erlöser zu seiner Nachfolge beruft •, dann ist 
sein Ganz-Gott-Gehören Zeichen für das Gericht und die Gnade30. Berufensein und 
Ausgesondertwerden entläßt ihn nicht von der Pflicht des Aufbrechens aus den Bin- 
dungen dieser Welt, die das Ganz-Gott-Gehören verhindern oder doch wenigstens 
erschweren31. Diese Berufung gleicht ihn an Christus an, allerdings in anderer Weise 
und Teilhabe, als es im Priestertum und im Ehestande gegeben ist. Gerade in diesem 
Anderssein ist es begründet, daß dieses Leben des Ganz-Gott-Gehörens eine Bedeu- 

29 Siehe ebd. 102. 
30 Vgl. unsere wiederholt genannte Arbeit •Zu den biblischen Grundlagen des Mönch- 

tums" in dieser Zeitschrift. 
31 Das hat schön ausgeführt D. Thalhammer S. J., Jenseitige Menschen. Eine Deutung des 

Ordensstandes (Freiburg2 1952). 



Die christlichen Stände in der Ordnung der Heilsökonomie 415 

tung letzter Zeichenhaftigkeit und Sinngebung auch für die anderen Berufungen hat. 
Es steht in gleicher Weise Männern und Frauen offen und hat sich in einer immer 
neuen Entfaltung großen Reichtums in den mannigfaltigsten geschichtlichen Bildun- 
gen entwickelt • von den Formen des Einsiedlertums über die verschiedenen Orden 
und Genossenschaften bis zu den Weltlichen Instituten der Neuzeit. Wir glauben, 
daß dieser Begriff des Ganz-Gott-Gehörens als ausgesonderter Erstling alle Erschei- 
nungen des Ordenslebens und seiner Praxis in einer Einheit zusammenfaßt, deren 
tiefste Grundlage die Einheit mit Christus ist. Er charakterisiert das •Pneumatische" 
dieses Standes besonders gut, weil der Geist Gottes gemäß Rom 8,28 die Erstlings- 
gabe Gottes an den Menschen ist32. Er umfaßt alles, was die Menschen Gott als Ge- 
lübde dargebracht haben und darbringen können. 

Wir hoffen, daß mit diesen Darlegungen die Größe der Berufung zum Welt- 
und Ordensstand sichtbar geworden ist, wie allerdings auch die besonderen Schwie- 
rigkeiten der Verwirklichung. Die Größe hat ihren Grund in der Teilhabe aller 
Stände am Christusmysterium, die jedem in besonderer Weise gegeben ist. Daraus 
ergeben sich auch gewisse Parallelen, deren Aktualität heute eindringlich betont 
werden muß: zwischen der Unauflöslichkeit des Ehebandes und der Ganzhingabe im 
Priestertum und Ordensstand, die ihrem innersten Wesen nach auf unwiderruf- 
lichen, auf ewige Dauer tendierenden Entscheidungen beruhen. 

Es gilt jedoch, die Eigenart dieser Teilhabe am Christusmysterium noch näher her- 
auszustellen. Das Entscheidende darin ist mit den oft von Paulus ausgesprochenen 
Worten ganz schlicht und einfach zu sagen: Alles, was im Heilswerke des Vaters 
unseres Herrn und Heilands Jesus Christus geschah, geschieht und geschehen wird 
bis an das Ende der Zeiten, geschieht -ujieo fpwv • für uns! Das gilt von der Ehe, 
deren Abbildcharakter der Apostel mit den Worten erläutert: •Liebt eure Frauen so, 
wie Christus die Kirche geliebt und sich für sie selbst hingegeben hat" (Eph 5, 25), 
ebenso wie vom Priestertum, in dem der Priester •personam gerens Christi"33, d. h. 
an Christi statt, der Vermittlung jenes Heiles dient, das der •Mediator Dei et homi- 
num, homo Christus Jesus" (1 Tim 2,5) uns in seiner Liebeshingabe im Kreuzesop- 
fer erworben hat, und vom Ordensstande, wie uns am Gedanken der anagyi] beson- 
ders deutlich werden wird. Schon im Alten Bunde hatte ja die Erstlingsgabe des 
Opferkultes einen stellvertretenden Charakter: Die Gemeinde brachte sie dar als 
Zeichengabe ihrer selbst. So ist es auch im Ordensstande. Der Ruf ergeht zwar an 
den einzelnen, aber dieser einzelne ist Glied am Leibe Christi. Er fällt zwar seine 
Entscheidung persönlich, aber er fällt sie als Glied der Kirche. Und die Gemeinschaft 
der Kirche ist an dieser Entscheidung beteiligt. Der einzelne sanktioniert seine Ent- 
scheidung durch Gelübde, die entweder durch Priester entgegengenommen werden 
oder in •facie Ecclesiae", vor dem Angesicht der Kirche abgelegt werden. Das Volk 
Gottes, in dem der Ruf ergangen ist, soll den Berufenen deshalb auch als Opfergabe 
seiner selbst sehen, darbringen und ehren. Es ist deshalb nicht nur fromme Mei- 
nung oder gar romantische Illusion, sondern es entspricht gnadenhafter Wirklich- 
keit, wenn die katholische Familie, wenn die Pfarrgemeinde und die Kirche als Gan- 

32 Von daher sind mir die Unterscheidungen Congars: Struktur-Leben; ex spiritu • ex 
officio etwas fraglich. Auch möchten wir Zurückhaltung üben gegenüber der sich freilich 
anbietenden Gleichsetzung von Ordensstand und Stand der Charismatiker. 

33 Enz. •Mediator Dei" nr. 40, 68, 83, 91 f. 



416 Emmanuel von Severus 

zes in den Ordensleuten Gaben besonderer Art sehen, die sie Gott darbringen. Dar- 
aus erwächst die ganz schwere und ernste Verpflichtung der Ordensleute, ihr Leben 
und Wirken als eine Einheit im Sinne des vntg vuiöv • für euch • auch für die Ge- 
meinde zu gestalten. Wird dieses Leben wahrhaft gelebt und ernst genommen, dann 
bedeutet es eine echte und wirkliche Mitwirkung am Erlösungswerke Christi. Es ist 
freilich eine andere Mitwirkung als die der Priester und Eheleute, aber sie ist des- 
wegen nicht weniger wahr. 

Die Theologen haben sich stets bemüht, die Art dieser Mitwirkung und Vermitt- 
lung herauszustellen34 und dabei mit Recht betont, daß es sich nicht um eine Mitwir- 
kung im Sinne einer Wirkursächlichkeit handeln könne; aber zweifellos dienen die 
Ordensleute • und auch hier hat Paulus das Schlüsselwort gegeben • durch ihre 
Ganzhingabe, durch ihre kultische und aszetische Christusnachfolge dem Aufbau des 
Hauses Gottes • jtctvTct Jioög oUioöou,T|v! (1 Kor 14,26)8ä, nicht dem äußeren Auf bau, 
noch der objektiven Gnadenvermittlung, wie Ehe und Priestertum in der je ihnen 
zufallenden Aufgabe (die nicht zur Gänze mit diesen Ausdrücken charakterisiert 
sind), aber dem inneren Aufbau: im Vollzug des Gotteslobes, durch Vermehrung 
der Gnaden und in allen Werken und Handlungen, die wir im Hinblick auf die Pa- 
rabeln des Herrn als •gelebtes Gleichnis" bezeichnen können. Durch sie wird der 
Ordensstand in das von Christus vollzogene Werk der Heiligung, seine Opferweihe 
einbezogen (Johl 7,17•19), die er kraft seiner Berufung •ergänzt" (2 Kor 4,10ff;Kol 
1,24 und Phil 1,29 f) in den einzelnen Gliedern, die aus dem Ganzen leben, aber 
auch nun dem Ganzen ein reicheres Leben, eine größere •Vitalität" ermöglichen. 
Von daher erhält auch das standesmäßige Vollkommenheitsstreben, die standesmä- 
ßige Aszese und Abtötung ihren tiefen Sinn als Sendung für die Kirche und in die 
Kirche hinein. So vermehrt der Ordensstand durch das ihm charakteristische •iijtEQ 
"uu-cov" die Begnadung des ganzen Corpus Christi Mysticum und trägt zu seinem inne- 
ren Aufbau bei36. Es ist eine besondere Aufgabe der •Mittlerschaft", die, soweit sie 
liturgisch und kultisch ist, eine Ausprägung des allgemeinen Priestertums der Gläu- 
bigen darstellt; deshalb gehören Taufe und Firmung nicht nur rechtlich, sondern vom 
Wesen her zu den Voraussetzungen der Ordensprofeß. Zwischen Schöpfung und 
Himmelreich bedeutet diese Vermittlung vor allem Anbetung und Gottesverehrung, 
Verkündigung der Großtaten Gottes. Zwischen Himmelreich und Erde geschieht sie 
als Entsühnung, Buße und Heiligung, als Kampf gegen den Satan. So ist sie, wie 
wir schon sagten, Zeichen des Gerichtes und der Erlösung, weithin aufgerichtet unter 
den Völkern. Mit vielen Lehrern des geistlichen Lebens dürfen wir den Ordens- 
stand wohl auch schlechthin dem Stand der Jungfräulichkeit gleichsetzen, weil die 
Jungfräulichkeit als Ganzhingabe die anderen Räte mitumschließt. Auch im Sinne 
des Verzichtes, der in ihnen ausgesprochen ist, sind wir dazu berechtigt. Wir denken 
dabei zumal an Maria, in deren reinstem Leib sich die Inkarnation vollzog, deren Be- 

34 Vgl. F. Vandenbroucke, Le moine dans l'eglise du Christ. Essai theologique (Louvain 
1947) 208 ff. 

35 Diese Stelle entstammt zwar der •Charismatik" des Apostels, darf aber ohne Zweifel 
auch hier angewandt werden, wie sich gerade aus dieser Charismatik ergibt, vgl. H. U. v. 
Balthasar in: Deutsche Thomasausgabe Bd. 23, 259 ff. 

36 Vgl. /. Herwegen, Sinn und Geist der Benediktinerregel (Einsiedeln 1944) 12. Er nennt 
dies •innere Aktivität". 



Die christlichen Stände in der Ordnung der Heilsökonomie 417 

kenntnis im Credo der Kirche auch ein Bekenntnis zum Ordensstand ist. Gilt nicht von 
ihr und allen jungfräulichen Menschen, daß sie im Hören auf Gott ihm ganz ange- 
hören? Ihr Fiat war das vollkommenste Hören, das Menschen möglich ist, ein Ge- 
horsam, der sie ganz Gott übergab. Und umschließt nicht die evangelische Armut 
jenes Geheimnis der Brautschaft, das Gott mit den Menschen eingehen kann in Er- 
füllung jenes alttestamentlichen Wortes, das Elkana zur traurigen Anna im 1. Buche 
der Könige sprach: •Bin ich dir nicht mehr wert als zehn Söhne" (1, 8)? Und wird die 
Vollendung des Himmelreiches nicht wesentlich Brautschaft sein? 

Nicht aber wollen wir nun einfach jeden jungfräulich lebenden Menschen zum 
•Ordensstand" hinzuzählen. Erst recht nicht die jungen Menschen, die noch vor der 
•Wahl" und •Entscheidung" zu einem Stande stehen, mit der es freilich frühere 
Generationen viel ernster nahmen als die heute lebende37. 

Mit diesen Andeutungen wollen wir vor allem die Gemeinschafts- und Sozialfunk- 
tion des Ordensstandes im Corpus Christi Mysticum sichtbar machen, die deshalb 
nie übersehen werden darf, weil sie die notwendige Voraussetzung für alles äußere 
Wirken und Dienen am Corpus Christi bietet, weil sie die besondere Aufgabe des 
einzelnen an diesem Leibe erweist und den Dienst, den wir einander schulden. 

7. 

•Zwischen den Ständen"? 

Unsere Ausführungen wollten nun weder den Weltstand einfach mit dem Ehe- 
stand identifizieren oder auch den heute oft so drückenden Fragen des christlichen 
Weges des ehelos lebenden Menschen, der alleinstehenden Frau und der Witwe, 
ausweichen. Zunächst ist wohl daran festzuhalten, daß von der heilsökonomischen 
Sicht der Stände her sich jeweils eine gewisse Affinität zum Ehe- und Ordensstand 
ergeben wird. Bei den Witwen hat dies die Lehre des heiligen Paulus eindeutig zum 
Ausdruck gebracht, und die Kirche hat daran festgehalten, insofern sie vor beiden 
Möglichkeiten nicht zurückschreckt: eine Witwe in einer besonderen Weihehandlung 
auch in eine Gemeinschaft gottgeweihter Jungfrauen aufzunehmen oder ihr aber 
auch in Ehren eine zweite Verehelichung zu gestatten. Bei den anderen •alleinstehen- 
den Menschen" ist wohl auf das allgemeine Priestertum hinzuweisen, das zweifellos 
nicht nur in einer Teilnahme am Opf erpriestertum besteht, die meist hervorgehoben 
wird. Die •deputatio ad cultum", die jedem Christen in seiner Taufe und Firmung 
zuteil wird, ist nicht die einzige Auswirkung des allgemeinen Priestertums der 
Gläubigen. Auch die Aufgaben der Eltern und Pädagogen, ja die Aufgaben des 
•Weltchristen" in der Öffentlichkeit dürfen unseres Erachtens ebenso wie vom all- 
gemeinen Priestertum her auch von einer Teilnahme am allgemeinen Königs- und 
Prophetenamte her gesehen und entfaltet werden. 

Die größten und leidvollsten Schwierigkeiten liegen aber für den Menschen wohl 

37 Der Anregung, die Jungfrauen als •Gipfelstand" an die höchste Stelle aller Stände in 
der Sicht der Heilsökonomie zu stellen, folgten wir deshalb nicht, weil der Amtsauftrag der 
objektiven Heilsvermittlung in der dispensatio mysteriorum Dei für den Priester höher zu 
werten ist als die subjektive Heilsvermittlung im dargelegten Sinne. Auch beim Herrn • so 
darf man vielleicht in aller Vorsicht sagen • liegt das Sein als Erstlingsgabe und deren 
Darbringung vor dem Priestertum. Deshalb sagt Paulus: Darum hat Gott ihn erhöht. Vgl. 
oben. 



418 Emmanuel von Severus 

darin, wenn er einen Weg, zu dem er sich berufen glaubt, sei es zur Ehe, sei es zum 
Priester- oder Ordensstand, nicht einschlagen kann. Sei es, daß sich ihm unüberwind- 
liche Schwierigkeiten der verschiedensten Art in den Weg stellen, sei es, daß die 
kirchliche Autorität durch allgemeine Rechtsnormen oder im Einzelfalle anders ent- 
scheidet. Daraus entstehen große Lasten und Opfer für den einzelnen, aber auch für 
die kirchlichen Stände und die kirchliche Gemeinschaft. Hier hilft nur das Bewußt- 
sein, daß auch die Kirche unter den Folgen der Erbschuld lebt, ihr Leben in ge- 
schöpflicher Unvollkommenheit und wenn auch im Glauben, so doch im Spiegel und 
Gleichnis, in Geheimnissen und Rätseln sich vollzieht. Darin liegt der für den einzel- 
nen Menschen manchmal so schwere Ratschluß Gottes, der subjektiv oft größere 
Opfer fordert als ein Sichverzehren im Ordensleben oder im priesterlichen Dienst, als 
Opfer und Verzichte im ehelichen Leben. Je mehr die •Verweltlichung" auch in die 
geheiligten Bereiche der Kirche eindringt und-auch ihre Ordnungen bedroht, desto 
gefahrvoller werden hier die Situationen, desto häufiger ist auch der einzelne von 
Katastrophen bedroht. Es hat seinen tiefen Sinn, wenn P. Congar am Ende seiner 
großen Theologie des Laienstandes zum Kreuze aufblickt. Nur im Aufblick zum 
Kreuze wird der Mensch fähig, die unübersehbare Vielfältigkeit der göttlichen Liebe 
zu erkennen und auch ihren persönlichen Ruf zu hören, seine persönliche Entschei- 
dung zu fällen. Sie führt ihn oft in jene Paradoxa, die Paulus etwa 2 Kor 6, 4•10 
beschreibt und die unsere Existenz zwischen der ersten und zweiten Ankunft Christi 
charakterisieren. Weil sie in der Unbegreiflichkeit göttlicher Ratschlüsse und in der 
Abgrundtiefe göttlicher Liebe ihre Ursache haben, möchten wir weniger gern mit 
R. Gutzwiller sagen, daß sie das Leben der Christen zu einem zwiespältigen Dasein 
machten38, als den paulinischen Gedanken der Schicksalsgemeinschaft mit Christus 
betonen, die sich vor allem in Haltung und Tugend bewähren muß, die dem Welt- 
und Ordensstand gemeinsam sind: in der Geduld, in dem gläubigen Ausharren unter 
der Hand Gottes, deren Fügungen man als Fügungen der göttlichen Liebe erkennt, 
auch wenn sie menschlich gesehen zu keinem Ziele führen, wie heute bei so vielen 
alleinstehenden und unverheirateten Frauen, • in der ungeheuchelten Bruderliebe, 
die es doch jedem Christen möglich macht, an der Fruchtbarkeit der göttlichen 
Liebe und ihren Sendungen teilzunehmen, die oft Sendungen gegen unseren Willen, 
aber stets Sendungen des göttlichen Willens sind. 

Vgl. Orientierung 18 (1954) 29. 




