»Das Hundertfiltige in dieser Welt«

Uom Uerhiltnis des Christen zur irdischen Giiterordnung

Von Friedrich Wulf S. J., Miinchen

Da liest man im Markus-Evangelium (10, 29 f) und &hnlich bei Matthéus (19, 29)
und Lukas (18, 30) ein merkwiirdiges Herrenwort, das sehr mifiverstindlich klingt
und darum meist kurz abgetan wird, das aber gerade fir uns heute von nicht ge-
ringer Bedeutung zu sein scheint. Es lautet: ,Wahrlich, ich sage euch: ein jeder, der
Haus oder Briider oder Schwestern oder Mutter oder Vater oder Kinder oder
Acker um meinet- und um des Evangeliums willen verlassen hat, wird es hundertfaltig
(wieder)empfangen, jetzt in dieser Welt Hauser und Briider und Schwestern und
Miitter und Kinder und Acker (wenn auch) unter Verfolgungen und in der kiinfti-
gen Welt das ewige Leben“t. Kann das sein, dafl dem Nachfolger Jesu fir das, was
er um des Reiches Gottes willen preisgibt oder preisgeben muf}, ein hundertfaltiger
Ersatz an diesseitigen Giitern verheiflen wird? Das wire einzigartig im ganzen
Evangelium! Wo immer sonst vom ewigen Leben die Rede ist, da spielen die irdi-
schen Dinge kaum noch eine Rolle. Vor dem jenseitigen Licht verblafit aller Glanz
dieser Erde; es lohnt sich nicht mehr, ihn zu beachten. Was Paulus von den Leiden
dieser Zeit sagt, das wiirde er ebenso von ihren Freuden behaupten: sie stehen in
keinem Vergleich zu jener Herrlichkeit, die sich an uns offenbaren wird (Rom 8, 18).
Der Christ soll darum nicht um sein Leben besorgt sein (Lk 12, 22), er soll keine
irdischen Schiitze sammeln (Mt 6, 19), und wenn er sich entschlossen hat, dem Herrn
ganz nachzufolgen, dann soll er nicht einmal nach Haus und Hof und Familie zu-
riickschauen (Lk 9, 62). ,Eines nur ist notwendig” (Lk 10,41); danach soll er mit all
seinen Kraften trachten. Darum heifit es in immer neuen Wendungen: Verlasset, ver-
kaufet, gebt alles den Armen, um meinet- und um des Gottesreiches willen, dann wer-
det ibr einen unverginglichen Schatz im Himmel haben (Mk 10, 21; Lk 12, 33). Ein-
zig auf diesen Schatz kommt es an. Mogen die Menschen ,um meinetwillen euch
schmihen und verfolgen und alles Liignerische euch nachsagen. Freuet euch und
frohlocket! Denn grof ist euer Lohn im Himmel“ (Mt 5, 11 f).

Das ist Geist des Evangeliums, wie er in der christlichen Tradition tausend-
fach wiederzufinden ist: bei den Kirchenvitern ebenso wie bei den Theologen des
Mittelalters und den geistlichen Schriftstellern der Neuzeit. Wirkt demgegeniiber
nicht die so betonte Hervorhebung des hundertfaltigen Lohnes in dieser Welt von
Haus, Familie und Adkern, eigentiimlich fremd — und abschwichend fir das noch
hinzugefiigte ewige Leben? Kein Wunder, wenn ein protestantischer Exeget unse-
rer Tage iu dem Herrenwort mehr ,ein Bild von dem Besitz und der Hoffnung,
in der die Gemeinde lebt, als eine urspriingliche Anschayung Jesu“ sicht2. Aber

1 Bei Mt heifit es: ,Und jeder, der Haus oder Bruder oder Schwester, Vater oder Mutter
oder Weib oder Kinder oder Acker um meines Namens willen verlaft, wird Hundertfaches
erhalten und das ewige Leben erben®; bei Lk: ,Wahrlich, ich sage euch, niemand verlafit
Haus oder Weib, Geschwister oder Eltern oder Kinder um des Reiches Gottes willen, ohne
Vielfaches zu empfangen schon in dieser Welt und in der kiinftigen Welt das ewige Leben®.



420 Friedrich Wulf

auch die katholische Exegese hat mit der diesseitigen Lohnverheiflung ihre Schwie-
rigkeit gehabts, und es ist bezeichnend, dafl sie heute noch den gleichen Kommentar
zur Stelle gibt, den schon die Kirchenvater gegeben haben. — Was also ist der Sinn
dieses so merkwiirdigen Wortes, das einerseits den Menschen auffordert, die Giiter
dieser Welt um des Herrn und seines Reiches willen zu verlassen, anderseits aber
seinen Blick so betont wieder auf diese Erde zuriicklenkt.

Die einen sagen, die Verheiflung des hundertfiltigen Lohnes in dieser Welt sei
rein geistig zu verstehen. Diese Deutung konnte man die spiritualistische nennen.
Schon Origenes hat sie vorgetragent. Sie steht in scharfem Gegensatz zu einer wort-
lichen Deutung, wie sie im Chiliasmus, in der Hoffnung auf ein tausendjihriges
irdisches Reich zum Ausdruck kam. In einer einprigsamen Formulierung von Hiero-
nymus ist sie von Generation zu Generation weitergegeben-worden. ,Qui carnalia
pro Salvatore dimiserit spiritualia recipiet, quae comparatione ac merito sui ita
erunt, quasi si parvo numero centenarius numerus comparetur”. , Wer Fleischliches
um des Heilandes willen verlafit, wird Geistliches dafiir empfangen; das ist analo-
gerweise genau so, als wenn eine kleine Zahl mit der Zahl hundert verglichen
wiirde“s. Hier werden die vom Herrn fiir diese Welt verheifenen Giiter unmittel-
bar und radikal ins Geistliche gewendet und auf den Raum der Seele beschrankt.
Sie sind rein innerlicher Natur. ,Die Zahl hundert®, heif}t es spater einmal bei An-
selm von Laon, ,bezieht sich auf den Bereich der himmlischen Dinge“é. Wenn man
einmal im einzelnen zuschaut, was zu diesen himmlischen Dingen gerechnet wird,
dann findet man u. a. genannt: Friede, Freude, Tréstungen, gottliche Heimsuchun-
gen, die Gaben des HI. Geistes, Charismen, Wundergaben, Vertrautheit mit Gott,
innige Verbundenheit mit Christus und freudige Erwartung der kiinftigen Herr-
lichkeit?. Auf die Frage, wie das mit den bei Markus aufgezadhlten irdischen Giitern
und familienhaften Beziehungen zu vereinbaren sei, ist man um eine Antwort nicht
verlegen. ,Wenn jemand sein Haus verlafit“, sagt Cyrill von Alexandrien, ,dann
erhilt er dafiir eine ewige Wohnung; wenn er seines Vaters beraubt wird, dann hat
er einen Vater im Himmel; wenn er fern von seinen Briidern weilt, dann nimmt
ihn Christus zu seinem Bruder an; wenn er sein Weib entldfit, dann erlangt er bei

2 E. Lohmeyer, Das Evangelium des Markus (Meyerscher Kommentar zum NT 1,2 [11.
Aull.], Géttingen 1951, 217).

Nach ihm scheinen in dem Wort ,zwei urspriinglich verschiedene Gedanken einander an-
geglichen und verbunden: Einmal der Gedanke, den schon das AT ausspricht und Jesus be-
jaht (Mt 5, 5), dafl die Frommen ,das Land ererben werden‘ und Jeder seinen eigenen Besitz
habe, und der Andere, dafl aller Lohn in dem ewigen Leben der kommenden Weltzeit ruhe,
unsagbar und unvorstellbar® (ebd.).

3 So sieht z.B. Josef Schmid (Das Evangelium nach Markus. Regensburger NT Bd 2
[2. Aufl], Regensburg 1950, 157) ,in der nochmaligen Aufzihlung der verlorenen irdischen
Giiter und in dem iiberraschend wirkenden Zusatz ,unter Verfolgungen® eine nicht restlos zu
16sende Schwierigkeit®.

4 ,Die korperlichen Dinge werden um ein Vielfaches, ja, man darf sagen, um ein Unend-
liches von den geistlichen tbertroffen®. In Mt XV, 25 (PG 13, 1328).

5 In Mt lib. IIT (PL 26, 139); wiederholt z. B. bei Beda: In Mc III, 10 (PL 92, 238);
Rhabanus Maurus: In Mt VI, 19 (PL 107, 1025); Augustinus gibt dem gleichen Gedanken
folgende Wendung: ,Erde habe ich empfangen, den Himmel gebe ich dafiir wieder; Zeit-
liches habe ich empfangen, Ewiges ersetze ich dafiir; Brot habe ich empfangen, Leben spende
ich“. Sermo 86, c. 4 (n.5) (PL 38, 325).

¢ Enn. in Mt c. 19 (PL 162, 1416).

7 Ambrosius, Expos. in Ps 118, Sermo 8, n. 7 (PL 15, 1364); Cyrill von Alexandrien, in



Das Hundertfdltige in dieser Welt 421

Gott Weisheit, durch die er gute Friichte hervorbringt; und wenn er in gleicher
Weise sich von sciner Mutter trennt, dann findet er ,das himmlische Jerusalem, die
Freie, unsere Mutter' “8. Fir Origenes sind die Brilder, die zur Vollkommenheit Ge-
langten, und die Schwestern die Jungfriulichen?, von einem anderen Unbekannten
wieder werden die Kinder die Vollkommenen genannt, die Schwestern hingegen
die Gnaden Gottesto. Die Anwendungen erfolgen, wie man sicht, ziemlich willkiir-
lich. Die Hauptsache ist immer, daff der streng geistliche Charakter der verheiflenen
Giiter aufgezeigt wird.

Und darin liegt die bleibende Bedeutung dieser Auffassung. Der von Christus fiir
diese Welt versprochene Lohn fiir die Preisgabe von Haus und Familie und Ackern
und seinet- und des Reiches Gottes willen besteht nicht einfach wieder in irdischen
Giitern, sondern nimmt am Charakter des ewigen Lebens, der himmlischen und
jenseitigen Welt teil, die schon jetzt in der Gnade grundgelegt ist. Er nimmt in
einem gewissen Sinne die eschatologische Ordnung, das von der Herrlichkeit Gottes
erfilllte Reich, schon vorweg. Aber dieser richtige und fiir die Verkiindigung Jesu
wesentliche Gedanke wird so ausschlieBlich betont, dafl die diesseitige Welt und ihre
Wertordnungen vor dem Horizont der jenseitigen Welt nicht nur véllig belanglos
werden, sondern iiberhaupt verschwinden. Der Christ und Nachfolger Jesu hat sie
sozusagen als inexistent zu betrachten, er darf zu ihnen gar kein Verhaltnis mehr
haben. Das Hundertfiltige, sagt Bonaventura, ein vermeintliches Wort Bernhards
von Clairvaux zitierend, ist ,,nicht Vater oder Mutter, nicht Haus oder Acker, nicht
Speise oder Kleidung, iiberhaupt nichts Irdisches oder Kérperliches, sondern weit be-
gliickender als all dies. .., und es kann in keiner Weise mit irgendetwas, was auf
dieser Erde ersehnt werden kann, verglichen werden!?. Gewifl unterscheidet man
klar, wenn die Frage spitz gestellt wird — zwischen der Substanz der Welt und
ihrer Giiter und eciner rein irdischen oder siindhaften Anhinglichkeit an diese. Ab-
solut und in jedem Fall gilt es nur die selbstsiichtigen und fleischlichen Begierden
(als Hindernisse der Nachfolge Christi) anfzugeben, nicht unbedingt die Welt (Haus,
Familie, Acker) selbst. Aber das bleibt meist Theorie. Im Grunde beherrscht viele
der dhristlichen Traditionszeugen ein zu tief greifendes Mifitrauen gegeniiber der
Welt und ihren Giitern, als dafl sie in ihnen etwas anderes sehen kénnten als fleisch-
liche Dinge, die der Christ und Nachfolger Jesu zu fliehen und zu verachten hat?2.
Hundertfiltig nennt darum Gregor der Grofle den Lohn, weil derjenige, der um
Mt 19, 29 (PG 72, 432); in Lc 18, 30 (PG 72, 860 f); Beda Ven., in Mc 10, 30 (PL 92, 234); in
Lc 18, 30 (PL 92, 556 f); Gottfried von Clairvaux, Declamat. ex S. Bernardi serm. 58, n. 70
(PL 184, 474); zitiert nach Bonaventura, Opera omnia ed. Quaracchi VIII, 282; Albertus
Magnus, in Mc 10, 30 (Opera omnia, tom. 21 [Paris 1894], 605; Bonaventura, in Lc 18, 30
(Opera omnia, ed. Quaracchi, tom. VII, 467); Migne, Sptae S. Cursus compl. tom. 21, p. 924:
centuplum = Christus, qui instar est omnium, gnique nobis est pater et mater et frater et
soror et nxor et liberi et domus et possessio® (das Wort stammt von J. Maldonat, Comment.
in quatuor Evangelia, Mussiponte 1596).

$'In Lc 18, 30 (PG 72, 840 f).

9 In Mt, tom. 15, n.25 (PG 13, 1328).

10 Ps-Chrysostomus, Opus imperf. (PG 56, 815 f).

11 Opnsc. XI: Apologia pauperum c. VII (Opera omnia, ed. Quaracchi VIII, 282); vgl.
Gottfried von Clairvanx, Declamat. ex S. Bernardi serm. 58, n. 70 (PL 184, 474).

12 Zeitliches (temporalia) und Fleischliches (carnalia) werden oft als quasi-Synonyma

gebrancht und dem Geistlichen (spiritualia) gegenitbergestellt: Cyrill Alex., in Lc 18,80
(PG 72, 860); Albertus M. Enn. in Lc (Opera omnia, tom. 23 [Paris 1895] p. 524).



422 Friedrich Wulf

Gottes willen das Zeitliche und Irdische verachtet, eine solche Vollkommenheit des
Geistes erhilt, dafl er gar kein Verlangen mehr nach dem hat, was er verachtet. Er
bedarf des Irdischen schon gar nicht mehr, und eben das macht ihn reichis. In einer
solchen Auffassung ist es dann durchaus verstindlich, dafl die Unterscheidung zwi-
schen dem Hundertfaltigen in dieser Welt und dem ewigen Leben, wie sie das Herren-
wort klar enthalt, gar nicht mehr gemacht wird, sondern nur noch vom Reichtum
der zukinftigen die Rede ist. So heifit es z. B. im Kirchengebet des heiligen Paulinus
von Nola vom 22. Juni: ,Gott, der du denen, die um deinetwillen alles in dieser
Welt verlassen haben, das Hundertfiltige in der zukiinftigen Welt und das ewige
Leben versprochen hast, gewahre gniddig, da wir auf den Spuren des hl. Bischofs
Paulinus das Irdische zu verachten vermoégen und einzig das Himmlische erseh-
nen“14, Wenn auch die in der lateinischen Kirchensprache beliebte antithetische For-
mulierung von dieser und der zukiinftigen Welt sowie die heroische Entsagung des
Tagesheiligen zu einer solchen Vereinfachung Anlafl gegeben haben mag, so zeigt
sich im Grunde doch, wie wenig man mit der Aufzihlung der einzelnen Giiter bei
Markus anzufangen weifl!5, und wie sehr man geneigt ist, diese so zu vergeistigen,
daf von dem, was die Worte Jesu aussagen, nichts mehr tbrig bleibt, ja ihrer nicht
einmal mehr Erwdhnung geschiehts.

Aber das ist nur die eine Seite der Uberlieferung. Gab es nicht auch noch eine
irdisch-sichtbare Erfiillung des Herrenwortes, die allen vor Augen stand? Sprach
man nicht in der Kirche von Briidern und Schwestern, von Vitern und Kindern?
Was lag naher, als darin das Hundertfaltige des Evangeliums zu sehen, das denen
verheifien war, die um Christi und seines Reiches willen ihre eigene Familie verlas-
sen hatten. Und da dies vor allem fiir das Monchtum zutraf, so fand man schon bald
in ihrem Leben und ihren Gemeinschaften das Wort des Herrn vom hundertfaltigen
Lohn in dieser Welt in wunderbarer Weise erfiillt. So liest man z. B. bei Cassian
{ca 360—430/85), der diesen Gedanken wohl als erster geiufiert hat: ,Das Hun-
dertfache an Briidern und Eltern erhilt jeder, der die Liebe eines Vaters oder einer
Mutter oder eines Sohnes um Christi Namen willen verschmdhend, in die ganz lau-
tere Liebe derjenigen aufgenommen wird, die Christus dienen, da er ja fiir einen
so viele Vater und Briider findet, die ihm auf glithendere und vorziiglichere Weise
zugetan sind. Auch wird jeder durch den Besitz einer Vielzahl an Hausern und

13 Hom. in Ez. II, hom. 6, 16 (vers. 29) (PL 76 1007): ,Das Hundertfiltige von dem, was
er hergab, erhilt derjenige wieder, der den Geist der Vollkommenheit empfangend, der
irdischen Dinge nicht mehr bedarf, auch wenn er sie nicht besitzt. Wer nimlich entbehrt, was
er nicht hat, ist arm. Wer aber nichts habend nichts zu haben begehrt, ist reich®.

14 Obwoh)] das Fest samt Festmesse schon 1504 auftaucht, steht die Oration in keinem alten
Missale, auch nicht in dem von 1900; offenbar also von Pius X. 1908, anlifllich der feierlichen
Riickfithrung der Gebeine des Heiligen von Rom nach Nola, mit den neuen Brevierlesungen
eingefiithrt (so nach einem freundlichen Hinweis von P. J. A. Jungmann S. J.).

15 Vgl. Josef Schmid, der in seinem Kommentar zum Lukas-Evangelium (2. Aufl., Regens-
burg 1951, 230) bemerkt, der Evangelist lasse ,die sachlich schwierige Aufzahlung der den
Jingern verheiflenen Giitern weg, so dafl einer rein geistigen Auffassung des irdischen
Lohnes nichts mehr entgegensteht™, was dem V1. offenbar durchaus als die beste Lisung des
Herrenwortes zusagt. — In seinem Kommentar zum Matthdusevangelium (2. Aufl., Regens-
burg 1952, 218) halt er fiir ,die wahrscheinlichste Dentung® der Textfassung des Herren-
wortes bei Mt, dafl bei ihm die Unterscheidung der beiden Aonen (Weltzeiten) fallen gelas-
sen sei.

18 Vgl. die Ubersicht bei Knabenbauer, Cursus Sptae S. NT II (2. Aufl,, Paris 1907, 275 ff).



Das Hundertfiltige in dieser Welt 423

Adkern reich, der ¢in Haus aus Liebe zu Christus verlassend, ungezihlte Monchs-
wohnungen zu eigen besitzt, iiberall auf der Welt gleichsam das Recht auf ein eige-
nes Haus erwerbend. Wer empfingt nicht das Hundertfache, und wenn man dem
Ausspruch unseres Herrn noch etwas hinzufiigen darf, mehr als das Hundertfache
zuriick, der sich auf den freiwilligen Gehorsam so vieler freigeborener und adeliger
Mainner stiitzen kann, nachdem ‘er die untreu und erzwungen verrichteten Dienst-
leistungen von zehn oder zwanzig Sklaven aufgegeben hat? Das konnt ihr durch
eure eigenen Erfahrungen bestatigen, die ihr alle nur einen Vater, eine Mutter und
ein Haus verliefet. Wo immer ihr hinkamet, da fandet ihr ohne sorgenvolle Miihe
ungezihlte Viter, Miitter und Briider, dazu Héuser und Acker und die treuesten
Knechte, die euch demiitig als ihre eigenen Herren aufnahmen, euch willkommen
hieflen, erquickten und mit ihren Diensten ehrten“1?. Ahnlich ruft Beda in einer
Predigt auf den englischen Abt und Bischof Benedikt aus: ,Er empfing das Hundert-
fache an Hiusern und Ackern, als er all die Orte erwarb, an denen er Kloster baute.
Und wenn er ein Eheweib um Christi willen entlassen hitte, dann witrde er auch dies -
hundertfach zuriickerhalten; denn die Liebe unter Enthaltsamen wire wegen der
Frucht des Geistes hundertmal verdienstvoller als einst die aus dem Begehren des
Fleisches stammende Liebe unter Ziigellosen“1s,

Gegenitiber der rein geistigen Deutung der bei Markus aufgezihlten Giter dringt
hier zum ersten Mal ein wortliches Verstdndnis derselben durch. Es handelt sich ja
um wirkliche Hauser und Acker, um echte menschliche Beziehungen, die durchaus zu
recht mit denen zwischen einem Vater und seinen Séhnen, zwischen Bruder und
Bruder verglichen werden konnten. Wenn auch das Leben der Mdnche meist zu

-ideal geschildert wird — die Wirklichkeit mag den einzelnen oft sehr wenig an das
Wort des Herrn von der hundertfiltigen Erstattung der preisgegebenen Giiter
erinnert haben — und vieles einfach nur zum iiblichen Erbauungsstil gehért, so ist
doch sehr bemerkenswert, dafl ausgerechnet diejenigen, die so gern von Weltflucht
und der Verachtung aller irdischen Dinge sprachen, in einem Gemeinwesen, das
durchaus micht nur der himmlischen Ordnung angehérte, sondern ganz real im
Irdischen beheimatet war, die Erfullung der Verheifung vom hundertféltigen Lohn
in dieser Welt erblickten. Damit erhielt das diesseitige Leben in der sichtbaren
Gemeinschaft der Brider gegeniiber dem ,ewigen Leben” (als der endgltigen und
offenen Herrlichkeit des neuen Himmels und der neuen Erde) einen Eigenwert, fiir
den es in der spiritvalistischen Deutung dieses Herrenwortes keinen Platz mehr
gab, der aber in der Unterscheidung des Evangeliums zwischen dem Hundert-
filtigen in dieser Welt und dem ewigen Leben grundgelegt war.

Dafl es sich bei den oben angefithrten Auflerungen eben doch nicht nur um erbau-
liche Redensarten handelt, sondern um ein wirklich neues Verhiltnis zu den irdi-
schen Ordnungen, zur Welt und zum Mitmenschen, zeigt die tatsichliche Entwick-
lung, die das Monchtum genommen hat. Das Eremitentum wird vom Coenobitentum
abgeldst. Pachomius gibt als erster dem Moénchtum seine eigene geschlossene Welt
und legt damit den Keim fiir die so ungemein reiche Entfaltung des klosterlichen
Lebens. Basilius und Benedikt bilden die Lehre von der geistlichen Vaterschaft

17 In collat. 24, c. 26 (PL 49, 1325 {).
18 Hom. in Natali S. Bened. (PL 94, 226).



424 Friedrich Wulf

aus und wecken durch Vorbild und Regel in ihren Gemeinden den Geist der
Familie. All das hat sein Figengewicht und sucht nach immer neuen Formen. So
entsteht jene vielgestaltige und eindrucksvolle Ordnung des monastischen Lebens,
die so entscheidend fiir das Werden und die Gestalt der abendlindischen Welt
geworden ist. Was immer diese Ordnung an irdischen und sakralen Werten hervor-
gebracht hat: die Agrikultur und die Ausbildung des Handwerks, die Erzeugnisse
des kiinstlerischen Schaffens und die Werke der Wissenschaft, die religiése Sym-
bolik und den Ausbau der Liturgie, iiber allem aber das neue briiderliche Verhilt-
nis von Mensch zu Mensch, gehort zu dem Huyndertfaltigen in dieser Welt, das
Christus denen verheifien hat, die um seinet- und um des Evangeliums willen Haus
und Hof und Familie verlassen haben.

Damit plidieren wir keineswegs fiir die von einer aufgeklirten Zeit so gern
gepriesenen karitativen und kulturellen Leistungen des Méonchstums, als ob diese
allein sein Dasein rechtfertigten. Nein, das christliche Monchtum steht und fillt
mit der wortlichen Nachfolge Christi, mit jener Ganzhingabe an Gott, an das ,Eine
Notwendige®, das ein Verlassen von allem zur Voraussetzung hat. Aber es ist doch
eigenartig, wie gerade jene Zeiten, in denen das religiése Leben der Kldster in
Bliite stand, oft genug auch firr die christliche Durchformung der irdischen und
welthaften Ordnungen fruchtbar wurden. Die Missionierung der angelsichsischen
Monche und ihre weithin ausstrahlenden Klostergriindungen ebenso wie die karolin-
gische oder ottonische Renaissance, der prunkvolle Gottesdienst der Cluniazenser
wie der strenge, an das jenseitige Leben gemahnende Baustil der Zisterzienser, die
leuchtenden Ideale der grofen Abtsviter wie die allmihliche Uberwindung des
strengen Feudalismus durch die Hereinnahme der wirtschaftlich Abhingigen und
Unfreien (Conversen) in den Klosterverband: all das ist hundertfiltige Frucht der
Entsagung. Sie offnete die Augen fiir die vielfiltigen Moglichkeiten des Gotteslobes
in dieser Welt und machte die Krifte frei fiir den selbstlosen Dienst am Bruder
und an der Schwester und am Reiche Gottes. Gewifl, diese hundertfaltige Frucht
barg auch ihre Gefahren. Oft genug hatte sie in ihrem Gefolge den Reichtum,
selbstherrliches Gebaren, Machtstreben und Erschlaffung der Sitten. Man vergaR,
daf} sie an das Verlassen der Welt und ihrer Giiter gekniipft sei, die das Auge
rein macht und den Sinn auf das ewige Leben ausrichtet. Man vergaR, dafl der
Besitz der verheifienen Giiter im Zeichen der ,Verfolgungen® stiinde (Mk 18, 30),
damit sich niemand an sie verliere. Aber das alles hinderte doch nicht, das monchi-
sche Leben in seinen konkreten Formen und in allen Weisen seiner Betitigung als
die grofle Gnade Gottes in dieser Welt zu preisen. Was Wunder, wenn man seine
Ideale fiir die christlichen Ideale schlechthin hielt und sie allen Menschen zum
Vorbild hinstellte. In dem Mafle der Weltchrist sie auf seine Weise anstrebe — so
war es in Mondchskreisen oft zu horen —, werde er auch des Hundertfiltigen in
dieser Welt teilhaftig.

»Statt der fleischlichen Verwandten®, so liest man zum Beispiel bei Theophylact
(11. Jhd.), ,erhalten sie vertrauten Umgang mit Gott, statt der Acker das Paradies,
statt der Hauser aus Stein das himmlische Jerusalem, fiir die Mutter die Matronen,
die inder Kirche leben, fiir den Vater die Priester, fiir ihre Frau alle glaubigen Frauen



Das Hundertfiltige in dieser Welt 425

— etwa durch das Band der Ehe? — das sei fern!, sondern auf geistliche Art und
Weise und durch die liebreiche Firsorge fiir sie. Christus befiehlt aber nicht ein-
fach, sich von seinen Verwandten zu trennen, sondern nur soweit sie fiir die
Frommigkeit hinderlich sind“1?. Wenn man genauer danach fragt, wie das im ein-
zelnen zu denken sei, so erinnerte man gern an die Urdhristenhbeit, die im Schimmer
fast mythischer Verklarung, von Legenden umrankt, wie ein seliges und vollkom-
menes Zeitalter heritberleuchtete. Dort schien die Verheiflung des Herrn vom hun-
dertféiltigen Lohn vorbildlich in Erféllung gegangen zu sein. ,Lies die Apostel-
geschichte®, schreibt Beda der Ehrwiirdige in seinem Kommentar zum Lukas-Evan-
gelium, ,und schau, wie ,die Menge der Gldubigen ein Herz und eine Seele war.
Keiner nannte etwas von seinem Besitztum sein eigen; alles hatten sie miteinander
gemeinsam . . . So gab es denn keinen Bediirftigen unter ihnen‘ (Apg 4, 32. 34), weil
jeder, was er besafl, um des Herrn willen aufgegeben hatte. Thnen gilt, was der
Apostel sagt, ,als Habenichtse sind sie dennoch im Besitze von allem‘“ (2 Kor 6, 10)2°.
Viele Frauen bedienten die Apostel und sorgten fiir ihr leibliches Wohl; ebenso
hatten sie viele Miutter und Viter, die ihnen liebend anhingen. Alle Hauser stan-
den ihnen offen, aller Vermdgen gehorte ihnen2t.

Leider waren aber die Verhiltnisse in der Christenheit nicht mehr so. Die Wirk-
lichkeit sah ganz anders aus. Wie scharf waren doch in der herrschaftsstindischen
Ordnung des Mittelalters nicht nur die einzelnen Stidnde voneinander getrennt,
sondern oft genug die nichsten Nachbarn, weil,sie zu verschiedenen, sich gegenseitig
bekdmpfenden Herrschaften gehorten. Darum lief sich der hundertfiltige Lohn, wie
er in der urchristlichen Gemeinde oder auch im Ménchtum zu finden war, nur
schwer auf das Leben des Weltchristen anwenden. Es blieb darum bei ziemlich
allgemeinen Wendungen, in denen die vom Herrn verheiflenen irdischen Giiter
auf das briderliche Verhiltnis der Christen untereinander reduziert erschienen.
~Wer um des Reiches Gottes willen alle Leidenschaften verachtet, alle weltlichen
Vergniigungen und Ausschweifungen mit Fiiflen tritt, der wird weit mehr dafir im
gegenwirtigen Leben erhalten, da er von Briiddern und Gleichgesinnten, die ihm
durdch ein geistiges Band verbunden sind, eine viel grofiere Liebe auch schon in die-
ser Welt erfahrt“22. Ahnlich heifit es ein anderes Mal: ,Unter Verfolgungen emp-
fangen die Heiligen das Hundertféltige in diesem Leben. Denn die immer Gott
lieben und seinen Willen erfillen, werden zu Briiddern und Schwestern, Vitern
und Miittern, Freunden und Verwandten der Heiligen (Mt 12, 50). Nicht von
Natur, sondern wegen ihres Amtes und wegen ihrer inneren Zuneigung werden sie
Briidder und Schwestern, Viter und Miitter, Frauen und Kinder genannt. Denn mit
diesen Namen pflegen wir die zu rufen, die wir sehr lieben“2. Damiit war zwar ein
entscheidender Gedanke des Evangeliums ausgesprochen — alle Giiter des neuen
Lebens gipfeln ja in der Liebe —, aber der irdische Realismus, den ,,das Hundert-
faltige in dieser Welt“ bei Markus kennzeichnet, war verloren gegangen. Besitz,

19 Zu Mt 19, 29 (PG 123, 358).

20 In Mc 111,10 (PL 92,238 {).

2 Theophylact: Zu Mt 10, 30 (PG 128, 603).

22 Beda Ven., in Lc V,18 (PL 92,556).

2 Bruno von Segni (gest. 1128), in Mt IV, 81 (PL 165,236).



426 Friedrich Wulf

Familie und Beruf schienen im Reiche Gottes keine Rolle mehr zu spielen. Jeden-
falls wurden sie unter den Gitern dieses Reiches nicht aufgefiihrt.

Eine solche Bewertung seines Standes mag fiir den Weltchristen bedriickend sein.
Sollen all die Belange, die ihn auf Erden bewegen und bewegen miissen, in denen
ér steht und fiir die er seine ganze Kraft einsetzt, wirklich so wenig Bedeutung fiir
das neue Leben in Christus haben? Das kann er nicht glauben. ,Denn alles, was
Gott geschaffen hat, ist gut, und nichts ist verwerflich, was man mit Dank geniefit;
es wird ja geheiligt durch Gottes Wort und durch Gebet® (1 Tim 4, 4). Wie soll sich
also der Christ zu den spezifischen Giitern seines Lebens verhalten? Wieweit soll er
oder muf er sie lassen? In welcher Weise wird er sie in einem auf die Ewigkeit aus-
gerichteten Leben wiederfinden? Gibt die christliche Tradition darauf wirklich
keine Antwort, wihrend sie Giber das Leben der Monche so Begliickendes auszusagen
wufite?

Um diese Frage zu beantworten, mufl man zunichst einmal den tatséchlich auf-
falligen Unterschied, den die Zeugnisse der Uberlieferung zwischen dem Ménchtum
und der Situation des Weltchristen machen, stehen lassen. Er ist nicht zufalliger Art
(weil sich eben nur die Ménche zum Wort gemeldet haben), sondern beruht in der
Sache selbst. So wie das Herrenwort vom ,Hundertfaltigen in dieser Welt“ scharf
zwischen den irdischen Giitern von Haus, Familie und Ackern, die um des Evan-
geliums willen verlassen werden, und den als Ersatz dafiir verheiflenen Giitern un-
terscheidet, so lief sich auch im Mo6nchtum die Doppelheit der Giiterordnung klar
aufweisen: hier die um der Nachfolge Christi willen preisgegebenen und dort die
hundertfiltig dafiir empfangenen. Anders beim Weltchristen. Er kann und darf ja
die Giiter seines Standes nicht ohne weiteres im wortlichen Sinne aufgeben2?¢, und
dennoch muf} auch bei thm von einem wirklichen Verlassen dieser Giiter um Christi
willen gesprochen werden konnen, soll er des Hundertfaltigen, das der Herr ver-
heiflen hat, teilhaftig werden. Aufzuzeigen, wie beides bei ihm miteinander verein-
bart werden kann, ist nicht leicht. Denn der Vorgang ist sehr komplexer Natur. Das
diirfte wohl einer der Grinde (nicht der einzige!) dafiir sein, dafl die Anwendung
des Herrenwortes auf die Situation des Weltchristen nicht uber sehr unbestimmte
und allgemeine Aussagen hinauskam.

Um so iiberraschter ist man, in der Tradition ein Zeugnis zu finden, das sich mit
diesem Problem befafit. Man kann es nicht hoch genug in seinem Wert anschlagen,
weil es eine Tir zu neuen und wenig bekannten Riumen der christlichen Frommig-
keit auftut. Den meisten wird es zunichst sehr harmlos vorkommen, weil es gar
nichts Besonderes zu enthalten scheint. In Wirklichkeit ist es aber von grofler Be-
deutung, weil sich entscheidende und grundsitzliche Folgerungen aus ihm ableiten
lassen. Da heifit es im Kommentar Bedas des Ehrwiirdigen zum Lukas-Evan-
gelium, nachdem zunichst von der Kiirze und Zerbrechlichkeit der ehelichen Ge-
meinschaft im Vergleich zur unverginglichen Gemeinschaft der in der gnaden-
haften Liebe Verbundenen die Rede ist, dafl es auch in der Ehe selbst den hundert-
faltigen Lohn gebe, vorausgesetzt nur, dafl man zuvor die Bedingung des Herrn vom
Verlassen der Welt erfillt habe. Die Eheleute empfangen nidmlich ,aus der ehelichen

28 Wir beriicksichtigen hier nicht jene Fille, in denen auch vom Weltchristen die wért-
liche Preisgabe irdischer Giter verlangt wird.



Das Hundertfiltige in dieser Welt 427

Enthaltsamkeit eine viel gréfere Freude, als jene, die ihnen gegenseitig durch die
geschlechtliche Verbindung gewihrt wurde. Wiéhrend ich vorher die Frau in der
ziigellosen Leidenschaft, die aus der Begierde stammt, besaf}, besitze ich sie nun in
jener Wiirde, die von der Heiligung ausgeht, und in der wahren Liebe Christi. Es
ist nur eine Frau, aber hundertfiltig ist das Verdienst der Keuschheit“2. Man muf}
einmal davon absehen, dafl Beda nur die Alternative: ziigellose Leidenschaft oder
Enthaltsamkeit zu kennen scheint, sowie in keiner Weise den positiven Gebrauch
der Ehe duristlich wiirdigt. Das ist die Gberlieferte Anschauungsweise vieler Kir-
chenviter, die manches Gnostische und Manichiische enthalten mag. Aber darauf
kommt es in unserem Zusammenhang, wo es um die Interpretation des Herrenwortes
vom Verlassen und Wiederempfangen geht, nicht so sehr an. Entscheidend ist, daff
hier zum ersten Mal aufgezeigt wird, wie der Weltchrist, der sich aus Liebe zu Gott
und zum Herrn von einem (an sich erlaubten) Gut 15st, eben dieses Gut (und nicht
cin anderes, wie in allen oben aufgefithrien Beispielen des Monchslebens und des
Urchristentums) hundertfaltig wiedererhdlt.

Worin besteht hier das Hundertfaltige? In der tieferen Erfiillung dessen, was die
Ehe eigentlich meint, in der Freude iiber das Einssein in der gleichen Herrlichkeit
des Herrn, Eheleute, die sich um der gréfieren Nahe zu Christus und um des Reiches
Gottes willen von der naturhaften Liebe, mit der sie einander selbstsiichtig begehren,
schmerzlich 16sen, werden sich immer inniger finden, — in einer Innigkeit, die alle
natiirlichen Méglichkeiten iibersteigt. Aber die Bedingung dieses Lohnes ist das Ver-
lassen, ein wirkliches Verlassen, dessen Schwere und Dunkelheit dem der Ordens-
leute in nichts nachsteht. Bald wird es sich um duflere, bald um innere Verzichte
handeln, und es kann oft viele Jahre dauern, che ,das Hundertfiltige in dieser
Welt“ am Horizont des Lebens aufleuchtet. Vielleicht geht einer der Eheleute den
Weg allein. Dann heifit es noch mehr in die Fremde ziechen und Schmerzen um
den anderen leiden. Aber auch iiber einem solchen Leben steht die Verheilung des
Herrn: Wer um meinet- und um des Evangeliums willen ... verlafit, wird das
Hundertfiltige dafiir wiederempfangen, in dieser Welt den Ehegatten und dazu
das ewige Leben.

Was nun fiir die Ehe gilt, muf} grundsitzlich auch fiir alle anderen Giiter, in
denen der Weltchrist steht: fiir Besitz, Arbeit und Beruf, fiir das Verhiltnis zu El-
tern und Kindern, zu Freunden und allen, denen er seine Liebe geschenkt hat,
mglich sein. Von jedem dieser Giiter muf} sich der Christ um des ewigen Lebens
willen 18sen, und das kommt einem Sterben gleich, aber je freudiger und entschie-
dener er auf eine blof naturhafte Sicherung und Erfiillung seines Lebens verzich-
tet hat, um so begliickender erhilt er alle Giiter in jener Schicht der Seele, die Gott
angehort, hundertfiltig wieder zuriick. Sic sind jetzt gleichsam mitverwandelt und
nehmen an der Wiirde und Schonheit des neuen, gnadenhaften Lebens teil. Oft
offenbaren sie damit dem Menschen zugleich auch ihre natiirlichen Kostbarkeiten,
die dem Selbstsiichtigen ewig verborgen bleiben.

In dieser Schau erhilt nun die Welt fiir den Christen ein ganz anderes Gewidht,

25 In Lk V, 18 (PL 92, 556). — Die Stelle ist in stark verkiirzter Form spéter noch einmal

von Zacharias Chrysopolitanus O. Praem. (gest. um 1155) zitiert worden und ist dort dem
hl. Chrysostomus zugeschrieben; wir konnten sie aber bei Chrysostomus nicht verifizieren.



428 Friedrich Wulf

als es in der christlichen Frommigkeitsgeschichte jemals der Fall war. Und das muf§
so sein. Denn wir stehen an einer Wende. Wir kénnen nicht mehr mit solcher Leich-
tigkeit von der Verachtung der Welt sprechen, wie es die Kirchenviter getan
haben oder wie es im Mittelalter (dessen aszetische Terminologie bis auf unsere
Tage sich erhielt) oft genug geschah. Gewif} ist die ,Welt“ heute sindig wie nur
je und die Fille ihrer Giiter lockt mit Allgewalt. Aber anderseits hat sie auch an
Gewicht und Bedeutung fir uns zugenommen. Sie hat sich in den vergangenen
Jahrhunderten immer mehr ansdifferenziert und ihre Méglichkeiten enthillt. Diese
Moglichkeiten aber kommen von Gott; er hat sie in die Natur hineingelegt, damit
wie sie entdecken und entfalten. Sie geben seinen Schépferwillen kund, sind Kraft
von seiner unendlichen Kraft und ein Spiegelbild seiner Schonheit. Damit hat aber
auch zugleich unsere Aufgabe in der Welt und ihren Ordnungen einen gréfieren
Ernst erfahren. Wir miissen darum heute mehr denn je ein christliches Verhaltnis
zur Welt gewinnen — nicht dadurch, dafl wir uns ihr und ihren Giitern einfach zu-
neigen, sondern dafl wir sie heiligen und erlésen. Vom Ehemann und dem Verhalt-
nis zu seinem Weibe sagt Chrysostomus: ,Er hat empfangen, was Christus gehort,
nicht nur, um es pflichtgemaf zu lieben, sondern auch um es zuformen und zu leiten:

Damit sie heilig und makellos sei ... Denn wenn du sie heilig und makellos ge-
macht hast, ergibt sich alles Ubrige ... Schmiicke und fithre dein Weib, dann wird
dein Haus wohlgeordnet sein ... Wenn wir so unsere Hauser verwalten, sind wir

auch geeignet, die Kirche zu leiten: denn das Haus ist eine Kirche im kleinen“26,
Ahnliches gilt von allen Bereichen, die dem Weltchristen als Aufgabe zugewiesen
sind. Er muf sie ordnen und heiligen und an der Herrlichkeit des neuen Lebens in
Christus teilnehmen lassen. Er wird es um so wirksamer tun, je tiefer er thnen das
Zeichen des Kreuzes eingeprigt hat.

Ist das nicht ein wunderbarer Antrieb, die Giter der Welt zu lassen, nm sie mit
der Herrlichkeit des Herrn zu erfiillen? Sie werden es uns hundertfiltig lohnen, in-
dem sie diese Herrlichkeit fiir uns sichtbar machen, auch in ihren oft armseligen Ge-
windern. Jede Zeit hat ihre besonderen Gnaden. Vielleicht ist eine davon die, dafl
wir besser als frithere Geschlechter verstehen, was es um das ,Hundertfaltige in die-
ser Welt® ist. ,Die Frommigkeit“, sagt Paulus, ,hat die Verheiflung fiir das gegen-
wiartige und zukiinftige Leben® (1 Tim 4, 8). Auch das ist eine Frohe Botschaft!

26 In Epist ad Eph c. 5, hom 20, n. 5 (PG 62, 142 f.).






