
»Das Hundertfältige in dieser Welt« 

Vom Verhältnis des Christen zur irdischen Güterordnung 

Von Friedrich Wulf S. J., München 

Da liest man im Markus-Evangelium (10, 29 f) und ähnlich bei Matthäus (19, 29) 
und Lukas (18, 30) ein merkwürdiges Herrenwort, das sehr mißverständlich klingt 
und darum meist kurz abgetan wird, das aber gerade für uns heute von nicht ge- 
ringer Bedeutung zu sein scheint. Es lautet: •Wahrlich, ich sage euch: ein jeder, der 
Haus oder Brüder oder Schwestern oder Mutter oder Vater oder Kinder oder 
Äcker um meinet- und um des Evangeliums willen verlassen hat, wird es hundertfältig 
(wieder)empfangen, jetzt in dieser Welt Häuser und Brüder und Schwestern und 
Mütter und Kinder und Äcker (wenn auch) unter Verfolgungen und in der künfti- 
gen Welt das ewige Leben"1. Kann das sein, daß dem Nachfolger Jesu für das, was 
er um des Reiches Gottes willen preisgibt oder preisgeben muß, ein hundertfältiger 
Ersatz an diesseitigen Gütern verheißen wird? Das wäre einzigartig im ganzen 
Evangelium! Wo immer sonst vom ewigen Leben die Rede ist, da spielen die irdi- 
schen Dinge kaum noch eine Rolle. Vor dem jenseitigen Licht verblaßt aller Glanz 
dieser Erde; es lohnt sich nicht mehr, ihn zu beachten. Was Paulus von den Leiden 
dieser Zeit sagt, das würde er ebenso von ihren Freuden behaupten: sie stehen in 
keinem Vergleich zu jener Herrlichkeit, die sich an uns offenbaren wird (Rom 8, 18). 
Der Christ soll darum nicht um sein Leben besorgt sein (Lk 12, 22), er soll keine 
irdischen Schätze sammeln (Mt 6, 19), und wenn er sich entschlossen hat, dem Herrn 
ganz nachzufolgen, dann soll er nicht einmal nach Haus und Hof und Familie zu- 
rückschauen (Lk 9,62). •Eines nur ist notwendig" (Lk 10,41); danach soll er mit all 
seinen Kräften trachten. Darum heißt es in immer neuen Wendungen: Verlasset, ver- 
kaufet, gebt alles den Armen, um meinet- und um des Gottesreiches willen, dann wer- 
det ihr einen unvergänglichen Schatz im Himmel haben (Mk 10, 21; Lk 12, 33). Ein- 
zig auf diesen Schatz kommt es an. Mögen die Menschen •um meinetwillen euch 
schmähen und verfolgen und alles Lügnerische euch nachsagen. Freuet euch und 
frohlocket! Denn groß ist euer Lohn im Himmel" (Mt5, 11 f). 

Das ist Geist des Evangeliums, wie er in der christlichen Tradition tausend- 
fach wiederzufinden ist: bei den Kirchenvätern ebenso wie bei den Theologen des 
Mittelalters und den geistlichen Schriftstellern der Neuzeit. Wirkt demgegenüber 
nicht die so betonte Hervorhebung des hundertfältigen Lohnes in dieser Welt von 
Haus, Familie und Äckern, eigentümlich fremd • und abschwächend für das noch 
hinzugefügte ewige Leben? Kein Wunder, wenn ein protestantischer Exeget unse- 
rer Tage in dem Herrenwort mehr •ein Bild von dem Besitz und der Hoffnung, 
in der die Gemeinde lebt, als eine ursprüngliche Anschauung Jesu" sieht2. Aber 

1 Bei Mt heißt es: •Und jeder, der Haus oder Bruder oder Schwester, Vater oder Mutter 
oder Weib oder Kinder oder Äcker um meines Namens willen verläßt, wird Hundertfaches 
erhalten und das ewige Leben erben"; bei Lk: •Wahrlich, ich sage euch, niemand verläßt 
Haus oder Weib, Geschwister oder Eltern oder Kinder um des Reiches Gottes willen, ohne 
Vielfaches zu empfangen schon in dieser Welt und in der künftigen Welt das ewige Leben". 



420 Friedrich Wulf 

auch die katholische Exegese hat mit der diesseitigen Lohnverheißung ihre Schwie- 
rigkeit gehabt3, und es ist bezeichnend, daß sie heute noch den gleichen Kommentar 
zur Stelle gibt, den schon die Kirchenväter gegeben haben. • Was also ist der Sinn 
dieses so merkwürdigen Wortes, das einerseits den Menschen auffordert, die Güter 
dieser Welt um des Herrn und seines Reiches willen zu verlassen, anderseits aber 
seinen Blick so betont wieder auf diese Erde zurücklenkt. 

Die einen sagen, die Verheißung des hundertfältigen Lohnes in dieser Welt sei 
rein geistig zu verstehen. Diese Deutung könnte man die spiritualistische nennen. 
Schon Origenes hat sie vorgetragen4. Sie steht in scharfem Gegensatz zu einer wört- 
lichen Deutung, wie sie im Chiliasmus, in der Hoffnung auf ein tausendjähriges 
irdisches Reich zum Ausdruck kam. In einer einprägsamen Formulierung von Hiero- 
nymus ist sie von Generation zu Generation weitergegeben-worden. •Qui carnalia 
pro Salvatore dimiserit spiritualia recipiet, quae comparatione ac merito sui ita 
erunt, quasi si parvo numero centenarius numerus comparetur". •Wer Fleischliches 
um des Heilandes willen verläßt, wird Geistliches dafür empfangen; das ist analo- 
gerweise genau so, als wenn eine kleine Zahl mit der Zahl hundert verglichen 
würde"5. Hier werden die vom Herrn für diese Welt verheißenen Güter unmittel- 
bar und radikal ins Geistliche gewendet und auf den Raum der Seele beschränkt. 
Sie sind rein innerlicher Natur. •Die Zahl hundert", heißt es später einmal bei An- 
selm von Laon, •bezieht sich auf den Bereich der himmlischen Dinge"6. Wenn man 
einmal im einzelnen zuschaut, was zu diesen himmlischen Dingen gerechnet wird, 
dann findet man u. a. genannt: Friede, Freude, Tröstungen, göttliche Heimsuchun- 
gen, die Gaben des Hl. Geistes, Charismen, Wundergaben, Vertrautheit mit Gott, 
innige Verbundenheit mit Christus und freudige Erwartung der künftigen Herr- 
lichkeit7. Auf die Frage, wie das mit den bei Markus aufgezählten irdischen Gütern 
und familienhaften Beziehungen zu vereinbaren sei, ist man um eine Antwort nicht 
verlegen. •Wenn jemand sein Haus verläßt", sagt Cyrill von Alexandrien, •dann 
erhält er dafür eine ewige Wohnung; wenn er seines Vaters beraubt wird, dann hat 
er einen Vater im Himmel; wenn er fern von seinen Brüdern weilt, dann nimmt 
ihn Christus zu seinem Bruder an; wenn er sein Weib entläßt, dann erlangt er bei 

2 E. Lohmeyer, Das Evangelium des Markus (Meyerscher Kommentar zum NT 1,2 [11. 
Aufl.], Göttingen 1951, 217). 

Nach ihm scheinen in dem Wort •zwei ursprünglich verschiedene Gedanken einander an- 
geglichen und verbunden: Einmal der Gedanke, den schon das AT ausspricht und Jesus be- 
jaht (Mt 5, 5), daß die Frommen ,das Land ererben werden' und Jeder seinen eigenen Besitz 
habe, und der Andere, daß aller Lohn in dem ewigen Leben der kommenden Weltzeit ruhe, 
unsagbar und unvorstellbar" (ebd.). 

3 So sieht z. B. Josef Schmid (Das Evangelium nach Markus. Regensburger NT Bd 2 
[2. Aufl.], Regensburg 1950, 157) •in der nochmaligen Aufzählung der verlorenen irdischen 
Güter und in dem überraschend wirkenden Zusatz ,unter Verfolgungen' eine nicht restlos zu 
lösende Schwierigkeit". 

4 •Die körperlichen Dinge werden um ein Vielfaches, ja, man darf sagen, um ein Unend- 
liches von den geistlichen übertroffen". In Mt XV, 25 (PG 13, 1328). 

5 In Mt lib. Ill (PL 26,139); wiederholt z.B. bei Beda: In Mc III, 10 (PL 92,233); 
Rhabanus Maurus: In Mt VI, 19 (PL 107, 1025); Augustinus gibt dem gleichen Gedanken 
folgende Wendung: •Erde habe ich empfangen, den Himmel gebe ich dafür wieder; Zeit- 
liches habe ich empfangen, Ewiges ersetze ich dafür; Brot habe ich empfangen, Leben spende 
ich". Sermo 86, c. 4 (n. 5) (PL 38, 325). 

6 Enn. in Mt c. 19 (PL 162, 1416). 
7 Ambrosius, Expos, in Ps 118, Sermo 8, n. 7 (PL 15, 1364); Cyrill von Alexandrien, in 



Das Hundertfältige in dieser Welt 421 

Gott Weisheit, durch die er gute Früchte hervorbringt; und wenn er in gleicher 
Weise sich von seiner Mutter trennt, dann findet er ,das himmlische Jerusalem, die 
Freie, unsere Mutter' "8. Für Origenes sind die Brüder, die zur Vollkommenheit Ge- 
langten, und die Schwestern die Jungfräulichen9, von einem anderen Unbekannten 
wieder werden die Kinder die Vollkommenen genannt, die Schwestern hingegen 
die Gnaden Gottes10. Die Anwendungen erfolgen, wie man sieht, ziemlich willkür- 
lich. Die Hauptsache ist immer, daß der streng geistliche Charakter der verheißenen 

Güter aufgezeigt wird. 
Und darin liegt die bleibende Bedeutung dieser Auffassung. Der von Christus für 

diese Welt versprochene Lohn für die Preisgabe von Haus und Familie und Äckern 
und seinet- und des Reiches Gottes willen besteht nicht einfach wieder in irdischen 
Gütern, sondern nimmt am Charakter des ewigen Lebens, der himmlischen und 
jenseitigen Welt teil, die schon jetzt in der Gnade grundgelegt ist. Er nimmt in 
einem gewissen Sinne die eschatologische Ordnung, das von der Herrlichkeit Gottes 
erfüllte Reich, schon vorweg. Aber dieser richtige und für die Verkündigung Jesu 
wesentliche Gedanke wird so ausschließlich betont, daß die diesseitige Welt und ihre 
Wertordnungen vor dem Horizont der jenseitigen Welt nicht nur völlig belanglos 
werden, sondern überhaupt verschwinden. Der Christ und Nachfolger Jesu hat sie 
sozusagen als inexistent zu betrachten, er darf zu ihnen gar kein Verhältnis mehr 
haben. Das Hundertfältige, sagt Bonaventura, ein vermeintliches Wort Bernhards 
von Clairvaux zitierend, ist •nicht Vater oder Mutter, nicht Haus oder Acker, nicht 
Speise oder Kleidung, überhaupt nichts Irdisches oder Körperliches, sondern weit be- 
glückender als all dies . . ., und es kann in keiner Weise mit irgendetwas, was auf 
dieser Erde ersehnt werden kann, verglichen werden11. Gewiß unterscheidet man 
klar, wenn die Frage spitz gestellt wird • zwischen der Substanz der Welt und 
ihrer Güter und einer rein irdischen oder sündhaften Anhänglichkeit an diese. Ab- 
solut und in jedem Fall gilt es nur die selbstsüchtigen und fleischlichen Begierden 
(als Hindernisse der Nachfolge Christi) aufzugeben, nicht unbedingt die Welt (Haus, 
Familie, Äcker) selbst. Aber das bleibt meist Theorie. Im Grunde beherrscht viele 
der christlichen Traditionszeugen ein zu tief greifendes Mißtrauen gegenüber der 
Welt und ihren Gütern, als daß sie in ihnen etwas anderes sehen könnten als fleisch- 
liche Dinge, die der Christ und Nachfolger Jesu zu fliehen und zu verachten hat12. 
Hundertfältig nennt darum Gregor der Große den Lohn, weil derjenige, der um 

Mt 19, 29 (PG 72, 432); in Lc 18, 30 (PG 72, 860 f); Beda Ven., in Mc 10, 30 (PL 92, 234); in 
Lc 18, 30 (PL 92, 556 f); Gottfried von Clairvaux, Declamat. ex S. Bernardi serm. 58, n. 70 
(PL 184, 474); zitiert nach Bonaventura, Opera omnia ed. Quaracchi VIII, 282; Albertus 
Magnus, in Mc 10,30 (Opera omnia, tom. 21 [Paris 1894], 605; Bonaventura, in Lc 18,30 
(Opera omnia, ed. Quaracchi, torn. VII, 467); Migne, Sptae S. Cursus compl. tom. 21, p. 924: 
centuplum = Christus, qui instar est omnium, quique nobis est pater et mater et frater et 
soror et uxor et liberi et domus et possessio" (das Wort stammt von J. Maldonat, Comment, 
in quatuor Evangelia, Mussiponte 1596). 

8 In Lc 18, 30 (PG 72, 840 f). 
» In Mt, tom. 15, n. 25 (PG 13, 1328). 
10 Ps-Chrysostomus, Opus imperf. (PG 56, 815 f). 
11 Opusc. XI: Apologia pauperum c. VII (Opera omnia, ed. Quaracchi VIII, 282); vgl. 

Gottfried von Clairvaux, Declamat. ex S. Bernardi serm. 58, n. 70 (PL 184, 474). 
12 Zeitliches (temporalia) und Fleischliches (carnalia) werden oft als quasi-Synonyma 

gebraucht und dem Geistlichen (spiritualia) gegenübergestellt: Cyrill Alex., in Lc 18,30 
(PG 72, 860); Albertus M. Enn. in Lc (Opera omnia, tom. 23 [Paris 1895] p. 524). 



422 Friedrich Wulf 

Gottes willen das Zeitliche und Irdische verachtet, eine solche Vollkommenheit des 
Geistes erhält, daß er gar kein Verlangen mehr nach dem hat, was er verachtet. Er 
bedarf des Irdischen schon gar nicht mehr, und eben das macht ihn reich13. In einer 
solchen Auffassung ist es dann durchaus verständlich, daß die Unterscheidung zwi- 
schen dem Hundertfältigen in dieser Welt und dem ewigen Leben, wie sie das Herren- 
wort klar enthält, gar nicht mehr gemacht wird, sondern nur noch vom Reichtum 
der zukünftigen die Rede ist. So heißt es z. B. im Kirchengebet des heiligen Paulinus 
von Nola vom 22. Juni: •Gott, der du denen, die um deinetwillen alles in dieser 
Welt verlassen haben, das Hundertfältige in der zukünftigen Welt und das ewige 
Leben versprochen hast, gewähre gnädig, daß wir auf den Spuren des hl. Bischofs 
Paulinus das Irdische zu verachten vermögen und einzig das Himmlische erseh- 
nen"14. Wenn auch die in der lateinischen Kirchensprache beliebte antithetische For- 
mulierung von dieser und der zukünftigen Welt sowie die heroische Entsagung des 
Tagesheiligen zu einer solchen Vereinfachung Anlaß gegeben haben mag, so zeigt 
sich im Grunde doch, wie wenig man mit der Aufzählung der einzelnen Güter bei 
Markus anzufangen weiß15, und wie sehr man geneigt ist, diese so zu vergeistigen, 
daß von dem, was die Worte Jesu aussagen, nichts mehr übrig bleibt, ja ihrer nicht 
einmal mehr Erwähnung geschieht16. 

Aber das ist nur die eine Seite der Überlieferung. Gab es nicht auch noch eine 
irdisch-sichtbare Erfüllung des Herrenwortes, die allen vor Augen stand? Sprach 
man nicht in der Kirche von Brüdern und Schwestern, von Vätern und Kindern? 
Was lag näher, als darin das Hundertfältige des Evangeliums zu sehen, das denen 
verheißen war, die um Christi und seines Reiches willen ihre eigene Familie verlas- 
sen hatten. Und da dies vor allem für das Mönchtum zutraf, so fand man schon bald 
in ihrem Leben und ihren Gemeinschaften das Wort des Herrn vom hundertfältigen 
Lohn in dieser Welt in wunderbarer Weise erfüllt. So liest man z. B. bei Cassian 
(ca 360•430/35), der diesen Gedanken wohl als erster geäußert hat: •Das Hun- 
dertfache an Brüdern und Eltern erhält jeder, der die Liebe eines Vaters oder einer 
Mutter oder eines Sohnes um Christi Namen willen verschmähend, in die ganz lau- 
tere Liebe derjenigen aufgenommen wird, die Christus dienen, da er ja für einen 
so viele Väter und Brüder findet, die ihm auf glühendere und vorzüglichere Weise 
zugetan sind. Auch wird jeder durch den Besitz einer Vielzahl an Häusern und 

13 Horn, in Ez. II, hom. 6, 16 (vers. 29) (PL 76 1007): •Das Hundertfältige von dem, was 
er hergab, erhält derjenige wieder, der den Geist der Vollkommenheit empfangend, der 
irdischen Dinge nicht mehr bedarf, auch wenn er sie nicht besitzt. Wer nämlich entbehrt, was 
er nicht hat, ist arm. Wer aber nichts habend nichts zu haben begehrt, ist reich". 

14 Obwohl das Fest samt Festmesse schon 1504 auftaucht, steht die Oration in keinem alten 
Missale, auch nicht in dem von 1900; offenbar also von Pius X. 1908, anläßlich der feierlichen 
Rückführung der Gebeine des Heiligen von Rom nach Nola, mit den neuen Brevierlesungen 
eingeführt (so nach einem freundlichen Hinweis von P. J. A. Jungmann S. J.). 

15 Vgl. Josef Schmid, der in seinem Kommentar zum Lukas-Evangelium (2. Aufl., Regens- 
burg 1951, 230) bemerkt, der Evangelist lasse •die sachlich schwierige Aufzählung der den 
Jüngern verheißenen Gütern weg, so daß einer rein geistigen Auffassung des irdischen 
Lohnes nichts mehr entgegensteht", was dem Vf. offenbar durchaus als die beste Lösung des 
Herrenwortes zusagt. • In seinem Kommentar zum Matthäusevangelium (2. Aufl., Regens- 
burg 1952, 218) hält er für •die wahrscheinlichste Deutung" der Textfassung des Herren- 
wortes bei Mt, daß bei ihm die Unterscheidung der beiden Äonen (Weltzeiten) fallen gelas- 
sen sei. 
1S Vgl. die Übersicht bei Knabenbauer, Cursus Sptae S. NT II (2. Aufl., Paris 1907, 275 ff). 



Das Hundertfältige in dieser Welt 423 

Äckern reich, der ein Haus aus Liebe zu Christus verlassend, ungezählte Mönchs- 
wohnungen zu eigen besitzt, überall auf der Welt gleichsam das Recht auf ein eige- 
nes Haus erwerbend. Wer empfängt nicht das Hundertfache, und wenn man dem 
Ausspruch unseres Herrn noch etwas hinzufügen darf, mehr als das Hundertfache 
zurück, der sich auf den freiwilligen Gehorsam so vieler freigeborener und adeliger 
Männer stützen kann, nachdem er die untreu und erzwungen verrichteten Dienst- 
leistungen von zehn oder zwanzig Sklaven aufgegeben hat? Das könnt ihr durch 
eure eigenen Erfahrungen bestätigen, die ihr alle nur einen Vater, eine Mutter und 
ein Haus verließet. Wo immer ihr Mnkamet, da fandet ihr ohne sorgenvolle Mühe 
ungezählte Väter, Mütter und Brüder, dazu Häuser und Äcker und die treuesten 
Knechte, die euch demütig als ihre eigenen Herren aufnahmen, euch willkommen 
hießen, erquickten und mit ihren Diensten ehrten"17. Ähnlich ruft Beda in einer 
Predigt auf den englischen Abt und Bischof Benedikt aus: •Er empfing das Hundert- 
fache an Häusern und Äckern, als er all die Orte erwarb, an denen er Klöster baute. 
Und wenn er ein Eheweib um Christi willen entlassen hätte, dann würde er auch dies 
hundertfach zurückerhalten; denn die Liebe unter Enthaltsamen wäre wegen der 
Frucht des Geistes hundertmal verdienstvoller als einst die aus dem Begehren des 
Fleisches stammende Liebe unter Zügellosen"18. 

Gegenüber der rein geistigen Deutung der bei Markus aufgezählten Güter dringt 
hier zum ersten Mal ein wörtliches Verständnis derselben durch. Es handelt sich ja 
um wirkliche Häuser und Äcker, um echte menschliche Beziehungen, die durchaus zu 
recht mit denen zwischen einem Vater und seinen Söhnen, zwischen Bruder und 
Bruder verglichen werden konnten. Wenn auch das Leben der Mönche meist zu 
ideal geschildert wird • die Wirklichkeit mag den einzelnen oft sehr wenig an das 
Wort des Herrn von der hundertfältigen Erstattung der preisgegebenen Güter 
erinnert haben • und vieles einfach nur zum üblichen Erbauungsstil gehört, so ist 
doch sehr bemerkenswert, daß ausgerechnet diejenigen, die so gern von Weltflucht 
und der Verachtung aller irdischen Dinge sprachen, in einem Gemeinwesen, das 
durchaus nicht nur der himmlischen Ordnung angehörte, sondern ganz real im 
Irdischen beheimatet war, die Erfüllung der Verheißung vom hundertfältigen Lohn 
in dieser Welt erblickten. Damit erhielt das diesseitige Leben in der sichtbaren 
Gemeinschaft der Brüder gegenüber dem •ewigen Leben" (als der endgültigen und 
offenen Herrlichkeit des neuen Himmels und der neuen Erde) einen Eigenwert, für 
den es in der spiritualistisdien Deutung dieses Herrenwortes keinen Platz mehr 
gab, der aber in der Unterscheidung des Evangeliums zwischen dem Hundert- 
fältigen in dieser Welt und dem ewigen Leben grundgelegt war. 

Daß es sich bei den oben angeführten Äußerungen eben doch nicht nur um erbau- 
liche Redensarten handelt, sondern um ein wirklich neues Verhältnis zu den irdi- 
schen Ordnungen, zur Welt und zum Mitmenschen, zeigt die tatsächliche Entwick- 
lung, die das Mönchtum genommen hat. Das Eremitentum wird vom Coenobitentum 
abgelöst. Pachomius gibt als erster dem Mönchtum seine eigene geschlossene Welt 
und legt damit den Keim für die so ungemein reiche Entfaltung des klösterlichen 
Lebens. Basilius und Benedikt bilden die Lehre von der geistlichen Vaterschaft 

" In collat. 24, c. 26 (PL 49,1325 f). 
18 Horn, in Natali S. Bened. (PL 94, 226). 



424 Friedrich Wulf 

aus und wecken durch Vorbild und Regel in ihren Gemeinden den Geist der 
Familie. All das hat sein Eigengewicht und sucht nach immer neuen Formen. So 
entsteht jene vielgestaltige und eindrucksvolle Ordnung des monastischen Lebens, 
die so entscheidend für das Werden und die Gestalt der abendländischen Welt 
geworden ist. Was immer diese Ordnung an irdischen und sakralen Werten hervor- 
gebracht hat: die Agrikultur und die Ausbildung des Handwerks, die Erzeugnisse 
des künstlerischen Schaffens und die Werke der Wissenschaft, die religiöse Sym- 
bolik und den Ausbau der Liturgie, über allem aber das neue brüderliche Verhält- 
nis von Mensch zu Mensch, gehört zu dem Hundertfältigen in dieser Welt, das 
Christus denen verheißen hat, die um seinet- und um des Evangeliums willen Haus 
und Hof und Familie verlassen haben. 

Damit plädieren wir keineswegs für die von einer aufgeklärten Zeit so gern 
gepriesenen karitativen und kulturellen Leistungen des Mönchstums, als ob diese 
allein sein Dasein rechtfertigten. Nein, das christliche Mönchtum steht und fällt 
mit der wörtlichen Nachfolge Christi, mit jener Ganzhingabe an Gott, an das •Eine 
Notwendige", das ein Verlassen von allem zur Voraussetzung hat. Aber es ist doch 
eigenartig, wie gerade jene Zeiten, in denen das religiöse Leben der Klöster in 
Blüte stand, oft genug auch für die christliche Durchformung der irdischen und 
welthaften Ordnungen fruchtbar wurden. Die Missionierung der angelsächsischen 
Mönche und ihre weithin ausstrahlenden Klostergründungen ebenso wie die karolin- 
gische oder ottonische Renaissance, der prunkvolle Gottesdienst der Cluniazenser 
wie der strenge, an das jenseitige Leben gemahnende Baustil der Zisterzienser, die 
leuchtenden Ideale der großen Abtsväter wie die allmähliche Überwindung des 
strengen Feudalismus durch die Hereinnahme der wirtschaftlich Abhängigen und 
Unfreien (Conversen) in den Klosterverband: all das ist hundertfältige Frucht der 
Entsagung. Sie öffnete die Augen für die vielfältigen Möglichkeiten des Gotteslobes 
in dieser Welt und machte die Kräfte frei für den selbstlosen Dienst am Bruder 
und an der Schwester und am Reiche Gottes. Gewiß, diese hundertfältige Frucht 
barg auch ihre Gefahren. Oft genug hatte sie in ihrem Gefolge den Reichtum, 
selbstherrliches Gebaren, Machtstreben und Erschlaffung der Sitten. Man vergaß, 
daß sie an das Verlassen der Welt und ihrer Güter geknüpft sei, die das Auge 
rein macht und den Sinn auf das ewige Leben ausrichtet. Man vergaß, daß der 
Besitz der verheißenen Güter im Zeichen der •Verfolgungen" stünde (Mk 18,30), 
damit sich niemand an sie verliere. Aber das alles hinderte doch nicht, das mönchi- 
sche Leben in seinen konkreten Formen und in allen Weisen seiner Betätigung als 
die große Gnade Gottes in dieser Welt zu preisen. Was Wunder, wenn man seine 
Ideale für die christlichen Ideale schlechthin hielt und sie allen Menschen zum 
Vorbild hinstellte. In dem Maße der Weltchrist sie auf seine Weise anstrebe • so 
war es in Mönchskreisen oft zu hören •, werde er auch des Hundertfältigen in 
dieser Welt teilhaftig. 

•Statt der fleischlichen Verwandten", so liest man zum Beispiel bei Theophylact 
(11. Jhd.), •erhalten sie vertrauten Umgang mit Gott, statt der Äcker das Paradies, 
statt der Häuser aus Stein das himmlische Jerusalem, für die Mutter die Matronen, 
die in der Kirche leben, für den Vater die Priester, für ihre Frau alle gläubigen Frauen 



Das Hundertfältige in dieser Welt 425 

• etwa durch das Band der Ehe? • das sei fern!, sondern auf geistliche Art und 
Weise und durch die liebreiche Fürsorge für sie. Christus befiehlt aber nicht ein- 
fach, sich von seinen Verwandten zu trennen, sondern nur soweit sie für die 
Frömmigkeit hinderlich sind"19. Wenn man genauer danach fragt, wie das im ein- 
zelnen zu denken sei, so erinnerte man gern an die Urchristenheit, die im Schimmer 
fast mythischer Verklärung, von Legenden umrankt, wie ein seliges und vollkom- 
menes Zeitalter herüberleuchtete. Dort schien die Verheißung des Herrn vom hun- 
dertfältigen Lohn vorbildlich in Erfüllung gegangen zu sein. •Lies die Apostel- 
geschichte", schreibt Beda der Ehrwürdige in seinem Kommentar zum Lukas-Evan- 
gelium, •und schau, wie ,die Menge der Gläubigen ein Herz und eine Seele war. 
Keiner nannte etwas von seinem Besitztum sein eigen; alles hatten sie miteinander 
gemeinsam ... So gab es denn keinen Bedürftigen unter ihnen' (Apg 4, 32. 34), weil 
jeder, was er besaß, um des Herrn willen aufgegeben hatte. Ihnen gilt, was der 
Apostel sagt, ,als Habenichtse sind sie dennoch im Besitze von allem'" (2 Kor 6, 10)20. 
Viele Frauen bedienten die Apostel und sorgten für ihr leibliches Wohl; ebenso 
hatten sie viele Mütter und Väter, die ihnen liebend anhingen. Alle Häuser stan- 
den ihnen offen, aller Vermögen gehörte ihnen21. 

Leider waren aber die Verhältnisse in der Christenheit nicht mehr so. Die Wirk- 
lichkeit sah ganz anders aus. Wie scharf waren doch in der herrschaftsständischen 
Ordnung des Mittelalters nicht nur die einzelnen Stände voneinander getrennt, 
sondern oft genug die nächsten Nachbarn, weil» sie zu verschiedenen, sich gegenseitig 
bekämpfenden Herrschaften gehörten. Darum ließ sich der hundertfältige Lohn, wie 
er in der urchristlichen Gemeinde oder auch im Mönchtum zu finden war, nur 
schwer auf das Leben des Weltchristen anwenden. Es blieb darum bei ziemlich 
allgemeinen Wendungen, in denen die vom Herrn verheißenen irdischen Güter 
auf das brüderliche Verhältnis der Christen untereinander reduziert erschienen. 
•Wer um des Reiches Gottes willen alle Leidenschaften verachtet, alle weltlichen 
Vergnügungen und Ausschweifungen mit Füßen tritt, der wird weit mehr dafür im 
gegenwärtigen Leben erhalten, da er von Brüdern und Gleichgesinnten, die ihm 
durch ein geistiges Band verbunden sind, eine viel größere Liebe auch schon in die- 
ser Welt erfährt"22. Ähnlich heißt es ein anderes Mal: •Unter Verfolgungen emp- 
fangen die Heiligen das Hundertfältige in diesem Leben. Denn die immer Gott 
lieben und seinen Willen erfüllen, werden zu Brüdern und Schwestern, Vätern 
und Müttern, Freunden und Verwandten der Heiligen (Mt 12,50). Nicht von 
Natur, sondern wegen ihres Amtes und wegen ihrer inneren Zuneigung werden sie 
Brüder und Schwestern, Väter und Mütter, Frauen und Kinder genannt. Denn mit 
diesen Namen pflegen wir die zu rufen, die wir sehr lieben"23. Damit war zwar ein 
entscheidender Gedanke des Evangeliums ausgesprochen • alle Güter des neuen 
Lebens gipfeln ja in der Liebe •, aber der irdische Realismus, den •das Hundert- 
fältige in dieser Welt" bei Markus kennzeichnet, war verloren gegangen. Besitz, 

19 Zu Mt 19, 29 (PG 123, 358). 
20 InMc 111,10 (PL 92,233 f). 
21 Theophylact: Zu Mt 10,30 (PG 123,603). 
22 Beda Ven., in Lc V, 18 (PL 92,556). 
23 Bruno von Segni (gest. 1123), in Mt IV, 81 (PL 165,236). 



426 Friedrich Wulf 

Familie und Beruf schienen im Reiche Gottes keine Rolle mehr zu spielen. Jeden- 
falls wurden sie unter den Gütern dieses Reiches nicht aufgeführt. 

Eine solche Bewertung seines Standes mag für den Weltchristen bedrückend sein. 
Sollen all die Belange, die ihn auf Erden bewegen und bewegen müssen, in denen 
er steht und für die er seine ganze Kraft einsetzt, wirklich so wenig Bedeutung für 
das neue Leben in Christus haben? Das kann er nicht glauben. •Denn alles, was 
Gott geschaffen hat, ist gut, und nichts ist verwerflich, was man mit Dank genießt; 
es wird ja geheiligt durch Gottes Wort und durch Gebet" (1 Tim 4, 4). Wie soll sich 
also der Christ zu den spezifischen Gütern seines Lebens verhalten? Wieweit soll er 
oder muß er sie lassen? In welcher Weise wird er sie in einem auf die Ewigkeit aus- 
gerichteten Leben wiederfinden? Gibt die christliche Tradition darauf wirklich 
keine Antwort, während sie über das Leben der Mönche so Beglückendes auszusagen 
wußte? 

Um diese Frage zu beantworten, muß man zunächst einmal den tatsächlich auf- 
fälligen Unterschied, den die Zeugnisse der Überlieferung zwischen dem Mönchtum 
und der Situation des Weltchristen machen, stehen lassen. Er ist nicht zufälliger Art 
(weil sich eben nur die Mönche zum Wort gemeldet haben), sondern beruht in der 
Sache selbst. So wie das Herrenwort vom •Hundertfältigen in dieser Welt" scharf 
zwischen den irdischen Gütern von Haus, Familie und Äckern, die um des Evan- 
geliums willen verlassen werden, und den als Ersatz dafür verheißenen Gütern un- 
terscheidet, so ließ sich auch im Mönchtum die Doppelheit der Güterordnung klar 
aufweisen: hier die um der Nachfolge Christi willen preisgegebenen und dort die 
hundertfältig dafür empfangenen. Anders beim Weltchristen. Er kann und darf ja 
die Güter seines Standes nicht ohne weiteres im wörtlichen Sinne aufgeben24, und 
dennoch muß auch bei ihm von einem wirklichen Verlassen dieser Güter um Christi 
willen gesprochen werden können, soll er des Hundertfältigen, das der Herr ver- 
heißen hat, teilhaftig werden. Aufzuzeigen, wie beides bei ihm miteinander verein- 
bart werden kann, ist nicht leicht. Denn der Vorgang ist sehr komplexer Natur. Das 
dürfte wohl einer der Gründe (nicht der einzige!) dafür sein, daß die Anwendung 
des Herrenwortes auf die Situation des Weltchristen nicht über sehr unbestimmte 
und allgemeine Aussagen hinauskam. 

Um so überraschter ist man, in der Tradition ein Zeugnis zu finden, das sich mit 
diesem Problem befaßt. Man kann es nicht hoch genug in seinem Wert anschlagen, 
weil es eine Tür zu neuen und wenig bekannten Räumen der christlichen Frömmig- 
keit auftut. Den meisten wird es zunächst sehr harmlos vorkommen, weil es gar 
nichts Besonderes zu enthalten scheint. In Wirklichkeit ist es aber von großer Be- 
deutung, weil sich entscheidende und grundsätzliche Folgerungen aus ihm ableiten 
lassen. Da heißt es im Kommentar Bedas des Ehrwürdigen zum Lukas-Evan- 
gelium, nachdem zunächst von der Kürze und Zerbrechlichkeit der ehelichen Ge- 
meinschaft im Vergleich zur unvergänglichen Gemeinschaft der in der gnaden- 
haften Liebe Verbundenen die Rede ist, daß es auch in der Ehe selbst den hundert- 
fältigen Lohn gebe, vorausgesetzt nur, daß man zuvor die Bedingung des Herrn vom 
Verlassen der Welt erfüllt habe. Die Eheleute empfangen nämlich •aus der ehelichen 

24 Wir berücksichtigen hier nicht jene Fälle, in denen auch vom Weltdiristen die wört- 
liche Preisgabe irdischer Güter verlangt wird. 



Das Hundertfältige in dieser Welt 427 

Enthaltsamkeit eine viel größere Freude, als jene, die ihnen gegenseitig durch die 
geschlechtliche Verbindung gewährt wurde. Während ich vorher die Frau in der 
zügellosen Leidenschaft, die aus der Begierde stammt, besaß, besitze ich sie nun in 
jener Würde, die von der Heiligung ausgeht, und in der wahren Liebe Christi. Es 
ist nur eine Frau, aber hundertfältig ist das Verdienst der Keuschheit"25. Man muß 
einmal davon absehen, daß Beda nur die Alternative: zügellose Leidenschaft oder 
Enthaltsamkeit zu kennen scheint, sowie in keiner Weise den positiven Gebrauch 
der Ehe christlich würdigt. Das ist die überlieferte Anschauungsweise vieler Kir- 
chenväter, die manches Gnostische und Manichäische enthalten mag. Aber darauf 
kommt es in unserem Zusammenhang, wo es um die Interpretation des Herrenwortes 
vom Verlassen und Wiederempfangen geht, nicht so sehr an. Entscheidend ist, daß 
hier zum ersten Mal aufgezeigt wird, wie der Weltchrist, der sich aus Liebe zu Gott 
und zum Herrn von einem (an sich erlaubten) Gut löst, eben dieses Gut (und nicht 
ein anderes, wie in allen oben aufgeführten Beispielen des Mönchslebens und des 
Urchristentums) hundertfältig wiedererhält. 

Worin besteht hier das Hundertfältige? In der tieferen Erfüllung dessen, was die 
Ehe eigentlich meint, in der Freude über das Einssein in der gleichen Herrlichkeit 
des Herrn. Eheleute, die sich um der größeren Nähe zu Christus und um des Reiches 
Gottes willen von der naturhaften Liebe, mit der sie einander selbstsüchtig begehren, 
schmerzlich lösen, werden sich immer inniger finden, • in einer Innigkeit, die alle 
natürlichen Möglichkeiten übersteigt. Aber die Bedingung dieses Lohnes ist das Ver- 
lassen, ein wirkliches Verlassen, dessen Schwere und Dunkelheit dem der Ordens- 
leute in nichts nachsteht. Bald wird es sich um äußere, bald um innere Verzichte 
handeln, und es kann oft viele Jahre dauern, ehe •das Hundertfältige in dieser 
Welt" am Horizont des Lebens aufleuchtet. Vielleicht geht einer der Eheleute den 
Weg allein. Dann heißt es noch mehr in die Fremde ziehen und Schmerzen um 
den anderen leiden. Aber auch über einem solchen Leben steht die Verheißung des 
Herrn: Wer um meinet- und um des Evangeliums willen . . . verläßt, wird das 
Hundertfältige dafür wiederempfangen, in dieser Welt den Ehegatten und dazu 
das ewige Leben. 

Was nun für die Ehe gilt, muß grundsätzlich auch für alle anderen Güter, in 
denen der Weltchrist steht: für Besitz, Arbeit und Beruf, für das Verhältnis zu El- 
tern und Kindern, zu Freunden und allen, denen er seine Liebe geschenkt hat, 
möglich sein. Von jedem dieser Güter muß sich der Christ um des ewigen Lebens 
willen lösen, und das kommt einem Sterben gleich, aber je freudiger und entschie- 
dener er auf eine bloß naturhafte Sicherung und Erfüllung seines Lebens verzich- 
tet hat, um so beglückender erhält er alle Güter in jener Schicht der Seele, die Gott 
angehört, hundertfältig wieder zurück. Sie sind jetzt gleichsam mitverwandelt und 
nehmen an der Würde und Schönheit des neuen, gnadenhaften Lebens teil. Oft 
offenbaren sie damit dem Menschen zugleich auch ihre natürlichen Kostbarkeiten, 
die dem Selbstsüchtigen ewig verborgen bleiben. 

In dieser Schau erhält nun die Welt für den Christen ein ganz anderes Gewicht, 

25 In Lk V, 18 (PL 92, 556). • Die Stelle ist in stark verkürzter Form später noch einmal 
von Zadiarias Chrysopolitanus 0. Praem. (gest. um 1155) zitiert worden und ist dort dem 
hl. Chrysostomus zugeschrieben; wir konnten sie aber bei Chrysostomus nicht verifizieren. 



428 Friedrich Wulf 

als es in der christlichen Frömmigkeitsgeschichte jemals der Fall war. Und das muß 
so sein. Denn wir stehen an einer Wende. Wir können nicht mehr mit solcher Leich- 
tigkeit von der Verachtung der Welt sprechen, wie es die Kirchenväter getan 
haben oder wie es im Mittelalter (dessen aszetische Terminologie bis auf unsere 
Tage sich erhielt) oft genug geschah. Gewiß ist die •Welt" heute sündig wie nur 
je und die Fülle ihrer Güter lockt mit Allgewalt. Aber anderseits hat sie auch an 
Gewicht und Bedeutung für uns zugenommen. Sie hat sich in den vergangenen 
Jahrhunderten immer mehr ausdifferenziert und ihre Möglichkeiten enthüllt. Diese 
Möglichkeiten aber kommen von Gott; er hat sie in die Natur hineingelegt, damit 
wie sie entdecken und entfalten. Sie geben seinen Schöpferwillen kund, sind Kraft 
von seiner unendlichen Kraft und ein Spiegelbild seiner Schönheit. Damit hat aber 
auch zugleich unsere Aufgabe in der Welt und ihren Ordnungen einen größeren 
Ernst erfahren. Wir müssen darum heute mehr denn je ein christliches Verhältnis 
zur Welt gewinnen • nicht dadurch, daß wir uns ihr und ihren Gütern einfach zu- 
neigen, sondern daß wir sie heiligen und erlösen. Vom Ehemann und dem Verhält- 
nis zu seinem Weibe sagt Chrysostomus: •Er hat empfangen, was Christus gehört, 
nicht nur, um es pflichtgemäß zu lieben, sondern auch um es zu formen und zu leiten: 
Damit sie heilig und makellos sei ... Denn wenn du sie heilig und makellos ge- 
macht hast, ergibt sich alles Übrige . . . Schmücke und führe dein Weib, dann wird 
dein Haus wohlgeordnet sein ... Wenn wir so unsere Häuser verwalten, sind wir 
auch geeignet, die Kirche zu leiten: denn das Haus ist eine Kirche im kleinen"26. 
Ähnliches gilt von allen Bereichen, die dem Weltchristen als Aufgabe zugewiesen 
sind. Er muß sie ordnen und heiligen und an der Herrlichkeit des neuen Lebens in 
Christus teilnehmen lassen. Er wird es um so wirksamer tun, je tiefer er ihnen das 
Zeichen des Kreuzes eingeprägt hat. 

Ist das nicht ein wunderbarer Antrieb, die Güter der Welt zu lassen, um sie mit 
der Herrlichkeit des Herrn zu erfüllen? Sie werden es uns hundertfältig lohnen, in- 
dem sie diese Herrlichkeit für uns sichtbar machen, auch in ihren oft armseligen Ge- 
wändern. Jede Zeit hat ihre besonderen Gnaden. Vielleicht ist eine davon die, daß 
wir besser als frühere Geschlechter verstehen, was es um das •Hundertfältige in die- 
ser Welt" ist. •Die Frömmigkeit", sagt Paulus, •hat die Verheißung für das gegen- 
wärtige und zukünftige Leben" (1 Tim 4,8). Auch das ist eine Frohe Botschaft! 

28 In Epist ad Eph c. 5, hom 20, n. 5 (PG 62, 142 f.] 




