
Beichtprobleme1 

Von Karl R a h n e r S. J., Innsbruck 

Das Thema dieses Referates ist mir gestellt worden. Wenn man etwas über 
•Beichtprobleme" wissen will, so setzt man offenbar voraus, daß es solche Probleme 
gibt. Ich nehme diese Voraussetzung der Tagungsplaner ernst. Ein Problem ist 
aber nicht eine didaktische Frage, deren Antwort man schon längst aus Denzinger 
und einem moraltheologischen Handbuch weiß. Ein Problem ist • ein Problem, 
also eine Frage, für die man keine klare oder keine lösende und befreiende, keine 
erschöpfende Antwort hat, eine Frage, die ehrlich zu stellen und auszusprechen 
manchen Zuhörer schon verdrießt, weil er stillschweigend voraussetzt, es sei im 
Grunde überall alles klar, und wer einen Denzinger besitze, wandle nicht mehr in 
umbris et imaginibus, oder mindestens die Theorie sei immer klar, wenn auch 
manchmal die Praxis der Durchführung der klaren Prinzipien auf die Bosheit und 
Dummheit der Menschen stoße. Gewiß sollen wir nicht zu denen gehören, die 
lieber im Trüben der Fragen und Probleme als im Klaren der Antworten fischen, 
die zu faul sind, eine klare Antwort zu hören und sich anzueignen, oder die a priori 
meinen, eine harte Antwort sei keine. Aber man soll auch nicht behaupten, es dürfe 
nur eine Frage gestellt werden, wenn die Antwort mit gleicher Post hinterdrein- 
kommt. Denn auch die nicht beantwortete Frage, wenn sie echt und ehrlich ist, 
ist besser als die törichte Dumpfheit des Menschen, dem immer schon alles klar ist. 

Wir wollen uns also mit Problemen beschäftigen. Dabei ist vorausgesetzt, daß die 
Klarheiten der Dogmatik, der Moral und Pastoral • die es gibt und die wichtiger 
sind als alle unsere Probleme • bekannt sind und angewendet werden; auch die 
der Moralsätze, deren Bestand und Geltung besonders heute im Beichtstuhl ver- 
teidigt werden muß. Wer darin Belehrung haben will, der schlage ein Lehrbuch auf 
oder eine der vielen Schriften, die mit Recht die traditionelle Beichtstuhlmoral 
besonders in Sexualfragen darlegen, verteidigen und pastoral anwenden2. 

I. 

Wandlungen des Beichtinstituts 

Wenn wir • das alles vorausgesetzt, bejaht und selbstverständlich akzeptiert • 
uns der Problematik zuwenden wollen, so geht eine solche Aporetik am besten von 
der Tatsache aus, daß das Beichtinstitut bei aller Beharrung in seiner Substanz tief- 
greifende Wandlungen durchgemacht hat, so sehr, daß, wären sie nicht Tatsache, 
wohl die meisten Dogmatiker sie a priori als unmöglich • weil gegen die Substanz 
des Sakramentes seiend • erklären würden. Der hl. Joseph hat nun einmal nicht 
den ersten Beichtstuhl gezimmert. Es gab viele Jahrhunderte ohne Andachtsbeichte. 

1 Der hier vorliegende Aufsatz ist ein Referat, das auf einer kleinen pastoraltheologischen 
Tagung gehalten wurde. Er hat nicht den Ehrgeiz, wissenschaftlich Neues zu bringen. Er will 
aber Dinge sagen, über die man immer wieder aufs neue reden muß, sollen sie in der Praxis 
das Alltags wirklich beachtet werden. 

2 Vgl. etwa neuestens Josef Miller S. J., De usu et abusu matrimonii. Herausgegeben von 
der österreichischen Bischofskonferenz (als Manuskript), Innsbruck, Rauch. 



436 Karl Rahner 

Ein Augustinus hat nie gebeichtet. Es gab Jahrhunderte, wo die heiligen Bischöfe 
Galliens predigten, Buße zu tun, aber erst auf dem Sterbebett zu beichten. Es gab 
Konzilien, die davor warnten, einem jungen Mann in Todesgefahr das Sakrament 
zu spenden, weil er wieder gesund werden könnte und ihm dann die lebensläng- 
lichen Bußverpflichtungen viel zu schwer werden könnten. Es gab Jahrhunderte, in 
denen man nur einmal die kirchliche Rekonziliation empfangen konnte. Im 11. und 
12. und bis ins 13. Jahrhundert lehrten alle Theologen, daß dieses Sakrament 
nicht die Schuld vor Gott tilge, sondern andere sekundärere Wirkungen habe. Noch 
für Thomas von Aquin war die Tatsache eine selbstverständliche Normalität und 
sogar eine Pflicht des Pönitenten, daß er schon durch die Reue gerechtfertigt zu 
diesem Sakrament hinzutrete, so ähnlich wie Albert der Große und der hl. Bonaven- 
tura es für unvollkommen hielten, wenn einer Ablässe gewinnt, anstatt Buße zu tun. 
Erst im 13. Jahrhundert kommt die indikative Absolutionsformel auf und läßt 
immer mehr eine schöne Bußliturgie zu einer nüchternen Absolution zusammen- 
schrumpfen. Der existentielle religiöse Gewichtsakzent im Ganzen der Buße ver- 
lagert sich in säkularen Etappen von dem handfesten Bußetun auf die innere 
Reue, auf das beschämende Bekenntnis, auf die priesterliche Absolution. Durch 
12 oder 13 Jahrhunderte kam die Kirche ohne den uns so kapital scheinenden aus- 
drücklichen Unterschied zwischen vollkommener und unvollkommener Reue aus. 
Vor Thomas erklärten die Theologen das Gebot der jährlichen Pfliehtbeichte des 
vierten Laterankonzils als verpflichtend auch für den, der keine Todsünden hat. 
Thomas und die Theologen danach behaupten, theologisch tiefer blickend, das 
Gegenteil; die durchschnittliche Praxis verschweigt diese Erklärung, so daß auch 
diejenigen Gläubigen, die im Stande der Gnade sind, oft nicht so sehr aus Einsicht 
in die innere Sinnhaftigkeit, sondern mehr aus Gewohnheit, Zwang und Ängst- 
lichkeit in der österlichen Zeit zur heiligen Beichte gehen3. Während man in der 
Väterzeit nur einmal im ganzen Leben und da nur im Notfall das Sakrament emp- 
fangen konnte, gab es in der Karolingerzeit Partikularsynoden, die jeden zur 
dreimaligen Beichte im Jahr verpflichteten. Noch für Bonaventura ist das Misereatur 
die eigentliche Absolutionsformel für die Schuld, und das Ego te absolvo nur bezogen 
auf die Vergebung von Sündenstrafen; bei Thomas ist das Ego te absolvo die einzig 
entscheidende Formel gerade für die Nachlassung der Schuld. Bis ins hohe Mittel- 
alter herrscht die Ansicht, daß man im Notfall auch vor dem Laien beichten müsse 
(noch Ignatius von Loyola hat sich daran gehalten). 

Alle diese Tatsachen sollen nur eines beweisen: das Sakrament ist lebendig. Was 
lebendig ist, hat seinen Wandel, auch wenn seine innerste Wesensentelechie gleich 
bleibt. Es wäre töricht, aus diesem Wandel eo ipso schließen zu wollen, es könne 
oder solle eine frühere Erscheinung und Gestalt in Lehre und Praxis repristiniert 
werden. Gerade für den geschichtlich Denkenden ist der Satz falsch, daß bloß des- 
wegen, weil etwas einmal war, es auch wieder sein könne. Aber wenn das Buß- 

3 Damit soll nicht bestritten werden (ganz im Gegenteil!), daß diese Gewöhnung pastoral 
glücklich ist. und hoffentlich wird sie immer beibehalten. Man muß sich nur vorstellen, was 
geschähe, wenn sie nicht mehr existierte: wir bekämen praktisch die Zustände der öffent- 
lichen Kirchenbuße des christlichen Altertums zurück und damit alle pastoralen Nachteile, 
die mit dieser Gestalt des Bußsakramentes gegeben waren. Vgl. K. Rahner, Die Bußlehre 
des hl. Cyprian von Karthago: ZkTh 74 (1952) 425 ff. 



Beichtprobleme 437 

institut der Kirche lebt, dann wird es sich auch in Zukunft wandeln, ohne sein 
Wesen zu verlieren. Diese künftigen Wandlungen können leiser geschehen und im 
äußerlich Institutionellen unmerklicher sein als die bisherigen. Würden sie nicht 
werden, wäre die Institution Christi petrefakt und tot. 

Kann man ahnen, in welcher Richtung eine solche Entwicklung verlaufen wird? 
Gibt es Gründe aus dem Seinsollen und den schon beobachtbaren Tendenzen heraus 
für eine solche Prognose? Solche Fragen sind nicht bloß Sache müßiger Neugierde, 
die das Gras wachsen hört. Wir haben sicher weder die Macht noch das Recht, 
am Bestehenden in Theorie und Praxis des Beichtinstituts etwas zu ändern. Dazu 
fehlt uns de iure die Vollmacht und de facto sind wir zu wenige, um gleichsam 
via facti bewußt eine Entwicklung voranzutreiben. Aber einerseits ist innerhalb 
des Rahmens der heutigen Lehre und Praxis des Bußsakraments immer noch ein 
relativ großer Spielraum für eine sehr verschiedene Handhabung dieses Sakra- 
ments und anderseits kann es pastoral geboten und segensreich sein, die so gegebenen 
Möglichkeiten innerhalb dieses Rahmens in der Richtung auszunutzen, in die die 
Entwicklung drängt. Denn gerade die Geschichte dieses Sakramentes zeigt, daß 
man eine notwendige Entwicklung durch traditionalistische Schwerfälligkeit, durch 
eine bloße Routine des Hergebrachten zum Schaden der Seelen um Jahrhunderte 
verzögern kann, wie es im 5. und 6. Jahrhundert geschah, bis endlich die irisch- 
angelsächsische Unbefangenheit in der neuen Handhabung der wiederholbaren 
Privatbeichte den Wandel erzwang, von dessen Segen wir heute noch leben. Solche, 
ihrer selbst noch nicht ganz bewußte oder u. U. übers rechte Ziel hinauszugeraten 
drohende Entwicklungstendenzen scheint es auch heute zu geben. Wo sie nicht 
geklärt werden, werden sie gefährlich. Wo sie unbeachtet bleiben oder sogar geleug- 
net oder unterdrückt werden, können sie den Willen zum Sakrament lähmen oder 
vergiften. Die Frage nach den Richtungen, in denen man eine künftige Entwicklung 
des Sakramentes sich denken und als geschehend vermuten könnte, gibt uns die 
Gelegenheit, die heutigen Beichtprobleme aufzuzeigen und, wenn schon keine Ant- 
wort zu geben, so doch eine Lösuhgsrichtung anzudeuten. Diese Beichtprobleme 
sind, um das ausdrücklich zu betonen, immer gleichzeitig Probleme der richtigen 
Erziehung zum richtigen Empfang dieses Sakraments, wie auch Probleme seiner 
Spendung und seines Empfanges selber. 

Ich möchte die These aufstellen: Lehre und Praxis dieses Sakramentes werden 
in Zukunft dahin tendieren, daß dieses Sakrament sowohl theologisch voller, als 
auch personaler vollzogen wird. Was das bedeutet und welche Folgerungen sich 
daraus ahnen lassen, gilt es zu zeigen. 

II. 

Legalistisch-magische Tendenzen in der Praxis der Beichte 

Der naive Mensch und damit die Volksfrömmigkeit (die ihre Auswirkungen guter 
und schlechter Art bis in die hohe Theologie haben kann) denken und handeln 
(in größerem oder geringerem Maß) legalistisch, magisch, tabuistisch. Diese Dinge 
hängen zusammen; sie gründen alle darin, daß ein einfaches und kindliches Denken 
nicht deutlich genug den Unterschied zwischen dem personalen sittlichen Grund- 
Vollzug und dessen äußerer Objektivation ermißt und dazu Gott als ein partikuläres 
Seiendes betrachtet, vor dem man sich sichern und abschirmen könne. Es soll hier 



438 Karl Rahner 

nicht das Wesen solcher Haltungen genauer analysiert werden. Um eine praktische 
Vorstellung oder Ahnung zu vermitteln, seien wahllos einige Beispiele erwähnt, 
die sich bald mehr auf die eine, bald mehr auf die andere der genannten Haltungen 
beziehen. Die Beispiele werden ohne Kommentar gegeben. 

Nach einer bekannten Moraltheologie muß man hinsichtlich des Gebots der 
Sonntagsheiligung unterscheiden, ob man Noten schreibt oder Notenlinien zieht. 
Nach ihr hat man mehr von drei gleichzeitig gehörten Messen als von einer. Es gab 
Heilige, die den Kelch, den sie konsekrierten, möglichst voll machten, weil das 
mehr Gnade vermittle. Die Angst, die man vor einer Unterbrechung der Abfolge 
der Gregorianischen Messen hat, ist nicht viel anders zu bewerten als die Angst, 
die Kette der Kettenbriefe zu unterbrechen. Wie leicht verstrickt sich auch heute 
noch die Kasuistik hinsichtlich des eucharistischen Nüchternheitsgebotes (z. B. wann 
eine Speise noch flüssig sei) in einem Dickicht, durch das man die eigentlich gemeinte 
Sache nur noch schwer erblicken kann. Durch Hunderte von Jahren wurde eine 
nächtliche Pollution eo ipso als •Unreinheit" betrachtet. Es ist bekannt, welche Kasui- 
stik sich an diesen zunächst rein physiologischen Vorgang knüpfte, von den Kirchen- 
vätern angefangen bis ins heutige Missale Romanum. Wieviel tabuistische 
Unterströmungen sind in der mittelalterlichen Kasuistik vorhanden hinsichtlich der 
Erlaubtheit oder Unerlaubtheit (bis unter schwerer Sünde) des Sakramentenemp- 
fangs nach einem am Abend zuvor vorausgegangenen ehelichen Verkehr. 1277 
verurteilte Bischof Stephan von Paris den Satz: Quod delectatio in actibus venereis 
non impediat actum seu usum intellectus. Der hl. Bernhardin von Siena (1443) sagt 
in einer Predigt, es sei schweinische Ehrfurchtslosigkeit und eine Todsünde, wenn 
sich die Eheleute nicht einige Tage vor dem Empfang der heiligen Kommunion des 
ehelichen Verkehrs enthielten. Und noch im Catechismus Romanus ist eine drei- 
tägige Enthaltsamkeit eigentliche Vorschrift. Im Mittelalter wurde eine im Kindbett 
Gestorbene oft in einem besonderen Winkel des Friedhofs und weniger ehrenvoll 
begraben. Johannes Beleth gestattete ihr Begräbnis am geweihten Ort nur, wenn das 
Kind vorher herausgeschnitten wurde. 

Durch solche Anschauungen und Vorschriften hervorgerufene legalistische, magi- 
sche und tabuistische Haltungen sind auch heute noch vorhanden. Aber sie gehen 
zurück. Der Mensch wird rationalistischer, auch sich selbst gegenüber; er wird 
technischer und profaner; er lernt schärfer unterscheiden zwischen personaler Frei- 
heit und psychophysiologischen Mechanismen, zwischen Echtem und bloß dressur- 
haft Anerzogenem usw. Wo ein solcher Mensch jene Verhaltungsweisen, von denen 
wir gesprochen haben, sieht, erhebt er Protest; sie kommen ihm lächerlich und der 
wirklichen Würde des Religiösen gegenüber unangebracht vor, oder er verwechselt 
das Religiöse mit solchen Dingen und verwirft jenes mit diesen. 

Es ist nun kein Zweifel, daß in der volkstümlichen ßewÄ^praxis solche Dinge 
auch heute noch ihre Rolle spielen, weiterwirken, in der Jugend eingeübt werden, 
später Protest und Ablehnung finden und damit das Beichtinstitut überhaupt in 
Gefahr bringen. Wer hat nicht schon unzählige Male die leeren Plapperbeichten 
erlebt, in denen ein Beichtspiegel mechanisch heruntergesagt wird, Beichten, in 
denen unter einer persönlich vielleicht höchst unschuldigen, aber erschreckend lega- 
listisch-magischen Weise nur auf das sakramentale Vorkommnis als solches Wert 



Beichtprobleme 439 

gelegt wird, wo u. U. Sünden erfunden werden, damit eben etwas gebeichtet wird, 
wo objektive Sünden in denselben Topf wie die subjektiven geworfen werden, 
Wichtiges und Lächerliches in einem Tonfall gebeichtet wird, wo man ohne jede 
Rücksicht auf die Gesinnung in der Anklage reine Erfolgsethik voraussetzt, z. B. 
Meßversäumnisse beichtet, obwohl man eben krank war und gar nicht zur Messe 
gehen konnte, wo man glaubt, eine gute Beichte zu machen, obwohl man es darauf 
ablegt, den Priester hinters Licht zu führen, zu beichten bei möglichst großem Lärm 
in der Kirche. Wer hat nicht schon Kinder- und Missionsbeichten erlebt, bei denen 
es in einem Tempo zugeht, daß man wirklich von einer Beichtfabrik sprechen muß, 
daß • wie ein der katholischen Beichtpraxis sehr wohlwollend gesinnter evange- 
lischer Christ einmal sagt • es so aussieht, wie wenn aus einer Nägelstanzmaschine 
rechts und links in regelmäßigem Rhythmus die Nägel herausfliegen. Haben wir 
Beichtväter nicht selbst schon oft das Gefühl gehabt, man solle möglichst noch mehr 
die Bußliturgie auf das unbedingteste Minimum reduzieren, damit es noch schneller 
gehe? Haben wir nicht selbst schon zu oft Sünden gebeichtet, bei denen man nur 
mit dem Aufwand einer formalistischen Moralrabulistik sagen kann, wir würden 
sie bereuen, •Sünden", die man gar nicht bereuen kann, weil sie keine sind, da von 
einer personalen Freiheitsentscheidung im Ernst nicht die Rede sein kann? Wer 
hat nicht schon Pönitenten belehrt, daß etwas gar keine Sünde sei, und dann doch 
den Eindruck gehabt, daß dies den Pönitenten gar nicht erleichtere, sondern er 
viel lieber dasselbe wieder beichte? Wie oft wird etwas gebeichtet •für alle Fälle", 
damit Gott einem nichts anhaben könne, als ob man sich gegen ihn sichern müsse 
oder könne, als ob Gott einem doch etwas ankreiden könnte, wo man selber keine 
eindeutige Pflicht erkannt hatte? 

Wenn man diese und ähnliche Fälle legalistisch-magistischer Beichtinstinkte ana- 
lysiert, so findet man folgendes: 

a) Die Beichte wird reduziert auf die priesterliche Absolution von Sünden mit 
den notwendigen Voraussetzungen, soweit diese absolut conditio sine qua non 
zum Eintritt des erstrebten Effekts sind. 

b) Die Beichte wird viel zu sehr als sachhaft mechanischer Vorgang gewertet (oft 
unter Berufung darauf, daß er opus operatum sei), bei dem es lediglich darauf an- 
kommt, daß der Tatbestand der Absolviertheit vorliegt. 

In beiden wirken sich unbewußt diese legalistisch-magischen Ur-Instinkte des 
Menschen aus. 

III. 

Entwicklungstendenzen im gegenwärtigen Vollzug des Beichtinstituts 

Wenn unsere Seelsorge nicht langsam bei den Menschen von morgen das Beicht- 
institut in Mißkredit bringen soll als legalistisch-magisches Zaubermittel, dann 
müssen wir im Rahmen des uns Möglichen diesen nicht einfach ganz seltenen 
Mißständen entgegenwirken und in unserer Praxis uns richtig verhalten. Wir müs- 
sen dafür sorgen, daß dieses Sakrament theologisch voller und personaler bejaht 
und vollzogen werde4. 

4 Da ich die theologischen Grundlagen dessen, was damit gemeint ist, hier nicht tiefer 
und breiter legen kann, sei es mir gestattet, auf drei Arbeiten von mir zu verweisen: Sakra- 
mentale und personale Frömmigkeit: •Geist u. Leben"  25  (1952)  412•429; Vergessene 



440 Karl Rahner 

Praktisch heißt ein theologisch volleres und personaleres Verständnis der Beichte 
folgendes: 

1. Das Sakrament ist ein opus operatum. Das heißt aber gerade nicht: es wirkt 
magisch oder automatisch. Die Wirksamkeit {•in actu secundo") des Sakramentes 
ist bemessen und begrenzt durch die Disposition des Pönitenten. Das schließt aber 
auch ein, daß wo diese Disposition für das Sakrament und durch das Sakrament, 
nüchtern und ehrlich gesehen, nicht wächst, durch einen häufigeren Empfang des 
Sakramentes eine praktisch unbedeutende Wirkung eintritt, auch wenn von einem 
moraltheologischen Minimalismus her gesehen das Sakrament nicht sakrilegisch 
empfangen wird. Selbstverständlich hat die Verminderung der Beichthäufigkeit als 
solche keinen Nutzen und keinen Sinn. Wo wir nichts täten, als diese Häufigkeit 
reduzieren, wäre nichts gewonnen und nur geschadet. Wir wollen hier nicht die 
geistliche Trägheit sanktionieren. Denn Tatsache ist, daß wir viel zu wenig ernst 
unser Gewissen täglich erforschen und unsere Schwächen und sündhaften Neigungen 
zu überwinden suchen. Aber umgekehrt ist auch wahr: die (auch nicht sakrilegische) 
mechanische Häufigkeit, die nicht mit einem personalen Wachstum des inneren 
Menschen verbunden ist, nützt ebenfalls nicht. Die empfehlenswerte Häufigkeit des 
Sakramentenempfangs muß sich daher richten nach den konkreten Möglichkeiten, 
die einem Menschen bei ernsthafter Bemühung zu Gebote stehen, das Sakrament 
wirklich personal echt zu vollziehen. Es ist kein Attentat gegen das opus operatum, 
wenn man sagt: eine gute Beichte ist besser als drei gewohnheitsmäßige, auch sakra- 
mental gesehen. Denn das opus operatum ist kein Nürnberger Trichter der Gnade. 
Es kann durchaus sein, daß ein Mensch ein bestimmtes, wenn auch verhältnismäßig 
kleines Stück neuen Lebens, neuer Erfahrung und neuen Erlebens als Material 
braucht, damit seine personale Anstrengung etwas habe, woran sie sich existentiell 
wirklich vollziehen könne. Vergessen wir nicht: gerade bei der Devotionsbeichte gilt: 
es wird in concreto darin keine Sünde vergeben, sie wäre nicht schon ex opere 
operantis getilgt. Nicht wirklich bereute Sünden werden auch durch das Sakrament 
nicht nachgelassen. Das ist eine Binsenwahrheit, die wir als Priester und als Pöniten- 
ten nur zu leicht in der Praxis vergessen. 

Machen wir uns los von dem stillschweigenden Vorurteil, die Sakramente seien 
von Gott eingerichtet, damit wir es uns personal und subjektiv leichter machen, es 
billiger haben könnten. Das ist ein Vorurteil, das dadurch entsteht, daß die moderne 
Theologie (im Gegensatz zur großen Theologie des Mittelalters) einseitig die Lehre 
herausstellt, in der Beichte genüge attritio, d. h. unvollkommene Reue zur Recht- 
fertigung, außerhalb nicht. Ich bestreite die These nicht. Aber diese These berech- 
tigt doch nicht zu dem obengenannten Vorurteil. Wer es zur attritio bringt, hat 
keine Schwierigkeit, contritio (vollkommene Reue) zu haben, und die einzige 
Schwierigkeit der contritio ist die attritio, d. h. der wirkliche Abstand von der 
Sünde. M. a. W. es wird uns keine wahre Reue erlassen, zumal von der Liebe, d. h. 
der letzten Form, die die attritio zur contritio macht, ja nicht dispensiert wird 
dadurch, daß wir das Sakrament empfangen. Selbstverständlich hat das Sakrament 
von sich aus eine Kraft. Aber entweder bringen wir die zur Sündentilgung erforder- 

Wahrheiten über das Bußsakrament: •Geist u. Leben" 26 (1953) 339•364; Die vielen Messen 
und das eine Opfer, Freiburg 1951. 



Beichtprobleme 441 

liehe Reue schon mit, oder das Sakrament kann seine sündentilgende Kraft nur 
darin erweisen, daß es uns die frei anzunehmende oder abzulehnende Fähigkeit 
anbietet, selbst in Reue wahrhaftig zu Gott zurückzukehren. 

Es wäre vielleicht gut, wenn man einmal 50 Jahre das Wort Reue vermeiden 
würde, denn unter Reue versteht man heutzutage nur zu leicht ein Bedauern, ein 
billiges Wünschen, es wäre anders gewesen, so wie man auch Dinge bedauernd 
anders wünscht, die man gar nicht ändern kann. Wenn man einmal statt zu sagen: 
du mußt bereuen, sagen würde: du mußt dein Leben ändern, du mußt zäh und 
ehrlich an dir arbeiten, deine Gesinnungen, Haltungen, Antriebe selbstverleugnend 
umzuformen; bedauere nicht deine Taten, sondern desavouiere, wenn du dazu 
den ehrlichen Mut hast, hart und tatkräftig deine Gesinnung, - deine Haltung, aus 
denen heraus das geschieht, was du angeblich bereust; laß Taten sehen, die zeigen, 
daß der verborgene Ur- und Wurzelgrund deiner Taten sich geändert hat. Wie 
kannst du eigentlich dir vorschwindeln, du hättest diese Lieblosigkeit bereut, wenn 
du • •bereust", dazu ein Ave betest und im übrigen alles beim alten läßt, anstatt 
dem Gekränkten wirklich Gutes zu tun? Unterscheidest du den Ärger über die for- 
male Diskrepanz zwischen deinen Taten und deinen offiziellen Maximen, was nur 
gekränkte Eitelkeit ist, wirklich von der liebenden Hinwendung zu echter, verstehen- 
der Bevorzugung des deinen Egoismus schmerzenden Besseren? Oder warum tust 
du, als bereutest du, wo du nicht wahrhaft dich ändern willst und es vielleicht auch 
gar nicht kannst, wenigstens jetzt nicht und nicht an dem Punkt kannst, den du 
angeblich bereust? 

Wir haben also in unserer Praxis immer wieder unter dem Gesichtspunkt einer 
inneren Einheit von sakramentalem und personalem Tun zu prüfen, welches die 
wirklich angemessene Sakramentenhäufigkeit ist. Wo der junge Mensch bloß auf 
eine möglichst häufige Beichte mechanisch dressiert wird, wo er sie vollzieht, wie es 
gewöhnlich oder wenigstens oft geschieht, wird er sie als Erwachsener bleiben 
lassen. Und er hat eigentlich ganz recht: solche Beichten sind im Grunde frommer 
Legalismus oder Magie. Man könnte von da aus fragen, was bei Schüler- und ähn- 
lichen Massenbeichten auch technisch durch mehr Beichtväter, eventuell größere 
Seltenheit, größere Verteilung auf mehrere Tage usw. in dieser Hinsicht besser- 
gemacht werden könnte. Man könnte fragen, ob nicht eine gemeinsame Beichtvor- 
bereitung oder etwas Ähnliches dem echten personalen Vollzug des Sakramentes 
helfen könnte. Solange es so ist, daß viele Jugendliche dort beichten, wo es am 
schnellsten geht, ist Legalismus und Sakramentenmagie in zu großer Dosierung 
vorhanden. 

2. Das Sakrament müßte theologisch gefüllter empfunden werden. Es ist doch 
nicht bloß Absolution im Namen Gottes. Es ist ein Mysterium Christi; es geschieht 
an uns das Gericht, das am Kreuz über die Sünde der Welt geschah; es geschieht 
vorwegnehmend das Gericht der Zukunft; es ist ein Dialog zwischen Gott und 
Mensch; es ist Liturgie; es ist ein Bekenntnis der Schuld gegen die heilige Gemein- 
schaft der Erlösten; auch die Kirche gibt darum ihren Frieden und ihre Versöhnung; 
sie betet für mich und gibt mir durch dieses Sakrament feierlich und neu das Recht 
auf ihre Gnade und ihre Fürbitte, die sie im Opfer und in den Gebeten aller ihrer 
Heiligen als die Kirche der Sünder, die heilig sind, täglich Gott darbringt. Es müßte 



442 Karl Rahner 

im Christen, der gesund ist, ein Gefühl dafür existieren, daß er vom heiligen 
Mysterium des Leibes und Blutes Christi ausgeschlossen ist, und von der Kirche in 
diesen ihren inneren Heilsbezirk wieder lösend eingelassen wird, daß er dem Altar 
rekonziliiert wird, wie man einst sagte. Der Sünder müßte das Empfinden haben, 
daß er der heiligen Kirche, dem Ursakrament Christi, bekennt, nicht einem Psycho- 
therapeuten oder einem Untersuchungsrichter, einem Kirchenpolizeirat •, weil man 
sein Verhältnis dadurch zu diesem Urmedium der Gnade ordnet; er müßte ein 
Gefühl der Verantwortung für diese Kirche besitzen, die man ja auch selbst mit- 
repräsentiert: kompromittierend, indem man sündigt, ihre Liturgie selber als die 
Liturgie der Kirche der Sünder feiernd, indem man bekennt; man sollte etwas 
empfinden davon, daß nur ein Getaufter dieses Sakrament feiern kann. • Der Sün- 
der müßte ein Empfinden dafür haben, daß er als Getaufter, dem seine Sünden nach 
der Taufe vergeben werden, in dieser Vergebung von dem ganzen Leib Christi 
lebt, von den Gebeten und der Buße aller Heiligen, • daß unser Gebet nach der 
Absolution •Passio Domini nostri Jesu Christi, merita beatae Mariae Virginis et 
omnium Sanctorum"5 nur ausspricht, was in der Lossprechung geschieht, nämlich, 
daß unsere Reue lebt von der Liebe der ganzen Kirche6. 

Wenn die Reue als Teil der •Materie" des Bußsakramentes eine innere Hin- 
ordnung auf die Lossprechung als einen Akt der Kirche im Namen Christi hat, dann 
dürfen wir keine Reuegebete empfehlen und befördern, wie sie auch ein Deist beten 
könnte. Dann muß die Reue sich an Christus wenden, das Gebet eines Getauften 
sein, eines Gliedes der Kirche, eines Menschen, der das rettende Gericht des Kreuzes 
an sich erfährt und weiß, daß von da aus das Heil allein kommt. Ein Reuegebet 
müßte von seinem Inhalt her dem Betenden deutlich machen, daß nicht seine Reue 
als solche, sondern Gottes Gnade seine Sünden tilgt, daß dem Bereuenden nicht 
vergeben werden muß (weil er sich ja gebessert hat), sondern daß Gott die Herzen 
umwandelt und mit seinem Geist erfüllt. Wäre dieses Bewußtsein ganz lebendig, 
dann wäre es dem Sünder auch viel selbstverständlicher, daß er als Getaufter diese 
Tat Gottes an ihm im Wort der Kirche entgegennehmen muß. Es ist ein Jammer, 
daß die ganze Liturgie des Bußsakraments äußerlich gesehen zusammengeschrumpft 
ist auf ein paar hastig geflüsterte Worte. Man muß kein liturgischer Romantiker 
sein, um das zu bedauern. Denn es kommt eben sehr wesentlich darauf an, daß 
der Mensch personal aus der Tiefe seines Wesens vollzieht, was sakramental 
geschieht. Dafür aber ist ein echter Vollzug des Liturgischen an diesem Sakrament 
eine große Hilfe. Tun wir das Wenige, was davon geblieben ist, wenigstens echt. 
Lehren wir die Menschen, daß das Sakrament mehr ist als der juridische Akt der 
Lossprechung. Wo ein Mensch von heute den spezifisch-christlichen und ekklesio- 
logischen Charakter des Sakramentes nicht sieht, wird er über kurz oder lang auf 
den Gedanken kommen, er könne die Frage seiner Sünden mit Gott allein ab- 
machen, wenn darin der ganze Sinn des Sakramentes gelegen sei. 

5 •Das Leiden Unseres Herrn Jesus Christus, die Verdienste der Seligen Jungfrau Maria 
und aller Heiligen, alles, was du Gutes tatest und an Leiden getragen hast, mögen dir zur 
Vergebung der Sünden, zur Vermehrung der Gnade und zur Erlangung des ewigen Lebens 
gereichen." 

6 Vgl. P. Charles, Doctrine et pastorale du sacrament de penitence: Nouvelle Revue theo- 
logique 75 (1953) 449•470; zu dem eben Gesagten besonders 455 ff. 



Beichtprobleme 443 

3. Das Sündenbekenntnis1 ist als Teil des sakramentalen Zeichens auf die Ver- 
gebungsworte des Priesters hingeordnet. Es ist wesentlich darum notwendig, weil 
im menschlich echten Normalfall das Wort der Vergebung nicht ins Leere und 
Unbestimmte gehen darf, sondern ein wissendes Wort, ein Wort sein soll, in dem 
der Priester als frei handelnder Mensch (der er auch ist, wenn er im Auftrag seines 
Herrn handelt) wissen muß, was er tut, wem und wozu er das Wort der freien 
Vergebung sagt. Hier liegt der eigentliche und entscheidende Sinn und die Notwen- 
digkeit eines Sündenbekenntnisses. Daraus folgt aber: der Priester ist nicht ein 
Untersuchungsrichter, der eine Schuld zu entdecken hat, die der Beichtende nicht 
weiß oder zu verschweigen verdächtigt wird. Die Beichte ist an sich, d. h. von 
ihrem Wesen her auch keine Selbstverdemütigung oder eine Übung der Selbst- 
beschämung, nicht eigentlich ein Stück der Buße. Wir müssen darum beachten, was 
P. Charles mit Recht einschärft: heute kommt nur noch zu diesem Sakrament (Schu- 
len und Internate und manche •österlinge" vielleicht ausgenommen), wer sich frei 
dazu entschließt. Der Pönitent weiß u. U. nicht recht, wie er sich ausdrücken soll; er 
fühlt sich gehemmt durch die Autorität und das größere Wissen des Beichtvaters. 
Wenn dieser ihn also behandelt wie einen verdächtigen Übeltäter, wenn er ihm 
Fragen stellt, deren Berechtigung der Pönitent nicht begreift, wenn er ihn nochmals 
sagen läßt, was er doch schon gesagt hat, dann handelt der Priester nicht wie der, 
der er doch ist, der Richter, dessen höchstes Amt die Begnadigung ist, sondern wie 
ein untergeordneter Untersuchungsrichter, und er verfälscht die Natur dieses Gna- 
dengerichtes. Man darf dagegen nicht sagen, der Priester müsse doch möglichst 
genau fragen, um die Schuldhaftigkeit des Pönitenten abschätzen zu können. Denn 
man darf nicht vergessen, daß das Geständnis des Reuigen kein Gegenstand der 
Untersuchung ist. Es ist die Materie, also ein innerlich konstitutives Element des 
sakramentalen Zeichens und muß als solches behandelt werden. Wir dürfen nie 
vergessen, was zum Ärger aller Jansenisten die katholische Tradition immer betont 
hat: malitia non apprehensa non contrahitur (eine nicht erfaßte Bosheit zieht man 
sich nicht zu). Personale Schuld, soweit sie gebeichtet werden muß, weil sie sich 
über die allgemeine (Erb-) Sündigkeit jedes Menschen hinaus erstreckt, kann nur 
wissend begangen werden. Wenn ein Pönitent das gesagt hat, was er als seine 
Schuld betrachtet, dann hat er seine Schuld auch schon gebeichtet. Nur dort, wo durch 
das Bekenntnis hindurch ein grober und dem Pönitenten heilsmäßig gefährlicher 
Irrtum durchscheint, kann eine weitere Belehrung, wenn sie Aussicht auf Erfolg hat, 
ratsam oder pflichtmäßig sein. Wie oft (es kommt Gott sei Dank doch nicht zu oft 
vor!) sind Pönitenten schon für lange Zeit oder für ihr ganzes Leben dem Beicht- 
stuhl ferngeblieben, weil sie einmal durch eine Taktlosigkeit, durch neugieriges 
Fragen, durch eine Haltung argwöhnischen Mißtrauens, durch eine Art Schnüffelei 
abgeschreckt wurden. Daß sie dann wegblieben, ist falsch; aber falsch war auch das 
Benehmen des inquisitorischen Beichtvaters. 

4. Zur theologischen Vertiefung und Entmagisierung der Praxis gehört noch 
eine andere Frage. Äußerlich gesehen besteht sie in der Frage der Bußauflage8. Sie 

7 Vgl. P. Charles, a. a. O. S. 460•466. Wir geben hier eine kürzende Zusammenfassung 
des von Charles Dargelegten. 

8 In diesem Punkt müssen wir einen nicht unbeträchtlichen Unterschied der hier darge- 
legten Autfassung von der P. Charles' in dem schon zitierten Aufsatz (466•469) feststellen. 



444 Karl Rahner 

reicht aber viel tiefer. Wir haben uns daran gewöhnt, zwischen reatus culpae 
(Schuldbelastung) und reatus poenae (Strafbelastung) zu unterscheiden. Das ist 
eine richtige, aber auch gefährliche Unterscheidung. Wir betrachten dann näm- 
lich die Strafbelastung als eine rein juridische Angelegenheit nach Art der staat- 
lichen Strafpflege, eine bloß äußerlich von Gott zudiktierte Strafe, die ebenso 
äußerlich • z. B. durch den Ablaß • erlassen werden kann. Sie wird dann ent- 
weder durch den Ablaß jetzt oder durch das spätere Fegfeuer erledigt. Jedenfalls 
aber hat man eigentlich mit dieser Strafbelastung hier und jetzt nichts zu tun. Und 
die Schuldbelastung ist ja durch die Absolution weggenommen. 

Der durchschnittliche Katholik von heute leugnet das Fegfeuer nicht, Gott 
bewahre! Aber zu behaupten, daß der Durchschnitt unserer Großstadtchristen noch 
existentiell daran glaube, das wäre auch ein naiver Optimismus. Ich würde gerne 
einmal wissen, wieviele von uns das Fegfeuer schon ehrlich gefürchtet haben. Sie 
werden heftig protestieren. Ich glaube aber den meisten der jüngeren Jahrgänge 
den Protest nicht. Wie aber, wenn wir die Strafbelastung einmal weniger äußer- 
lich juristisch auffassen würden? Wenn wir sagen würden: dieser reatus poenae bin 
real ich selber: ich mit meinem Egoismus, mit meiner Hartherzigkeit, Blasiertheit, 
mit meinem Pharisäertum, mit meiner Feigheit, mit all dem, was so sehr mit mir 
identisch ist, daß ich es gar nicht merke, daß ich es gar nicht fertigbringe, mich 
davon zu distanzieren, daß es alle merken, nur ich nicht. Welche Qual, welche 
unabsehbare seelische Entwicklung, bis das anders ist oder wäre, welch tödliche 
Schmerzen einer seelischen Entwicklung sind zu bestehen, bis so ungefähr jene 
Geläutertheit erreicht wäre, jene totale Integration unseres ganzen Wesens mit all 
seinen Dimensionen, Antrieben, Schichten in die eine Liebe Gottes, jenes Inbesitz- 
genommenhaben der innersten Wesensmitte durch die freie Liebe zu Gott, wie wir 
das alles uns bei einem Mystiker denken. Welche Erfahrungen wären da zu machen, 
welche mystischen Seelenreisen, hinter denen alle dantische Phantasie nur wie ein 
kindliches Spiel zurückbleibt. So ist es tatsächlich. Wir aber denken uns: wenn einer 
anständig und christlich lebt, dann ist er juridisch auf der rechten Seite. Er bekommt 
dann vielleicht noch ein paar Jahre Fegfeuer. Aber das ist, wenn der Ablaß nicht 
sogleich davor bewahrt, schließlich auch nicht so schlimm. Auf jeden Fall passiert 
nicht viel. Und dann bin ich, so wie ich bin, im Himmel. 

Die Wirklichkeit ist anders. Dieses Ich, mit dem ich mich so selbstzufrieden iden- 
tifiziere, kommt nie in den Himmel. Es ist Fleisch und Blut, die das Reich Gottes 

Charles plädiert für die Richtigkeit der üblichen Praxis der Bußauflage. Wir geben gern 
zu, daß die praktische Schlußfolgerung aus seinen Überlegungen für die Devotionsbeichten 
und überhaupt für die häufigen Beichten berechtigt ist. Dasselbe kann aber nicht gesagt 
werden für die Bußauflage der Beichte überhaupt und im allgemeinen. Überdies scheinen 
seine theoretischen Überlegungen sehr anfechtbar zu sein. Man kann doch nicht sagen: weil 
die Bußauflage im Sakrament eine innere Hinordnung auf die Absolution habe, sei sie nur 
ein Akt der Gelehrigkeit, der Unterwerfung und der Anpassung gegenüber der Kirche und 
könne darum ebenso durch ein kleines Gebet, wie durch ein wirkliches Bußetun, vollzogen 
werden. Wenn der Satz, daß Gott uns unsere Sünden vergibt und im Sakrament kein 
Handel mit Gott getrieben werde, etwas gegen eine große Bußauflage beweisen würde, dann 
würde er auch jede Bußauflage, so wie sie die Kirche versteht, überhaupt als unsinnig er- 
scheinen lassen. Die Berufung schließlich auf die Praxis der Kirche beweist vielleicht das 
oben (aus der Natur der Sache heraus) gemachte Zugeständnis, aber noch längst nicht, daß 
eine solche Praxis immer und in jeder Hinsicht richtig ist. Denn was beweist dann die frühere 
andersartige Praxis der •Kirche"? 



Beichtprobleme 445 

nicht erben. Ein Sterben und eine Verwandlung liegen dazwischen, die einerseits 
Gottes Tat an uns, anderseits aber auch unsere Tat an uns selber ist, die Verwand- 
lung und Neuschöpfung eines Menschen, der Fleisch ist und Sünder ist, aber Pneuma 
und Gerechtigkeit werden muß. Und das kann und will uns Gott nicht schenken, das 
ist nicht geschenkt durch die Absolution. Das kann hier auch nur so durch den Ablaß 
geschenkt werden, daß durch die amtliche Fürbitte der Kirche von Gott mir die 
Gnade angeboten wird, diesen seelischen Läuterungs- und Reifeprozeß (ach, wieviel 
bleibt denn noch bei mir übrig, wenn einmal alle Schlacken verbrannt sind) rascher 
und seliger zu vollziehen. Aber auch dann wird er mir nicht geschenkt. Er ist mit 
seinen Geburtsschmerzen und tödlich qualvollen Wehen hier zu vollziehen oder 
drüben im sogenannten Jenseits, Fegfeuer genannt, • dort freilich nur noch so, daß 

1 dabei nicht auch die existentielle übernatürliche Grundhaltung und Tiefe mehr 
wächst, sondern nur noch ausreifen kann, was hier schon gewachsen ist. 

Von da aus gesehen rücken reatus culpae und poenae viel enger zusammen. Die 
Vergebung der Schuld ist nur der Anfang, wenn auch der entscheidende, dieses Um- 
wandlungsprozesses des Menschen auf seine volle Entsündigung hin. Und auch 
dieser Anfang geschieht ja in d e r Umkehr, deren Fortsetzung und Vollendung dem 
Menschen nicht geschenkt werden kann • auch nicht durch den Ablaß •, und die 
wir • juridisch gesehen • Tilgung der zeitlichen Sündenstrafen nennen. Diese von 
uns selbst in der Gnade Gottes stets neu zu vollziehende Umwandlung verschieben 
wir getrost auf das Fegfeuer, als ob wir dort für solche •Zutaten" Zeit genug hät- 
ten, während sie doch das ist, an deren Ernst und Fortschritt wir allein hoffen abse- 
hen zu können, ob dieser Anfang dieser Umkehr • die Reue • überhaupt da war, 
wobei wir meinen, diese Reue sei sehr leicht, vorausgesetzt nur, daß uns äußerlich 
durch Alter oder sonstige Lebensumstände der Reiz, dasselbe nochmals zu tun, ge- 
nommen wurde, welchen Reiz- und Gelegenheitswegfall wir dann guten Vorsatz 
nennen. 

Von hierher erst wird die Bedeutung einer Neubewertung der Bußauflage sicht- 
bar». Es handelt sich dort, wo eine echte Bekehrung (die Änderung einer Gesinnung, 
einer Haltung) nötig ist, nicht bloß um die Beseitigung eines Zustandes, der (bei 
unserer heutigen Praxis der Bußauflage) einen leicht infantilen Eindruck macht 
und nur das Empfinden suggeriert, die Beichte sei ein Institut, wo man furchtbar bil- 
lig davonkomme. Der Grund dieser Praxis ist eine veräußerlichte Auffassung der 
Strafbelastung. Würde man begreifen, worum es sich dabei sachlich handelt, würde 
man es nicht dem Fegfeuer oder nur dem Ablaß überlassen, sie zu tilgen; man würde 
an der Reue zweifeln, wenn der Bußwille fehlt. Ich weiß auch, daß sich da nicht so 
leicht und von heute auf morgen etwas ändern läßt. Aber sehen sollte man diesen 
Zustand, begreifen, daß, wer hier keine Probleme sieht, einen juridisch-formali- 
stischen Begriff von der Sünde hat oder vom Sakrament magisch-mechanisch denkt. 
Ein solches Denken, heutigen Menschen, der Jugend eingeimpft (nicht durch aus- 
drückliche Theorie, sondern durch die viel gefährlicheren Implikationen der Praxis), 
wirkt später zerstörend auf den Glauben an das Sakrament. 

9 Ich rede hier nicht von der wöchentlichen Beichte, denn bei dieser beweist im allgemeinen 
ja gerade die Häufigkeit, daß der betreffende Pönitent den Willen hat, angestrengt • im 
Rahmen des ihm Möglichen • an seiner fortschreitenden Heiligung zu arbeiten. Man kann 
sich also in diesen Fällen mit der üblichen Praxis zufrieden geben. 



446 Karl Rahner 

5. Wenn die Beichte mit allen Kräften personaler, ernster und innerlicher gestaltet 
werden muß, dann braucht sie die heutige Konkurrenz der Psychotherapie nicht zu 
fürchten. Wenn wir nur Absolutionsautomaten sind, den Menschen nicht ernst neh- 
men, ihn nicht zu Wort kommen lassen, ihn nicht zwingen, sich selbst und Gott 
ernst zu nehmen, ihm nicht helfen, sich zu finden, sich personal auszuzeugen, dann 
werden diese Menschen finden, daß sie beim Psychotherapeuten ernster genommen 
werden und gehen dorthin. Wir wollen im Beichtstuhl keine Psychotherapeuten sein. 
Das ist nicht unsere Sache, und es wäre nur läppische Scharlatanerie. Wir wollen 
nur Priester sein. Das aber ganz. Wir leihen Gott in einem personalen Geschehen 
die geschichtliche Greifbarkeit für sein wirksam vergebendes Wort, nicht aber 
applizieren wir einen magischen Mechanismus. Wir sollen sogar wissen, wann wir 
einen Pönitenten als Patienten eines Psychotherapeuten zu betrachten und ihn dort- 
hin zu schicken haben. Wir besitzen aber ein Wort, das kein Psychotherapeut sagen 
kann: das Wort Gottes, das die Sünde vergibt. Jener sagt ein Wort, das Krankheit 
heilen soll, wir sagen ein Wort, das die Schuld vor Gott vergibt, selbst wenn wir 
die Krankheit • und wie schwer ist sie oft • nicht wegnehmen können. Wir können 
aber den Tod in der Krankheit, die Verzweiflung in ihr, die Schuld, nehmen. Aber 
ist dies auch eine Tat Gottes, so geht diese doch durch den freien Glauben des 
bußfertigen Sünders, durch seine Buße hindurch. Und nur wenn wir dies nicht ver- 
gessen und in der Praxis nicht verleugnen, wird der Psychotherapeut uns nicht zum 
persönlichen Konkurrenten, bleibt er der, der uns ab und zu eine willkommene 
Hilfe sein kann, im übrigen aber seinen eigenen Bereich hat. 

6. Es ist der Kampf immer noch nicht endgültig und überall vorbei, um den 
Gedanken aus den Köpfen zu entfernen, daß die Beichte die notwendige Vorberei- 
tung auf die Eucharistie und die Eucharistie die Belohnung für die Beichte sei. An 
dieser Verkuppelung ist allein wahr, daß die Eucharistie dem verwehrt ist, der 
einer wirklich subjektiv schweren Schuld sich bewußt ist und diese noch nicht auch 
vor der Kirche getilgt hat. Diese Verkoppelung, die leider durch die Ablaßbedin- 
gungen immer wieder geschaffen wird, ist darum bedenklich, weil sie entweder die 
Kommunionhäufigkeit herabdrückt oder Anlaß gibt zu einer Beichthäufigkeit, die 
dann nicht mehr personal bewältigt werden kann und zu mechanistischen Beichten 
führt. Wenn man das Wort •selten" recht, d. h. relativ zur Kommunionhäufigkeit 
versteht, könnte man durchaus sagen: seltene, aber wirkliche Beichte • häufige Kom- 
munion. In geistigen Dingen ist es nun einmal so, daß Zahlenkult falsch ist und 
weniger mehr sein kann. 

Ich vermute, daß viele unter Ihnen schon lange auf das Beichtproblem warten, 
das Ihnen als das eigentliche heute vorkommt: die Behandlung der Sünder, die auf 
dem Gebiet der Geschlechtsmoral den objektiven Normen des Evangeliums und der 
Kirche gegenüber nicht nur einer Schuld sich bewußt sind, sondern diese Normen 
grundsätzlich als für sie selbst undurchführbar halten und darum den nötigen Vor- 
satz zu einer Absolution nicht aufzubringen glauben. Aber diese Fragen bedürfen 
einer eigenen Darstellung. Sie kann hier nicht geboten werden. Es ist vielleicht gut, 
daß davon einmal geschwiegen wird. Denn sonst entsteht allmählich der Eindruck, 
diese Fragen seien die einzigen Beichtprobleme von heute. Das aber wäre eine 
falsche Meinung. 




