Beichtprobleme!

Von Karl Rahner S. J., Innsbruck

Das Thema dieses Referates ist mir gestellt worden. Wenn man etwas iiber
»Beichtprobleme® wissen will, so setzt man offenbar voraus, dafl es solche Probleme
gibt. Ich nehme diese Voraussetzung der Tagungsplaner ernst. Ein Problem ist
aber nicht eine didaktische Frage, deren Aniwort man schon lingst aus Denzinger
und einem moraltheologischen Handbuch weifl. Ein Problem ist — ein Problem,
also eine Frage, fiir die man keine klare oder keine 16sende und befreiende, keine
erschopfende Antwort hat, eine Frage, die ehrlich zu stellen und auszusprechen
manchen Zuhérer schon verdriefit, weil er stillschweigend voraussetzt, es sei im
Grunde iberall alles klar, und wer einen Denzinger besitze, wandle nicht mehr in
umbris et imaginibus, oder mindestens die Theorie sei immer klar, wenn auch
manchmal die Praxis der Durchfithrung der klaren Prinzipien auf die Bosheit und
Dummbheit der Menschen stofle. Gewifl sollen wir nicht zu denen gehdren, die
lieber im Tritben der Fragen und Probleme als im Klaren der Antworten fischen,
die zu faul sind, eine klare Antwort zu horen und sich anzueignen, oder die a priori
meinen, eine harte Antwort sei keine. Aber man soll auch nicht behaupten, es diirfe
nur eine Frage gestellt werden, wenn die Antwort mit gleicher Post hinterdrein-
kommt. Denn auch die nicht beantwortete Frage, wenn sie echt und ehrlich ist,
ist besser als die torichte Dumpfheit des Menschen, dem immer schon alles klar ist.

Wir wollen uns also mit Problemen beschédftigen. Dabei ist vorausgesetzt, dafl die
Klarheiten der Dogmatik, der Moral und Pastoral — die es gibt und die wichtiger
sind als alle unsere Probleme — bekannt sind und angewendet werden; auch die
der Moralsétze, deren Bestand und Geltung besonders heute im Beichtstuhl ver-
teidigt werden mufl. Wer darin Belehrung haben will, der schlage ein Lehrbuch auf
oder eine der vielen Schriften, die mit Recht die traditionelle Beichtstuhlmoral
besonders in Sexualfragen darlegen, verteidigen und pastoral anwenden2.

I
Wandlungen des Beichtinstituts

Wenn wir — das alles vorausgesetzt, bejaht und selbstverstindlich akzeptiert —
uns der Problematik zuwenden wollen, so geht eine solche Aporetik am besten von
der Tatsache aus, dafl das Beichtinstitut bei aller Beharrung in seiner Substanz tief-
greifende Wandlungen durchgemacht hat, so sehr, dafl, wiren sie nicht Tatsache,
wohl die meisten Dogmatiker sie a priori als unméglich — weil gegen die Substanz
des Sakramentes seiend — erkldren wirden. Der hl. Joseph hat nun einmal nicht
den ersten Beichtstuhl gezimmert. Es gab viele Jahrhunderte ohne Andachtsbeichte.

1 Der hier vorliegende Aufsatz ist ein Referat, das auf einer kleinen pastoraltheologischen
Tagung gehalten wurde. Er hat nicht den Ehrgeiz, wissenschaftlich Neues zu bringen. Er will
aber Dinge sagen, liber die man immer wieder aufs neue reden mufl, sollen sie in der Praxis
das Alltags wirklich beachtet werden.

2 Vgl. etwa neuestens Josef Miller S. J., De usu et abusu matrimonii. Herausgegeben von
der Usterreichischen Bischofskonferenz (als Manuskript), Innsbruck, Rauch.



436 Karl Rahner

Ein Augustinus hat nie gebeichtet. Es gab Jahrhunderte, wo die heiligen Bischofe
Galliens predigten, Bule zu tun, aber erst auf dem Sterbebett zu beichten. Es gab
Konzilien, die davor warnten, einem jungen Mann in Todesgefahr das Sakrament
zu spenden, weil er wieder gesund werden kénnte und ihm dann die lebenslang-
lichen Bufiverpflichtungen viel zu schwer werden kénnten. Es gab Jahrhunderte, in
denen man nur einmal die kirchliche Rekonziliation empfangen konnte. Im 11. und
12. und bis ins 13. Jahrhundert lehrten alle Theologen, dafi dieses Sakrament
nicht die Schuld vor Gott tilge, sondern andere sekundirere Wirkungen habe. Noch
fir Thomas von Aquin war die Tatsache eine selbstverstindliche Normalitdt und
sogar eine Pflicht des Ponitenten, dafl er schon durch die Reue gerechtfertigt zu
diesem Sakrament hinzutrete, so ahnlich wie Albert der Grofle und der hl. Bonaven-
tura es fiir unvollkommen hielten, wenn einer Ablisse gewinnt, anstatt Bufle zu tun.
Erst im 13. Jahrhundert kommt die indikative Absolutionsformel auf und 1afit
immer mehr eine schone Bufiliturgie zu einer niichternen Absolution zusammen-
schrumpfen. Der existentielle religiose Gewichtsakzent im Ganzen der Bufle ver-
lagert sich in sikuliren Etappen von dem handfesten Bufietun auf die innere
Reue, auf das beschimende Bekenntnis, auf die priesterliche Absolution. Durch
12 oder 18 Jahrhunderte kam die Kirche ohne den uns so kapital scheinenden aus-
driicklichen Unterschied zwischen vollkommener und unvollkommener Reue aus.
Vor Thomas erklirten die Theologen das Gebot der jahrlichen Pflichtbeichte des
vierten Laterankonzils als verpflichtend auch fiir den, der keine Todsiinden hat.
Thomas und die Theologen danach behaupten, theologisch tiefer blickend, das
Gegenteil; die durchschnittliche Praxis verschweigt diese Erklirung, so dafl auch
diejenigen Gldubigen, die im Stande der Gnade sind, oft nicht so sehr aus Einsicht
in die innere Sinnhaftigkeit, sondern mehr aus Gewohnheit, Zwang und Angst-
lichkeit in der osterlichen Zeit zur heiligen Beichte gehen3. Wihrend man in der
Viterzeit nur einmal im ganzen Leben und da nur im Notfall das Sakrament emp-
fangen konnte, gab es in der Karolingerzeit Partikularsynoden, die jeden zur
dreimaligen Beichte im Jahr verpflichteten. Noch fiir Bonaventura ist das Misereatur
die eigentliche Absolutionsformel fiir die Schuld, und das Ego te absolvo nur bezogen
auf die Vergebung von Siindenstrafen; bei Thomas ist das Ego te absolvo die einzig
entscheidende Formel gerade fiir die Nachlassung der Schuld. Bis ins hohe Mittel-
alter herrscht die Ansicht, dafl man im Notfall auch vor dem Laien beichten miisse
(noch Ignatius von Loyola hat sich daran gehalten).

Alle diese Tatsachen sollen nur eines beweisen: das Sakrament ist lebendig. Was
lebendig ist, hat seinen Wandel, auch wenn seine innerste Wesensentelechie gleich
bleibt. Es wire toricht, aus diesem Wandel eo ipso schliefen zu wollen, es konne
oder solle eine frithere Erscheinung und Gestalt in Lehre und Praxis repristiniert
werden. Gerade fiir den geschichtlich Denkenden ist der Satz falsch, dafl blof des-
wegen, weil etwas einmal war, es auch wieder sein kénne. Aber wenn das Bufi-

8 Damit soll nicht bestritten werden (ganz im Gegenteil!), dafl diese Gewéhnung pastoral
gliicklich ist. und hoffentlich wird sie immer beibehalten. Man muf sich nur vorstellen, was
geschihe, wenn sie nicht mehr existierte: wir bekdmen praktisch die Zustdnde der Sffent-
lichen Kirchenbufle des christlichen Altertums zuriick und damit alle pastoralen Nachteile,
die mit dieser Gestalt des Bufisakramentes gegeben waren. Vgl. K. Rahner, Die Bufilehre
des hl. Cyprian von Karthago: ZkTh 74 (1952) 425 ff.



Beichtprobleme 437

institut der Kirche lebt, dann wird es sich auch in Zukunft wandeln, chne sein
Wesen zu verlieren. Diese kiinftigen Wandlungen konnen leiser geschehen und im
duflerlich Institutionellen unmerklicher sein als die bisherigen. Wiirden sie nicht
werden, wire die Institution Christi petrefakt und tot.

Kann man ahnen, in welcher Richtung eine solche Entwicklung verlaufen wird?
Gibt es Griinde aus dem Seinsollen und den schon beobachtbaren Tendenzen heraus
fir eine solche Prognose? Solche Fragen sind nicht blofl Sache miifliger Neugierde,
die das Gras wachsen hort. Wir haben sicher weder die Macht noch das Recht,
am Bestehenden in Theorie und Praxis des Beichtinstituts etwas zu dndern. Dazu
- fehlt uns de iure die Vollmacht und de facto sind wir zu wenige, um gleichsam
via facti bewuflt eine Entwicklung voranzutreiben. Aber einerseits ist innerhalb
des Rahmens der heutigen Lehre und Praxis des Bufisakraments immer noch ein
relativ grofler Spielraum fir eine sehr verschiedene Handhabung dieses Sakra-
ments und anderseits kann-es pastoral geboten und segensreich sein, die so gegebenen
Méglichkeiten innerhalb dieses Rahmens in der Richtung auszunutzen, in die die
Entwicklung drédngt. Denn gerade die Geschichte dieses Sakramentes zeigt, dafl
man eine notwendige Entwicklung durch traditionalistische Schwerfalligkeit, durch
eine blofie Routine des Hergebrachten zum Schaden der Seelen um Jahrhunderte
verzogern kann, wie es im 5. und 6. Jahrhundert geschah, bis endlich die irisch-
angelsichsische Unbefangenheit in der neuen Handhabung der wiederholbaren
Privatbeichte den Wandel erzwang, von dessen Segen wir heute noch leben. Solche,
ihrer selbst noch nicht ganz bewufite oder u. U. ibers rechte Ziel hinauszugeraten
drohende Entwicklungstendenzen scheint es auch heute zu geben. Wo sie nicht
geklart werden, werden sie gefahrlich. Wo sie unbeachtet bleiben oder sogar geleug-
net oder unterdriickt werden, konnen sie den Willen zum Sakrament lihmen oder
vergiften. Die Frage nach den Richtungen, in denen man eine kiinftige Entwicklung
des Sakramentes sich denken und als geschehend vermuten konnte, gibt uns die
Gelegenheit, die heutigen Beichtprobleme aufzuzeigen und, wenn schon keine Ant-
wort zu geben, so doch eine Losungsrichtung anzudeuten. Diese Beichtprobleme
sind, um das ausdriicklich zu betonen, immer gleichzeitig Probleme der richtigen
Erziehung zum richtigen Empfang dieses Sakraments, wie auch Probleme seiner
Spendung und seines Empfanges selber.

Ich mochte die These aufstellen: Lehre und Praxis dieses Sakramentes werden
in Zukunft dahin tendieren, daf} dieses Sakrament sowohl theologisch voller, als
auch personaler vollzogen wird. Was das bedeutet und welche Folgerungen sich
daraus ahnen lassen, gilt es zu zeigen.

I
Legalistisch-magische Tendenzen in der Praxis der Beichte

Der naive Mensch und damit die Volksfrommigkeit (die ihre Auswirkungen guter
und schlechter Art bis in die hohe Theologie haben kann) denken und handeln
(in groferem oder geringerem Maf) legalistisch, magisch, tabuistisch. Diese Dinge
hingen zusammen; ste grinden alle darin, dafl ein einfaches und kindliches Denken
nicht deutlich genug den Unterschied zwischen dem personalen sittlichen Grund-
Vollzug und dessen duBBerer Objektivation ermifit und dazu Gott als ein partikulares
Seiendes betrachtet, vor dem man sich sichern und abschirmen kénne. Es soll hier



438 Karl Rahner

nicht das Wesen solcher Haltungen genauer analysiert werden. Um eine praktische
Vorstellung oder Ahnung zu vermitteln, seien wahllos einige Beispiele erwahnt,
die sich bald mehr auf die eine, bald mehr auf die andere der genannten Haltungen
beziehen. Die Beispiele werden ohne Kommentar gegeben.

Nach einer bekannten Moraltheologie mufi man hinsichtlich des Gebots der
Sonntagsheiligung unterscheiden, ob man Noten schreibt oder Notenlinien zieht.
Nach ihr hat man mehr von drei gleichzeitig gehorten Messen als von einer. Es gab
Heilige, die den Kelch, den sie konsekrierten, méglichst voll machten, weil das
mehr Gnade vermittle. Die Angst, die man vor einer Unterbrechung der Abfolge
der Gregorianischen Messen hat, ist nicht viel anders zu bewerten als die Angst,
die Kette der Kettenbriefe zu unterbrechen. Wie leicht verstrickt sich auch heute
noch die Kasuistik hinsichtlich des eucharistischen Nichternheitsgebotes (z. B. wann
eine Speise noch flissig sei) in einem Dickicht, durch das man die eigentlich gemeinte
Sache nur noch schwer erblicken kann. Durch Hunderte von Jahren wurde eine
nachtliche Pollution eo ipso als ,Unreinheit® betrachtet. Es ist bekannt, welche Kasui-
stik sich an diesen zunachst rein physiologischen Vorgang kniipfte, von den Kirchen-
vitern angefangen bis ins heutige Missale Romanum. Wieviel tabuistische
Unterstrémungen sind in der mittelalterlichen Kasuistik vorhanden hinsichtlich der
Erlaubtheit oder Unerlaubtheit (bis unter schwerer Siinde) des Sakramentenemp-
fangs nach einem am Abend zuvor vorausgegangenen chelichen Verkehr. 1277
verurteilte Bischof Stephan von Paris den Satz: Quod delectatio in actibus venereis
non impediat actum sew usum intellectus. Der hl. Bernhardin von Siena (1443) sagt
in einer Predigt, es sei schweinische Ehrfurchtslosigkeit und eine Todsiinde, wenn
sich die Eheleute nicht einige Tage vor dem Empfang der heiligen Kommunion des
ehelichen Verkehrs enthielten. Und noch im Catechismus Romanus ist eine drei-
tagige Enthaltsamkeit eigentliche Vorschrift. Im Mittelalter wurde eine im Kindbett
Gestorbene oft in einem besonderen Winkel des Friedhofs und weniger ehrenvoll
begraben. Johannes Beleth gestattete ihr Begrdbnis am geweihten Ort nur, wenn das
Kind vorher herausgeschnitten wurde.

Durch solche Anschauungen und Vorschriften hervorgerufene legalistische, magi-
sche und tabuistische Haltungen sind auch heute noch vorhanden. Aber sie gehen
zuriick. Der Mensch wird rationalistischer, auch sich selbst gegeniiber; er wird
technischer und profaner; er lernt schirfer unterscheiden zwischen personaler Frei-
heit und psychophysiologischen Mechanismen, zwischen Echtem und blof} dressur-
haft Anerzogenem usw. Wo ein solcher Mensch jene Verhaltungsweisen, von denen
wir gesprochen haben, sicht, erhebt er Protest; sie kommen ihm lacherlich und der
wirklichen Wiirde des Religiésen gegeniiber unangebracht vor, oder er verwechselt
das Religiose mit solchen Dingen und verwirft jenes mit diesen.

Es ist nun kein Zweifel, daf in der volkstimlichen Beichtpraxis solche Dinge
auch heute noch ihre Rolle spielen, weiterwirken, in der Jugend eingeiibt werden,
spiter Protest und Ablehnung finden und damit das Beichtinstitut {iberhaupt in
Gefahr bringen. Wer hat nicht schon unzihlige Male die leeren Plapperbeichten
erlebt, in denen ein Beichtspiegel mechanisch heruntergesagt wird, Beichten, in
denen unter einer personlich vielleicht hochst unschuldigen, aber erschreckend lega-
listisch-magischen Weise nur auf das sakramentale Vorkommnis als solches Wert



Beichtprobleme 439

gelegt wird, wo u. U. Siinden erfunden werden, damit eben etwas gebeichtet wird,
wo objektive Siinden in denselben Topf wie die subjektiven gewbrfen werden,
Wichtiges nnd Licherliches in einem Tonfall gebeichtet wird, wo man ohne jede
Ritcksicht auf die Gesinnung in der Anklage reine Erfolgsethik voraussetzt, z. B.
Meflversaumnisse beichtet, obwohl man eben krank war und gar nicht zur Messe
gehen konnte, wo man glanbt, eine gute Beichte zu machen, obwohl man es darauf
ablegt, den Priester hinters Licht zu fithren, zu beichten bei moglichst grofem Larm
in der Kirche. Wer hat nicht schon Kinder- und Missionsbeichten erlebt, bei denen
es in einem Tempo zugeht, dafl man wirklich von einer Beichtfabrik sprechen muf},
daBl — wie ein der katholischen Beichtpraxis sehr wohlwollend gesinnter evange-
lischer Christ einmal sagt — es so anssieht, wie wenn aus einer Négelstanzmaschine
rechts und links in regelmafigem Rhythmus die Négel berausfliegen. Haben wir
Beichtviter nicht selbst schon oft das Gefiihl gehabt, man solle moglichst noch mehr
die BuBlliturgie auf das unbedingteste Minimum reduzieren, damit és noch schneller
gehe? Haben wir nicht selbst schon zu oft Siinden gebeichtet, bei denen man nur
mit dem Aufwand einer formalistischen Moralrabulistik sagen kann, wir wiirden
sie berenen, ,Sinden®, die man gar nicht bereuen kann, weil sie keine sind, da von
einer personalen Freiheitsentscheidung im Ernst nicht die Rede sein kann? Wer
hat nicht schon Pénitenten belehrt, dafl etwas gar keine Siinde sei, und dann doch
den Eindruck gehabt, da dies den Ponitenten gar nicht erleichtere, sondern er
viel lieber dasselbe wieder beichte? Wie oft wird etwas gebeichtet ,fir alle Falle®,
damit Gott einem nichts anhaben kénne, als ob man sich gegen ihn sichern misse
oder konne, als ob Gott einem doch etwas ankreiden kénnte, wo man selber keine
eindeuntige Pllicht erkannt hatte?

Wenn man diese und dhnliche Falle legalistisch-magistischer Beichtinstinkte ana-
lysiert, so findet man folgendes:

a) Die Beichte wird reduziert auf die priesterliche Absolution von Siinden mit
den notwendigen Voraussetzungen, soweit diese absolut conditio sine qua non
zum Eintritt des erstrebten Effekts sind.

b) Die Beichte wird viel zu sehr als sachhaft mechanischer Vorgang gewertet (oft
unter Berufung darauf, daf er opus operatum sei), bei dem es lediglich darauf an-
kommt, dafl der Tatbestand der Absolviertheit vorliegt.

In beiden wirken sich unbewufit diese legalistisch-magischen Ur-Instinkte des
Mensdhen aus.

II1.

Entwicklungstendenzen im gegenwdrtigen Uollzug des Beichtinstituts

Wenn unsere Seelsorge nicht langsam bei den Menschen von morgen das Beicht-
institut in Mifkredit bringen soll als legalistisch-magisches Zaubermittel, dann
milssen wir im Rahmen des uns Moéglichen diesen nicht einfach ganz seltenen
Mifistinden entgegenwirken und in unserer Praxis uns richtig verhalten. Wir miis-
sen dafiir sorgen, dafl dieses Sakrament theologisch voller und personaler bejaht
und vollzogen werde?.

4 Da ich die theologischen Grundlagen dessen, was damit gemeint ist, hier nicht tiefer
und breiter legen kanu, sei es mir gestattet, auf drei Arbeiten von mir zu verweisen: Sakra-
mentale und personale Frommigkeit: ,Geist u. Leben® 25 (1952) 412—-429; Vergessene



440 Karl Rakner

Praktisch heifit ein theologisch volleres und personaleres Verstindnis der Beichte
folgendes:

1. Das Sakrament ist ein opus operatum. Das heifit aber gerade nichi: es wirkt
magisch oder automatisch. Die Wirksamkeit (,in actu secundo®) des Sakramentes
ist bemessen und begrenzt durch die Disposition des Ponitenten. Das schliefit aber
auch ein, dafl wo diese Disposition fiir das Sakrament und durch das Sakrament,
niichtern und ehrlich gesehen, nicht wdchst, durch einen hdufigeren Empfang des
Sakramentes eine praktisch unbedeutende Wirkung eintritt, auch wenn von einem
moraltheologischen Minimalismus her gesehen das Sakrament nicht sakrilegisch
empfangen wird. Selbstverstindlich hat die Verminderung der Beichthiufigkeit als
solche keinen Nutzen und keinen Sinn. Wo wir nichts titen, als diese Haufigkeit
reduzieren, wire nichts gewonnen und nur geschadet. Wir wollen hier nicht die
geistliche Trigheit sanktionieren. Denn Tatsache ist, dafl wir viel zu wenig ernst
unser Gewissen téglich erforschen und unsere Schwichen und siindhaften Neigungen
zu iiberwinden suchen. Aber umgekehrt ist auch wahr: die (auch nicht sakrilegische)
mechanische Haufigkeit, die nicht :mit einem personalen Wachstum des inneren
Menschen verbunden ist, niitzt ebenfalls nicht. Die empfehlenswerte Hanfigkeit des
Sakramentenempfangs mufl sich daher richten nach den konkreten Méglichkeiten,
die einem Menschen bei ernsthafter Bemiihung zu Gebote stehen, das Sakrament
wirklich personal echt zu vollziehen. Es ist kein Attentat gegen das opus operatum,
wenn man sagt: eine gute Beichte ist besser als drei gewohnheitsmaflige, auch sakra-
mental gesehen. Denn das opus operatum ist kein Niirnberger Trichter der Gnade.
Es kann durchaus sein, dafl ein Mensch ein bestimmtes, wenn auch verhdltnismiflig
kleines Stiick neuen Lebens, neuver Erfahrung und neuen Erlebens als Material
braucht, damit seine personale Anstrengung etwas habe, woran sie sich existentiell
wirklich vollziehen kdnne. Vergessen wir nicht: gerade bei der Devotionsbeichte gilt:
es wird in concreto darin keine Siinde vergeben, sie wire nicht schon ex opere
operantis getilgt. Nicht wirklich bereute Siinden werden auch durch das Sakrament
nicht nachgelassen. Das ist eine Binsenwahrheit, die wir als Priester und als Poniten-
ten nur zu leicht in der Praxis vergessen.

Machen wir uns los von dem stillschweigenden Vorurteil, die Sakramente seien
von Gott eingerichtet, damit wir es uns personal und subjektiv leichter machen, es
billiger haben konnten. Das ist ein Vorurteil, das dadurch entsteht, dafl die moderne
Theologie (im Gegensatz zur grofien Theologie des Mittelalters) einseitig die Lehre
herausstellt, in der Beichte geniige attritio, d. h. unvollkommene Reue zur Recht-
fertigung, auflerhalb nicht. Ich bestreite die These nicht. Aber diese These berech-
tigt doch nicht zu dem obengenannten Vorurteil. Wer es zur attritio bringt, hat
keine Schwierigkeit, contritio (vollkommene Reue) zu haben, und die einzige
Schwierigkeit der contritio ist die attritio, d. h. der wirkliche Abstand von der
Stinde. M. a. W. es wird uns keine wahre Reue erlassen, zumal von der Liebe, d. h.
der letzten Form, die die attritio zur contritio macht, ja nicht dispensiert wird
dadurch, dafl wir das Sakrament empfangen. Selbstverstindlich hat das Sakrament
von sich aus eine Kraft. Aber entweder bringen wir die zur Siindentilgung erforder-

Wahrheiten iiber das Bufisakrament: ,Geist u. Leben“ 26 (1953) 389—3864; Die vielen Messen
und das eine Opfer, Freiburg 1951.



Beichiprobleme 441

liche Rene schon mit, oder das Sakrament kann seine siindentilgende Kraft nur
darin erweisen, daf es uns die frei anzunchmende oder abzulehnende Fdihigkeit
anbietet, selbst in Reue wahrhaftig zu Gott zuriickzukehren.

Es wire vielleicht gut, wenn man einmal 50 Jahre das Wort Reue vermeiden
wiirde, denn unter Reue versteht man heutzutage nur zu leicht ein Bedauern, cin
billiges Wiinschen, es wire anders gewesen, so wie man auch Dinge bedauernd
anders wiinscht, die man gar nicht dndern kann. Wenn man einmal statt zu sagen:
du muflt bereuven, sagen wiirde: du mufit dein Leben dndern, du mufit zih und
ehrlich an dir arbeiten, deine Gesinnungen, Haltungen, Antriebe selbstverlengnend
umzuformen; bedaunere nicht deine Taten, sondern desavouiere, wenn du dazu
den ehrlichen Mut hast, hart und tatkriftig deine Gesinnung, deine Haltung, aus
denen heraus das geschiecht, was du angeblich bereust; lafl Taten sehen, die zeigen,
daf} der verborgene Ur- und Wurzelgrund deiner Taten sich gedndert hat. Wie
kannst du eigentlich dir vorschwindeln, du hittest diese Lieblosigkeit bereut, wenn
du — ,bereust”, dazu ein Ave betest und im ibrigen alles beim alten 1483, anstatt
dem Gekrinkten wirklich Gutes zu tun? Unterscheidest du den Arger iiber die for-
male Diskrepanz zwischen deinen Taten und deinen offiziellen Maximen, was nur
gekrankte Eitelkeit ist, wirklich von der liebenden Hinwendung zu echter, verstehen-
der Bevorzugung des deinen Egoismus schmerzenden Besseren? Oder warum tust
du, als bereutest du, wo du nicht wahrhaft dich dndern willst und es vielleicht auch
gar nicht kannst, wenigstens jetzt nicht und nicht an dem Punkt kannst, den du
angeblich bereust?

Wir haben also in unserer Praxis immer wieder unter dem Gesichtspunkt einer
inneren Einheit von sakramentalem und personalem Tun zu priifen, welches die
wirklich angemessene Sakramentenhaufigkeit ist. Wo der junge Mensch blof auf
cine moglichst hiufige Beichte mechanisch dressiert wird, wo er sie vollzieht, wie es
gewohnlich oder wenigstens oft geschicht, wird er sie als Erwachsener bleiben
lassen. Und er hat eigentlich ganz recht: solche Beichten sind im Grunde frommer
Legalismus oder Magie. Man kénnte von da aus fragen, was bei Schiiler- und dhn-
lichen Massenbeichten auch technisch durch mechr Beichtviter, eventuell groflere
Seltenheit, grofiere Verteilung auf mebrere Tage usw. in dieser Hinsicht besser-
gemacht werden kénnte. Man kénnte fragen, ob nicht eine gemeinsame Beichtvor-
bereitung oder etwas Ahnliches dem echten personalen Vollzug des Sakramentes
helfen konnte. Solange es so ist, dafl viele Jugendliche dort beichten, wo es am
schnellsten geht, ist Legalismus und Sakramentenmagie in zu grofler Dosierung
vorhanden.

2. Das Sakrament miifite theologisch gefiillter empfunden werden. Es ist doch
nicht blofl Absolution im Namen Gottes. Es ist ein Mysterium Christi; es geschieht
an uns das Gericht, das am Kreuz iiber die Sinde der Welt geschah; es geschieht
vorwegnehmend das Gericht der Zukunft; es ist ein Dialog zwischen Gott und
Mensch; es ist Liturgie; es ist ein Bekenntnis der Schuld gegen die heilige Gemein-
schaft der Erlosten; auch die Kirche gibt darum ihren Frieden und ibre Verséhnung;
sie betet fiir mich und gibt mir durch dieses Sakrament feierlich und neu das Recht
auf thre Gnade und ihre Farbitte, die sie im Opfer und in den Gebeten aller ihrer
Heiligen als die Kirche der Siinder, die heilig sind, tiglich Gott darbringt. Es mifite



442 Karl Rahner

im Christen, der gesund ist, ein Gefithl dafiir existieren, daf er vom heiligen
Mysterium des Leibes und Blutes Christi ausgeschlossen ist, und von der Kirche in
diesen ihren inneren Heilsbezirk wieder ldsend cingelassen wird, daf er dem Altar
rekonziliiert wird, wie man einst sagte. Der Siinder miifite das Empfinden haben,
dafl er der heiligen Kirche, dem Ursakrament Christi, bekennt, nicht einem Psycho-
therapeuten oder einem Untersuchungsrichter, einem Kirchenpolizeirat —, weil man
sein Verhdltnis dadurch zu diesem Urmedium der Gnade ordnet; er miifite ein
Gefithl der Verantwortung fir diese Kirche besitzen, die man ja anch selbst mit-
représentiert: kompromittierend, indem man siindigt, thre Liturgie selber als die
Liturgie der Kirche der Sinder feiernd, indem man bekennt; man sollte etwas
empfinden davon, daf nur ein Getaufter dieses Sakrament feiern kann. — Der Siin-
der miifite ein Empfinden dafiir haben, daf} er als Getaufter, dem seine Siinden nach
der Taufe vergeben werden, in dieser Vergebung von dem ganzen Leib Christi
lebt, von den Gebeten und der Bufie aller Heiligen, — daf unser Gebet nach der
Absolution ,Passio Domini nostri Jesu Christi, merita beatae Mariae Virginis et
omnium Sanctorum®s nur ausspricht, was in der Lossprechung geschicht, nimlich,
dafl unsere Reue lebt von der Liebe der ganzen Kirches.

Wenn die Reue als Teil der ,Materie“ des Buflsakramentes eine innere Hin-
ordnung auf die Lossprechung als einen Akt der Kirche im Namen Christi hat, dann
diirfen wir keine Reuegebete empfehlen und beférdern, wie sie auch ein Deist beten
kénnte. Dann muf} die Reue sich an Christus wenden, das Gebet eines Getauften
sein, eines Gliedes der Kirche, eines Menschen, der das rettende Gericht des Kreuzes
an sich erfahrt und weiff, dafl von da aus das Heil allein kommt. Ein Reuegebet
miite von seinem Inhalt her dem Betenden deutlich machen, dafl nicht seine Reue
als solche, sondern Gottes Gnade seine Sinden tilgt, daf dem Bercuenden nicht
vergeben werden muf§ (weil er sich ja gebessert hat), sondern dafl Gott die Herzen
umwandelt und mit seinem Geist erfiillt. Ware dieses Bewufitsein ganz lebendig,
dann wire es dem Siinder auch viel selbstverstindlicher, dal er als Getaufter diese
Tat Gottes an ihm im Wort der Kirche entgegennehmen mufi. Es ist ein Jammer,
daf} die ganze Liturgie des Bulsakraments dufierlich gesehen zusammengeschrumpft
ist auf ein paar hastig geflisterte Worte. Man muf} kein liturgischer Romantiker
sein, um das zu bedauern. Denn es kommt eben sehr wesentlich darauf an, daf}
der Mensch personal aus der Tiefe seines Wesens vollzieht, was sakramental
geschieht. Dafiir aber ist ein echter Vollzug des Liturgischen an diesem Sakrament
eine grofe Hilfe. Tun wir das Wenige, was davon geblieben ist, wenigstens echt.
Lehren wir die Menschen, dafl das Sakrament mehr ist als der juridische Akt der
Lossprechung. Wo ein Mensch von heute den spezifisch-christlichen und ekklesio-
logischen Charakter des Sakramentes nicht sieht, wird er iiber kurz oder lang auf
den Gedanken kommen, er kénne die Frage seiner Siinden mit Gott allein ab-
machen, wenn darin der ganze Sinn des Sakramentes gelegen sei.

® ,Das Leiden Unseres Herrn Jesus Christus, dic Verdienste der Seligen Jungfrau Maria
und aller Heiligen, alles, was du Gutes tatest und an Leiden getragen hast, mégen dir zur
Vergebung der Siinden, zur Vermehrung der Gnade und zur Erlangung des ewigen Lebens
gereichen.” »

¢ Vgl. P. Charles, Doctrine et pastorale du sacrament de pénitence: Nouvelle Revue théo-
logique 75 (1958) 449—470; zu dem eben Gesagten besonders 455 ff.



Beichtprobleme 443

3. Das Siindenbekenntnis? ist als Teil des sakramentalen Zeichens auf die Ver-
gebungsworte des Priesters hingeordnet. Es ist wesentlich darum notwendig, weil
im menschlich echten Normalfall das Wort der Vergebung nicht ins Leere und
Unbestimmte gehen darf, sondern ein wissendes Wort, ein Wort sein soll, in dem
der Priester als frei handelnder Mensch (der er auch ist, wenn er im Auftrag seines
Herrn handelt) wissen muf}, was er tut, wem und wozu er das Wort der freien
Vergebung sagt. Hier liegt der eigentliche und entscheidende Sinn und die Notwen-
digkeit eines Siindenbekenntnisses. Daraus folgt aber: der Priester ist nicht ein
Untersuchungsrichter, der eine Schuld zu entdecken hat, die der Beichtende nicht
weill oder zu verschweigen verdichtigt wird. Die Beichte ist an sich, d. h. von
threm Wesen her auch keine Selbstverdemiitigung oder eine Ubung der Selbst-
beschimung, nicht eigentlich ein Stiick der Bufle. Wir miissen darum beachten, was
P. Charles mit Recht einschirft: heute kommt nur noch zu diesem Sakrament (Schu-
len und Internate und manche ,Usterlinge® vielleicht ausgenommen), wer sich frei
dazu entschlieft. Der Ponitent weifl u. U. nicht recht, wie er sich ausdriicken soll; er
fiihlt sich gehemmt durch die Autoritit und das gréflere Wissen des Beichtvaters.
Wenn dieser ihn also behandelt wie einen verdichtigen Ubeltiter, wenn er ihm
Fragen stellt, deren Berechtigung der Pénitent nicht begreift, wenn er ihn nochmals
sagen 14Rt, was er doch schon gesagt hat, dann handelt der Priester nicht wie der,
der er dodch ist, der Richter, dessen hochstes Amt die Begnadigung ist, sondern wie
ein untergeordneter Untersuchungsrichter, und er verfilscht die Natur dieses Gna-
dengerichtes. Man darf dagegen nicht sagen, der Priester miisse doch mdglichst
genau fragen, um die Schuldhaftigkeit des Ponitenten abschitzen zu kénnen. Denn
man darf nicht vergessen, daf das Gestindnis des Reuigen kein Gegenstand der
Untersuchung ist. Es ist die Materie, also ein innerlich konstitutives Element des
sakramentalen Zeichens und mufl als solches behandelt werden. Wir diirfen nie
vergessen, was zum Arger aller Jansenisten die katholische Tradition immer betont
hat: malitia non apprehensa non contrahitur (eine nicht erfafite Bosheit zieht man
sich nicht zu). Personale Schuld, soweit sie gebeichtet werden mufl, weil sie sich
@iber die allgemeine (Erb-) Sundigkeit jedes Menschen hinaus erstreckt, kann nur
wissend begangen werden. Wenn ein Pénitent das gesagt hat, was er als seine
Schuld betrachtet, dann hat er seine Schuld auch schon gebeichtet. Nur dort, wo durch
das Bekenntnis hindurch ein grober und dem Pénitenten heilsmafig gefdhrlicher
Irrtum durchscheint, kann eine weitere Belehrung, wenn sie Aussicht auf Erfolg hat,
ratsam oder pflichtmiflig sein. Wie oft (es kommt Gott sei Dank doch nicht zu oft
vor!) sind Ponitenten schon fir lange Zeit oder fiir ibr ganzes Leben dem Beicht-
stuhl ferngeblieben, weil sie einmal durch eine Taktlosigkeit, durch neugieriges
Fragen, durch eine Haltung argwo6hnischen Miftrauens, durch eine Art Schniiffelei
abgeschreckt wurden. Daf sie dann wegblieben, ist falsch; aber falsch war auch das
Benehmen des inquisitorischen Beichtvaters.

4. Zur theologischen Vertiefung und Entmagisierung der Praxis gehért noch
eine andere Frage. Auflerlich gesehen besteht sie in der Frage der BuBBauflages. Sie

7 Vgl. P. Charles, a.a. 0. S. 460—466. Wir geben hier eine kiirzende Zusammenfassung
des von Charles Dargelegten.

8 In diesem Punkt milssen wir einen nicht unbetrichtlichen Unterschied der hier darge-
legten Auffassung von der P. Charles’ in dem schon zitierten Aufsatz (466—469) feststellen.



444 Karl Rahner

reicht aber viel tiefer. Wir haben uns daran gewéhnt, zwischen reatus culpae
(Schuldbelastung) und reatus poenae (Strafbelastung) zun unterscheiden. Das ist
eine richtige, aber auch gefdhrliche Unterscheidung. Wir betrachten dann nim-
lich die Strafbelastung als eine rein juridische Angelegenheit nach Art der staat-
lichen Strafpflege, eine blofl auflerlich von Gott zudiktierte Strafe, die ebenso
auflerlich — z. B. durch den Ablafl — erlassen werden kann. Sie wird dann ent-
weder durch den Ablaf} jetzt oder durch das spitere Fegfeuer erledigt. Jedenfalls
aber hat man eigentlich mit dieser Strafbelastung hier und jetzt nichts zu tun. Und
die Schuldbelastung ist ja durch die Absolution weggenommen.

Der durchschnittliche Katholik von heute leugnet das Fegfeuer nicht, Gott
bewahre! Aber zu behaupten, daff der Durchschnitt unserer Grofistadtchristen noch
existentiell daran glaube, das wire auch ein naiver Optimismus. Ich wiirde gerne
einmal wissen, wieviele von uns das Fegfeuer schon ehrlich gefiirchtet haben. Sie
werden heftig protestieren. Ich glaube aber den meisten der jingeren Jahrginge
den Protest nicht. Wie aber, wenn wir die Strafbelastung einmal weniger auller-
lich juristisch auffassen witrden? Wenn wir sagen warden: dieser reatus poenae bin
real ich selber: ich mit meinem Egoismus, mit meiner Hartherzigkeit, Blasiertheit,
mit meinem Pharisdertum, mit meiner Feigheit, mit all dem, was so sehr mit mir
identisch ist, dafl ich es gar nicht merke, dafl ich es gar nicht fertigbhringe, mich
davon zu distanzieren, daf} es alle merken, nur ich nicht. Welche Qual, welche
unabsehbare seelische Entwicklung, bis das anders ist oder wire, welch tédliche
Schmerzen einer seelischen Entwicklung sind zn bestehen, bis so ungeféhr jene
Gelautertheit erreicht wire, jene totale Integration unseres ganzen Wesens mit all
seinen Dimensionen, Antrieben, Schichten in die eine Liebe Gottes, jenes Inbesitz-
genommenhaben der innersten Wesensmitte durch die freie Liebe zu Gott, wie wir
das alles uns bei einem Mystiker denken. Welche Erfahrungen wiren da zu machen,
welche mystischen Seelenreisen, hinter denen alle dantische Phantasie nur wie ein
kindliches Spiel zuriickbleibt. So ist es tatsdchlich. Wir aber denken uns: wenn einer
anstindig und christlich lebt, dann ist er juridisch auf der rechten Seite. Er bekommt
dann vielleicht noch ein paar Jahre Fegfeuer. Aber das ist, wenn der Ablafl nicht
sogleich davor bewahrt, schlieflich auch nicht so schlimm. Auf jeden Fall passiert
nicht viel. Und dann bin ick, so wie ich bin, im Himmel.

Die Wirklichkeit ist anders. Dieses Ich, mit dem ich mich so selbstzufrieden iden-
tifiziere, kommt nie in den Himmel. Es ist Fleisch und Blut, die das Reich Gottes

Churles pladiert fiir die Richtigkeit der iiblichen Praxis der Buflauflage. Wir geben gern
zu, dafl die praktische Schluffolgerung aus seinen Ubérlegungen fiir die Devotionsbeichten
und iberhaupt fiir die hdufigen Beichten berechtigt ist. Dasselbe kanu aber nicht gesagt
werden fiir die Bulauflage der Beichte tiberhaupt und im allgemeinen. Uberdies scheinen
seine theoretischen Uberlegungen sehr anfechtbar zu sein. Man kann doch nicht sagen: weil
die Buflauflage im Sakrament eine inuere Hinordnung auf die Absolution habe, sei sie nur
ein Akt der Gelehrigkeit, der Unterwerfung und der Anpassung gegeniiber der Kirche und
konne darum ebenso durch ein kleines Gebet, wie durch ein wirkliches Bufietun, vollzogen
werden. Wenn der Satz, dal Gott uns unsere Siinden vergibt und im Sakrameut kein
Handel mit Gott getricben werde, etwas gegen eine grofle Buflauflage beweisen wiirde, dann
wiirde er auch jede BuBauflage, so wie sie die Kirche versteht, iiberhaupt als unsinnig er-
scheinen lassen. Die Berufung schlieflich auf die Praxis der Kirche beweist vielleicht das
oben (aus der Natur der Sache heraus) gemachte Zugestindnis, aber noch lingst nicht, dafl
cine solche Praxis immer und in jeder Hinsicht richtig ist. Denn was beweist daun die friihere
andersartige Praxis der ,Kirche“?



Beichtprobleme 445

nicht erben. Ein Sterben und eine Verwandlung liegen dazwischen, die einerseits
Gottes Tat an uns, anderseits aber auch unsere Tat an uns selber ist, die Verwand-
lung und Neuschépfung eines Menschen, der Fleisch ist und Sinder ist, aber Pneuma
und Gerechtigkeit werden mufl. Und das kann und will uns Gott nicht schenken, das
ist nicht geschenkt durch die Absolution. Das kann hier auch nur so durch den Ablafl
geschenkt werden, dafl durch die amtliche Firbitte der Kirche von Gott mir die
Gnade angeboten wird, diesen seelischen Lanterungs- und Reifeprozef (ach, wieviel
bleibt denn noch bei mir iibrig, wenn einmal alle Schlacken verbrannt sind) rascher
und seliger zu vollziehen. Aber auch dann wird er mir nicht geschenkt. Er ist mit
seinen Geburtsschmerzen und tédlich qualvollen Wehen hier zu vollziehen oder
driiben im sogenannten Jenseits, Fegfeuer genannt, — dort freilich nur noch so, dafl
‘dabei nicht auch die existentielle iibernatiirliche Grundhaltung und Tiefe mehr
widhst, sondern nur noch ausreifen kann, was hier schon gewachsen ist.

Von da aus gesehen riicken reatus culpae und poenae viel enger zusammen. Die
Vergebung der Schuld ist nur der Anfang, wenn auch der entscheidende, dieses Um-
wandlungsprozesses des Menschen auf seine volle Entsiindigung hin. Und auch
dieser Anfang geschieht ja in d e r Umkehr, deren Fortsetzung und Vollendung dem
Menschen nicht geschenkt werden kann — auch nicht durch den Ablafl —, und die
wir — juridisch gesehen — Tilgung der zeitlichen Siindenstrafen nennen. Diese von
uns selbst in der Gnade Gottes stets neu zu vollziehende Umwandlung verschieben
wir getrost auf das Fegfeuer, als ob wir dort fiir solche ,Zutaten® Zeit genug hit-
ten, wahrend sie doch das ist, an deren Ernst und Fortschritt wir allein hoffen abse-
hen zu konnen, ob dieser Anfang dieser Umkehr — die Reue — iiberhaupt da war,
wobei wir meinen, diese Reue sei sehr leicht, vorausgesetzt nur, daff uns duflerlich
durch Alter oder sonstige Lebensumstdnde der Reiz, dasselbe nochmals zu tun, ge-
nommen wurde, welchen Reiz- und Gelegenheitswegfall wir dann guten Vorsatz
nennen.

Von hierher erst wird die Bedeutung einer Neubewertung der Buflauflage sichi-
bar?. Es handelt sich dort, wo eine echte Bekehrung (die Anderung einer Gesinnung,
einer Haltung) nétig ist, nicht blof um die Beseitigung eines Zustandes, der (bei
unserer heutigen Praxis der Buflauflage) einen leicht infantilen Eindruck macht
und nur das Empfinden suggeriert, die Beichte sei ein Institut, wo man furchtbar bil-
lig davonkomme. Der Grund dieser Praxis ist eine verduflerlichte Auffassung der
Strafbelastung. Wiirde man begreifen, worum es sich dabei sachlich handelt, wiirde
man es nicht dem Fegfeuer oder nur dem Ablaf} iiberlassen, sie zu tilgen; man wiirde
an der Reue zweifeln, wenn der Bulwille fehlt. Ich weifl auch, dafl sich da nicht so
leicht und von heute auf morgen etwas dndern 1at. Aber sehen sollte man diesen
Zustand, begreifen, daff, wer hier keine Probleme sieht, einen juridisch-formali-
stischen Begriff von der Siinde hat oder vom Sakrament magisch-mechanisch denkt.
Ein solches Denken, heutigen Menschen, der Jugend eingeimpft (nicht durch aus-
driickliche Theorie, sondern durch die viel gefahrlicheren Implikationen der Praxis),
wirkt spater zerstorend auf den Glauben an das Sakrament.

9 Jch rede hier nicht von der wochentlichen Beichte, denn bei dieser beweist im allgemeinen
ja gerade die Hiufigkeit, dafl der betreffende Pénitent den Willen hat, angestrengt — im

Rahmen des ihm Moglichen — an seiner fortschreitenden Heiligung zu arbeiten. Man kann
sich also in diesen Fillen mit der tiblichen Praxis zufrieden geben.



446 Karl Rahner

5. Wenn die Beichte mit allen Kréften personaler, ernster und innerlicher gestaltet
werden mufl, dann braucht sie die heutige Konkurrenz der Psychotherapie nicht zu
farchten. Wenn wir nur Absolutionsautomaten sind, den Menschen nicht ernst neh-
men, ihn nicht zu Wort kommen lassen, ithn nicht zwingen, sich selbst und Gott
ernst zu nehmen, ihm nicht helfen, sich zu finden, sich personal auszuzeugen, dann
werden diese Menschen finden, daf sie beim Psychotherapeuten ernster genommen
werden und gehen dorthin. Wir wollen im Beichtstuhl keine Psychotherapeuten sein.
Das ist nicht unsere Sache, und es wire nur lappische Scharlatanerie. Wir wollen
nur Priester sein. Das aber ganz. Wir leiben Gott in einem personalen Geschehen
die geschichtliche Greifbarkeit fir sein wirksam vergebendes Wort, nicht aber
applizieren wir einen magischen Mechanismus. Wir sollen sogar wissen, wann wir
einen Pénitenten als Patienten eines Psychotherapeuten zu betrachten und ihn dort-
hin zu schicken haben. Wir besitzen aber ein Wort, das kein Psychotherapeut sagen
kann: das Wort Gottes, das die Stinde vergibt. Jener sagt ein Wort, das Krankheit
heilen soll, wir sagen ein Wort, das die Schuld vor Gott vergibt, selbst wenn wir
die Krankheit — und wie schwer ist sie oft — nicht wegnehmen konnen. Wir kénnen
aber den Tod in der Krankheit, die Verzweiflung in ihr, die Schuld, nehmen. Aber
ist dies auch eine Tat Gottes, so geht diese doch durch den freien Glauben des
bufifertigen Siinders, durch seine Bufle hindurch. Und nur wenn wir dies nicht ver-
gessen und in der Praxis nicht verleugnen, wird der Psychotherapeut uns nicht zum
personlichen Konkurrenten, bleibt er der, der uns ab und zu eine willkommene
Hilfe sein kann, im dibrigen aber seinen eigenen Bereich hat.

6. Es ist der Kampf immer noch nicht endgiiltig und dberall vorbei, um den
Gedanken aus den Képfen zu entfernen, dafl die Beichte die notwendige Vorberei-
tung auf die Eucharistie und die Eucharistie die Belohnung fiir dic Beichte sei. An
dieser Verkoppelung ist allein wahr, dafl die Eucharistie dem verwehrt ist, der
einer wirklich subjektiv schweren Schuld sich bewuf8t ist und diese noch nicht auch
vor der Kirche getilgt hat. Diese Verkoppelung, die leider durch die Ablafibedin-
gungen immer wieder geschaffen wird, ist darum bedenklich, weil sie entweder die
Kommunionhaufigkeit herabdriickt oder Anlafl gibt zu einer Beichthiufigkeit, die
dann nicht mehr personal bewiltigt werden kann und zu mechanistischen Beichten
fihrt. Wenn man das Wort ,selten® recht, d. h. relativ zur Kommunionhaufigkeit
versteht, konnte man durchaus sagen: seltene, aber wirkliche Beichte — hiufige Kom-
munion. In geistigen Dingen ist es nun einmal so, dafl Zahlenkult falsch ist und
weniger mehr sein kann.

Ich vermute, daff viele unter Ihnen schon lange auf das Beichtproblem warten,
das Thnen als das eigentliche heute vorkommt: die Behandlung der Siinder, die auf
dem Gebiet der Geschlechtsmoral den objektiven Normen des Evangeliums und der
Kirche gegeniiber nicht nur einer Schuld sich bewufit sind, sondern diese Normen
grundsitzlich als fir sie selbst undurchfithrbar halten und darum den nétigen Vor-
satz zu einer Absolution nicht aufzubringen glauben. Aber diese Fragen bediirfen
einer eigenen Darstellung. Sie kann hier nicht geboten werden. Es ist vielleicht gut,
dafl davon einmal geschwiegen wird. Denn sonst entsteht allmahlich der Findruck,
diese Fragen seien die einzigen Beichtprobleme von heute. Das aber wire eine
falsche Meinung.





