EINUBUNG UND WEISUNG

Epiphania Domini

Betrachtung zum Fest der ,Heiligen drei Konige®

Als Jesus in Bethlehem in Judia in den Tagen des Konigs Herodes gebo-
ren war, da kamen Magier aus dem Morgenland nach Jerusalem und fragten:
Wo ist der (neu)geborene Konig der Juden? Wir haben ndmlich seinen Stern
im Morgenlande gesehen und sind gekommen, ihm zu huldigen. Als das der
Konig Herodes hirte, erschrak er und ganz Jerusalem mit ihm. Und er ver-
sammelte alle Hohenpriester und Schriftgelehrten des Uolkes und befragte
sie, wo der Messias geboren werden sollte. Sie sagten ihm: In Bethlehem
in Judda; denn so steht beim Propheten geschrieben: ,Und du, Bethlehem,
Land Judas, bist nimmermehr die geringste unter den Fiirsten(stidten) Ju-
das; denn aus dir wird ein Herrscher hervorgehen, der mein Uolk Israel wei-
den wird’ (Mich 5, 1). Da liefS Herodes die Magier heimlich zu sich kommen
und erkundigie sich bei ihnen genau nach der Zeit, da der Stern erschienen
war. Dann wies er sie nach Bethlehem und sagte: Geht hin und forschet sorg-
filtig nach dem Kinde. Wenn thr es aber findet, dann meldet es mir, damit
auch ich hingehe und thm huldige. Als sie den Kénig angehirs hatten, mach-
ten sie sich auf den Weg. Und siehe, der Stern, den sie im Morgenlande ge-
sehen hatten, zog vor ihnen her, bis er iiber den Ort kam, wo das Kind war;
dort blieb er stehen. Als sie den Stern sahen, haiten sie eine iiberaus grofie
Freude. Sie gingen in das Haus und fanden das Kind mit Maria, seiner Mut-
ter. Da fielen sie nieder und huldigten thm. Dann 6ffneten sie thre Schitze
und brachten thmn Geschenke dar: Gold, Weihrauch und Myrrhe. Da sie im
Traume die Weisung erhielten, nicht zu Herodes zuriickzukehren, zogen sie
auf eitnem anderen (Wege heim in thr Land (Mt 2, I—12).

1. Anschauung:

In den Einleitungsworten schildert der Evangelist kurz den Schauplatz des Geschehens.
Es lohnt sich, ihn genauer zu betrachten; denn er ist ein erschiitterndes Bild unserer Heils-
sitvation. Die Tage der Geburt Jesu in Bethlehem sind zugleich ,die Tage des Kénigs
Herodes“. Das ist nicht nur zufillig so, sondern entspricht einem geheimnisvollen Gesetz
unserer Erlosung. Die Welt, in die Gottes Sohn kam, ist ungemein treffend durch Herodes
gekennzeichnet. Die ,Torheit* Gottes in freiwilliger Armut und Erniedrigung und die
»Weisheit* des gefallenen Menschen in Habgier, Lasterhaftigkeit und Herrschsucht wohnen
dicht beieinander. Sie erfilllen und gestalten die gleiche Erde. Von Jesus sagt der Apostel:
oErschienen ist die Giite und Menschenfreundlichkeit Gottes, unseres Heilandes“ (Tit 3, 4).
Von Herodesheifit es bei Flavius Josephus: ,Er war ein Mann, der gegen alle ohne Unter-
schied mit gleicher Grausamkeit wiitete, im Zorn kein Mafl kannte nnd sich itber Recht und
Gerechtigkeit erhaben diinkte, dabei aber die Gunst des Gliickes wie kein anderer erfuhr®
(Jid. Altert. XVII, 8, 1; §191). Von beiden wird die Geschichte der Menschheit bestimmt,



Einiibung und Weisung 457

die darum ein Schauspiel voller Gegensitze und Spannung ist. Im Stall von Bethlehem und
im Palast des jiidischen Kénigs sowie in dem kommenden Geschehen wird das unmittelbar
anschaulich.

Das zweite Bild: Die Situation trigt den Keim des Kampfes in sich und fordert ¢ine Ent-
scheidung heraus. Da erscheinen die Magier. Sie sind nicht irgendwer, sondern angesehene
Leate. Thre Frage hat daher Gewicht. Sie beunruhigt und verbreitet Schrecken. Aber einmal
gestellt, kann man sie nicht mehr totschweigen. Sie verlangt nach einer Antwort. Denn sie
geht jeden an. Sie ist fiir Herodes wie fiir das Volk von schicksalhafter Bedeutung, mégen
auch beide die Stunde ihres Heiles verkennen. Wider seinen Willen muf der Tyrann dem
neugeborenen Messiaskonig Zeugnis geben und seinem Wirken die Wege bereiten. Und
umgekehrt werden die Magier, die um ihres religiésen Heiles willen gekommen waren,
gegen ihre Absicht Figuren auf der politischen Biihne, damit aber auch der Heilsgeschichte. Die
Szene bleibt voll ungeldster Spannungen. Uber dem Ganzen aber steht Gott. Er halt bei all
dem hastigen Hin und Her, das durch die Frage der Weisen ausgelést wurde, bei dem In-
einandergreifen der verschiedenen Intentionen der menschlichen Akteure und dem Intrigen-
spiel des Herodes die Faden des Geschehens fest in der Hand. Er weckte in den Herzen
der Magier das Verlangen nach dem verheiflenen Retter und Heiland der Welt, er fihrte
sie nach Jerusalem, er wird sie auch das Kind finden lassen.

Das dritte Bild ist wieder von ganz anderer Art. Alles scheint wie im Mairchen. Die
Weisen wandern bei Nacht. Aber diese ,Nacht kennt kein Dunkel, sondern alles erstrahlt
darin in lauter Licht“. Denn der Stern ist wieder aufgegangen und zieht vor ihnen her. Der
Evangelist gebraucht darum nur noch Worte, die eine Erfillung ausdriicken: sie freuten sich
tber die Massen, sic fanden das Kind mit Maria, seiner Mutter, sie fielen vor ihm nieder,
sie huldigten ihm, sie 6ffneten ihre Schitze, sie brachten ihm Geschenke dar. Man braucht
an der Seligkeit solcher Aussagen gar keine Abstriche zu machen; denn sie ist da, sie ist
wirklich da. Aber zweierlei gilt es dabei doch zu bedenken. Es ist die Seligkeit des Glaubens.
Wohl leuchtet ein Stern; er wandert und bleibt stehen. Aber er ist auch das einzige wunder-
bare Zeichen in diesem ganzen Geschehen. Alles andere atmet die Gewohnlichkeit des All-
tags und des Lebens kleiner Leute. Dem Unglauben wirde es darum zmm Argernis. Die
Seligkeit der Magier ist also nicht von dieser Welt, sondern die des glaubigen Herzens.
Damit ist noch ein weiteres gegeben. Sie bleibt der Gefihrdung ausgesetzt, von auflen {durch
diejenigen, die dem Kind nachstellen) und von innen (durch die Anfechtungen zur Enttiu-
schung, zur Mutlosigkeit und schlieflich zum Unglauben). Diese Méanner miissen deshalb
beten, dafR Gott ihnen die Guade des Glaubens bewahre; sie miissen um ihren Glauben
ringen, auch bei jenen Erfahrungen, die in der Tiefe des Herzens eine begliickende Erfiillung
bringen, da sie sich immer wieder von neuem fiir den Glauben zu entscheiden haben.So endigt
auch diese Szene in einer fiir den Augenblick ritselhaften Weisung Gottes, die alles Vorher-
gehende wieder in Dunkel einhillt. Die Weisen verschwinden aus dem Licht der Geschichte
ebenso schnell, wie sie gekommen waren.

2. Geheimnis des Heiles:

Das Geheimnis, zu dem die Weisen aus dem Morgenland berufen werden und in das sie
hineingestellt sind, hat einen zweifachen Sinn. Es ist zundchst einmal das ganz persénliche
Geheimnis dieser Manner. Es griindet auf einer Begnadigung, die thr Herz ergriff und ihr
Heil zum Ziel hatte. Zugleich ist es aber auch ein iiberpersonliches Geheimnis, das dem
Herrn in seinem Volk die Wege bereiten soll. So fafit es in der Hauptsache Matthius auf.
Durch die Frage der Magier werden Kénig, Priester und Volk auf die Ankunft des Messias
aufmerksam und vor eine ernste Entscheidung gestellt. Personliches und Uberpersonliches
sind hier wic in jeder gnadenhaften Berufung unléslich miteinander verknipft. Jede indi-
viduelle Gnade ist zugleich im weiteren Sinne ein Charisma, das dem Einzelnen fir andere,



458 Einiibung und Weisung

fiir eine allgemeine oder anch besondere Aufgabe in der Kirche gegeben wird. Fiir den
Christen und sein religioses Bewufitsein bedeutet dies, dafl Selbstheiligung und Apostolat
geringe Rolle spielt. Sie verstehen sich auf die Sternkunde und befassen sich vor allem mit
in einem Wesenszusammenhang stehen.

Die Magier gehéren zu einer Priesterkaste, die im 6ffentlichen Leben ihres Landes keine
der Sterndeutung, d.h. sie glauben an einen Zusammenhang zwischen den Bewegungen der
Sterne und dem Schicksal der Menschen. Da sie sowohl die jiidische Messiasverheiflung ken-
nen wie auch cine eigene Tradition besitzen, die von einem im Westen erscheinenden Retter-
kénig wissen will, ist es nicht verwunderlich, daf sie ein plétzlich auftauchendes unbekanntes
Gestirn am nachtlichen Himmel auf das Erscheinen dieses Konigs deuten. Aber der Zu-
sammenhang ist kein notwendiger. Der Stern ist nur ein Zeichen und verlangt Glauben.
Der Glaube aber ist immer eine personliche Entscheidung des Menschen. Daher wird es ver-
standlich, daf nur wenige aufbrechen, obwohl viele das Zeichen gesehen und die gleiche
Gnade des Glaubens von Gott erhalten haben.

Die Weisen des Evangeliums also folgen dem Antrich der Gnade und glauben. Sie wollen
dem neugeborenen Kénig huldigen und dadurch seinen Anspruch anerkennen. Die Geschenke
sollen ihre Ehrerbietung und ihre Dienstbereitschaft bezeugen. Indem sie sich als Untertanen
seines kiinftigen Reiches erweisen, hoffen sie auf ihr Heil. Aber ihr Glaube ist noch schwach
und mit sehr menschlichen Vorstellungen und Erwartungen verbunden. Sie denken — und
wie konnten sie anders — an ein kénigliches Kind von vornchmer Abkunft, das in einem
kéniglichen Hause geboren wird und um dessen kiinftige Bestimmung alle in seiner Um-
gebung wissen. Thr Glaube mufl darum geldutert werden und wird mit Recht von Gott auf
die Probe gestellt.

Die Priifungen lassen nicht lange auf sich warten, Schon dafl sie nur wenige sind, die
sich auf den Weg machen, wihrend die meisten ihrer Freunde und Bekannten @éber ihre
Skepsis nicht hinwegkommen, ist fiir sic eine Anfechtung des Glaubens. Die grofe Ent-
tiuschung, die sic dann in Jerusalem erleben, mufi diesen Glauben aber geradezu in eine
Krise bringen. Hier f4llt darum auch die eigentliche Entscheidung. Sie harren in der Dunkel-
heit, die itber sie hereinbricht, aus und erliegen dem Zweifel nicht. Das bedeutet aber, dafl
sie manche Hoffnung, die sie an den neugeborenen Kénig gekniipft haben, als Tauschung
und Wunschbild ihrer irdischen Sehnsiichte erkennen und zu Grabe tragen miissen. In diesem
Kampf um das Standhalten und Wachsen im Glauben kommt ihnen Gott durch ein neues
Zeichen zu Hilfe. Er itberfordert sie nicht. Jedesmal, wenn die Situation aussichtslos scheint,
ist er zur Stelle. Durch ein Prophetenwort, das sie aus {fiir sie} berufenem Munde héren,
wird ihr Glaube bestdtigt und ihnen soviel Licht gegeben, daf sie die nichsten Schritte tun
konnen.

So brechen sie zur letzten Etappe ihres Weges auf. Es ist Nacht geworden, die rechte Zeit,
um iiber das Vergangene nachzudenken und die gewonnenen Erkenntnisse zu sammein. Ob
das nahe Bethlehem sie ans Ziel ihrer Reise bringen wird? Oder ob si¢ mit neuen Uber-
raschungen zu rechnen haben? Ganz heimlich in ihrem Herzen sind sie auf soldhe gefafit.
Sie trauen sich nicht mehr, sichere Voraussagungen zu machen. Denn inzwischen haben sie
gelernt, daf der Glaube nicht nur ein Licht ist, sondern auch Dunkelheit mit sich bringt vnd
darum ein Wagnis bedeutet. Sie beginnen darum zu verstehen, wie schwer es ist, zu glauben,
wenn das, was man erwartet hat, nicht in Erfiilllung geht. Mitten in solchen Gedanken steht
plétzlich der wunderbare Stern wieder vor ihnen und geht ihnen voran. Er ist von einem
inneren, gnadenhaften Licht begleitet. Darum ist auch die Freude, die sie dariiber empfinden,
gnadenhafter Natur. Sie verwandelt thr Herz. Von da an durchflutet sie eine so grofle
Glaubensgewiftheit, bald das Ziel ihrer Reise erreicht zu haben und das Kénigskind schauen
zu diirfen, dafl das Wie der Erfilllung génzlich dahinter zuriicktritt. Als darum der Stern



Einiibung und Weisung 459

iiber einem kleinen Hause stehen bleibt und sie ein Kind armer Leute darin finden, sind sie
keineswegs enttduscht. Fiir sie ist vielmehr alles eingetroffen, was je ihre Sehnsucht ihnen ins
Herz gegeben hatte, und weit dariiber hinaus, obwohl doch alles, was sie nun sehen und
héren, so vollig von dem verschieden ist, was sie urspriinglich erwartet hatten. Die Kost-
barkeiten ihres Landes, die sie dem Kinde darbringen, sind nur ein schwaches Zufleres Zei-
chen fiir die innere Hingabe, die sie in dieser Stunde vollziehen.

8. Unsere Berufung zu Christus durch den Glauben:

Man mufl die Bilder des Evangelinms noch ein drittes Mal anschauen, um sich selbst in
ihnen wiederzufinden. Jedes Christenleben erfihrt eine Berufung zu Christus, nicht nur eine
allgemeine, wic sie durch die Eingliederung in die Gemeinschaft der Kirche, durch die Taufe,
gegeben ist, sondern auch eine besondere, die jeden ganz individuell trifft: in seiner Natur,
seiner Umwelt, seinem Beruf, seinem Schicksal und seiner Situation. Sie ist ebenso einmalig
und unvertauschbar, wie die Person einmalig und unvertauschbar ist. Die Geschichte dieser
Berufung ist die Geschichte unseres Glaubens, seiner Entfaltung oder auch seines Verlustes.

Am Anfang dieser Berufung steht ein Zeichen, das mit einer inneren Gnade verbunden
ist und darum als Zeichen Gottes erkannt werden kann. Schon die gewdhnlichen Dinge und
Ereignisse des Lebens konnen in der konkreten Situation fiir einen bestimmten Menschen
zum gnadenhaften Zeichen werden. Daneben gibt es aber auch wunderbare Zeichen, ver-
gleichbar dem Stern der Magier, die allen oder vielen Menschen gegeben sind und zu deren
Deutung alle oder viele eine Gnade erhalten. Diese gottlichen Zeichen rufen den Menschen
so oder so aus der Welt heraus und fithren ihn auf unbekannte Wege, deren Ziel sein Heil
oder.besser sein Heiland, sein Retter und Erléser ist, der Kénig und Herr des neunen Reiches,
das die Heilsherrlichkeit in sich birgt. Die einen brechen auf das Zeichen und den vernom-
menen Ruf hin auf, die anderen verweigern den Glauben. Sie verschanzen sich hinter ihre
Skepsis. (Die Vernunft zwingt ja nicht dazu, das Zeichen religids zu interpretieren.) Sie
wollen sich, wie sie sagen, mit dem gewéhnlichen Christenleben begniigen. (Wieviel Trig-
heit oder auch praktischer Unglaube verbirgt sich binter solchen Worten!)

Fiir erstere aber beginnt nun die abenteuerliche Fabrt des Glaubens. Sie tragen eine Hoff-
nung in sich und haben ein hobes Ziel vor Augen, das lockt und winkt. Das mag eine Weile
ihren Schritt beschwingen. Aber schon bald stellen sich Anfechtungen ein. Die Zahl der-
jenigen, die mit ihnen den gleichen Weg ziehen, ist gering; vielleicht sind sie auch ganz
allein, Es sind nur wenige, die thnen weiterhelfen, viele aber, die sie hindern. Und dann
die Enttduschungen. Enttduschungen durch andere, aber auch durch die Erkenntnis, dal die
vorgefafiten Erwartungen nicht in Erfilllung gehen. Das alles weckt Zweifel an der Richtig-
keit und Verniinftigkeit des eigenen Weges ugd lihmt den urspriinglichen Eifer. Viele von
denen, die, auf einen gnadenhaften Ruf Gottes hin, zu Christus dem Herrn aufbrachen, sind
den Schwierigkeiten des Weges erlegen. Den Ringenden und Ausharrenden aber wird in
den dunkelsten Stunden ein neues Zeichen gegeben — eines noch deutlicher als das andere —,
falls sie nur gliubig aufmerken —, so wie ein jeder dessen bedarf, um den Weg fortsetzen
zu kénnen, auf dem Gott ihn filhrt. Der Glaube wird dadurch nicht avfgehoben. Im Gegen-
teil: die Kluft zwischen Gliubigen und Ungldubigen (bzw. ihrer Denk- und Anschavungs-
weise) wie auch zwischen den urspriinglichen, zum guten Teil naturhaften religiésen Wunsch-
bildern und den konkreten Glaubenserfahrungen wird immer gréfler, je niher es dem Ziele
zugeht, je mehr das Gotteskind gefunden wird.

Oft und oft wird so der im Glauben Wandernde vor eine neue Entscheidung gestelit. Folgt
er dem Stern, der vor ihm herzieht und den Weg in die Christusnihe weist — er kann es,
je langer, desto mehr, nur in einer Art von blindem Vertranen tun —, dann wird er nie
enttduscht sein iiber das, was er findet, obwohl es den gewdhnlichen Anschaungen der Men-
schen so wenig entspricht. Denn seine innere Erfahrung ist so reich und das Verlangen nach



460 Einiibung und Weisung

dem Herrn so grofB}, dafl er ihn durch alle Armut und Niedrigkeit hindurdch als den Erléser,
den Kénig und Sohn Gottes erkennt. Mit untriiglicher Sicherheit weifl er plotzlich: Hier ist
Er! Er selbst, mein Herr und mein Gott!, nnd in der Freude der Entdedkung wird er ihm
huldigen und seine Kriafte zum Geschenk anbieten. (Welch reiche Symbolik hat hier die
christliche Tradition im Anschlufl an die Gaben der Magier entfaltet!) So ist er, obwohl
immer noch der Pilgernde, schon am Ziel. Denn ,bei Christus sein®, das ist der Himmel
(Phil 1, 23).

Mit diesem Erweis seines Glaubens tritt der Christ aber zugleich unter die groflen Zeugen
der Kirche, wie Paulus sie fiir das alttestamentliche Gottesvolk aufzdhlt (Hebr 11). Sein
Leben erhilt eine itberpersonliche Bedeutung; es wird aufs innigste mit dem des Herrn ver-
kniipft. Hatte znerst das gottliche Kind ihn anf den Weg gerufen und gefithrt, so wird von
nun an er das Schicksal dieses Kindes in seiner Kirche bestimmen. Je unbeirrbarer und leiden-
schaftlicher er mit der ganzen Kraft seines Herzens nach dem Herrn gesucht und die Frage
der Magier nach dem neugeborenen Konig gestellt hat, um so wacher werden die Christus-
feinde, um so stirker aber auch die Sehnsucht vieler nach dem Heiland der Welt. Der Christ
ist wie sein Herr selbst zum Zeichen des Widerspruchs gesetzt. Niemand kann sich diesem
Schicksal entziehen. Im glaubigen Suchen haben wir den Herrn zu bezeugen und zu beken-
nen. Je eindringlicher unser Leben der Christenheit und aller Welt mit den Weisen des
Evangeliums zuruft: ,Wir haben seinen Stern bei seinem Aufgang gesehen und sind ge-
kommen, ihm zu huldigen®, um so mehr ist heute und jeden Tag Epiphanie, Erscheinung
des Herrn. Mogen seine Feinde darob in Schrecken versetzt werden und in Zorn geraten,
die glaubige Christenheit jubelt um so lanter: ,Steh auf und werde licht, Jerusalem: denn
die Herrlichkeit des Herrn ist dber dir aufgegangen.”

Uber die Erfahrung der Gnade

Haben wir eigentlich schon einmal die Erfahrung der Gnade gemacht? Wir meinen damit
nicht irgendein frommes Gefiihl, eine feiertagliche, religiése Erhebung, eine sanfte Trostung,
sondern eben die Erfahrung der Gnade; jener Heimsuchung des Heiligen Geistes des drei-
faltigen Gottes, die erst in Christus, durch seine Menschwerdung und durch sein Opfer am
Kreuz Wirklichkeit geworden ist. Kann man die Gnade in diesem Leben iberhaupt erfahren?
Hicfle dies bejahen nicht, den Glauben zerstéren, jene hell-dunkle Wolke, die uns einhiillt,
solange wir hier auf Erden pilgern? Nun sagen uns zwar die Mystiker — und sie wiirden die
Wabhrheit ihrer Aussage mit der Hingabe ihres Lebens bezeugen —, dafd sie Gott und also
die Gnade schon erfahren haben. Aber mit dem erfahrungsmiafigen Wissen Gottes in der
Mystik ist es eine dunkle und geheimnisvolle Sache, iiber die man nicht reden kann, wenn
man sie nicht hat, und nicht reden wird, wenn man sie hat. Unsere Frage 148t sich also nicht
einfach apriori beantworten. Vielleicht gibt es Stufen in der Erfahrung der Gnade, deren
nnterste auch uns zuganglich sind?

Fragen wir uns zunichst: Haben wir schon cinmal die Ecfahrung des Geistigen im Men-
schen gemacht? (Was hier mit Geist gemeint ist, ist selbst eine schwierige Frage, die nicht
mit einem Wort beantwortet werden kann.) Wir werden vielleicht antworten: selbstver-
stindlich habe ich diese Erfahrung schon gemacht und mache sie taglich und immer. Ich denke,
ich studiere, ich entscheide mich, ich handle, ich pflege Beziehungen zn anderen Menschen, ich
lebe in einer Gemeinschaft, die nicht blof auf dem Vitalen, sondern auch auf dem Geistigen
beruht, ich liebe, ich freue mich, ich geniefle Dichtung, ich besitze die Giiter der Kultur,
der Wissenschaft, der Kunst usw. Ich weifl also, was Geist ist. Aber so einfach ist das doch
nicht. Das alles ist zwar wahr. Aber in all dem Genannten ist der ,Geist® (oder kann es





