
LITERATUR    BERICHT 

Heilige für heute 

Überlegungen zur modernen Heiligenbiographie 

Es wäre ungerecht, zu behaupten, die Men- 
schen unserer Zeit hätten kein Interesse für 
die Heiligen. Die vielen Neuerscheinungen 
im In- und Ausland, von Katholiken und 
Protestanten, beweisen das Gegenteil. Da- 
bei sind es aber oft ganz verschiedene Dinge, 
die den Menschen von heute an den Heiligen 
interessieren, so daß man kaum von einem 
bestimmten literarisch-religiösen Stil der 
Hagiographie sprechen kann, wie das in frü- 
heren Zeiten wohl der Fall war. Immer- 
hin sind eine Reihe von Tendenzen erkenn- 
bar, die in besonderer Weise hervortreten. 
Das mögen einige (ins Deutsche übersetzte) 
ausländische Publikationen dartun, die zu- 
fällig hier zusammengestellt sind und das 
eine gemeinsam haben, daß sie von Laien 
geschrieben wurden. 

•Heilige für heute" zu schreiben, ist das 
Problem, • für den heutigen Menschen, 
für die heutige Situation, ohne damit zu- 
gleich etwas zu verkürzen oder zu verengen 
oder morgen schon als falsch erfunden zu 
werden. Boothe Luce, Konvertitin und augen- 
blicklich Botschafterin der USA in Rom, hat 
eine Sammlung von Heiligendarstellungen 
unter diesem Titel herausgegeben (Reckling- 
hausen, Paulus-Verlag 1953, 378 S.). Es ist 
ein Wagnis; denn die Gefahr, daß dabei die 
Heiligkeit hinter der Forderung des •für 
heute" zurücktritt, ist groß. Die Auswahl in 
dem Buch geschah augenscheinlich genau 
so wenig nach der Bedeutung wie nach der 
Verbreitung des Kultes der Heiligen. Jedem 
der gebetenen Autoren war es freigestellt, 
über •seinen" Heiligen zu schreiben. Die 
einzelnen Darstellungen sind im Wert recht 
unterschiedlich. Was über das Gewohnte hin- 
ausgeht, ist zu oft belastet von rein persön- 
lichen Einleitungen oder umständlichen Er- 
klärungen  und  Erwägungen.  Die  Sprache 

ist oft gesucht modern, guter Journalis- 
mus, manches Urteil zu subjektiv, sum- 
marisch oder sogar oberflächlich. Franz 
von Assisi ist auch hier nicht ganz der 
Romantik entkommen, und was Thomas 
Merton über Johannes vom Kreuz schreibt, 
ist nicht frei von einem Hauch geist- 
licher Routine. Ausgezeichnet ist dagegen 
die Darstellung des hl. Thomas Morus von 
Barbara Ward und die Studie Reinhold 
Schneiders über Bernhard von Clairvaux. 

Wenn die Irin Kate O'Brien sich um die 
Gestalt der großen hl. Theresia bemüht 
(•Theresia von Avila." Porträt einer Hei- 
ligen. Heidelberg, F. H. Kerle-Verlag 1954, 
158 S., DM 6:80), so geschieht das mit einer 
ganz echten, persönlichen Begeisterung, aus 
wirklicher Anteilnahme. Aus dem eigenen 
Hingerissensein leuchtet die große Mensch- 
lichkeit Theresias auf, ihre natürliche Frische 
und Regsamkeit, ihre Ursprünglichkeit, 
Zähigkeit und kraftvolle Aktivität bis in 
ihr hohes Alter. Theresia wird sehr groß 
gezeichnet. Wenn es jedoch heißt: •There- 
sia hat alles über Mystik gesagt" (S. 73); 
•Die Heilige schlechthin!" (S. 121) oder 
•Kein anderer Mystiker vermochte die letz- 
ten zwanzig Jahre seines Lebens aktiv 
zu sein" (S. 75), so muß man solche und 
ähnliche Sätze in den Bereich rhetorischer 
Übertreibungen verweisen. • Kate O'Brien 
will also den Menschen Theresia zeichnen. 
Sie versucht darum, die Dimensionen ihrer 
Natur und ihrer Seele auszumessen. Was sie 
davon berichtet und wie sie es tut, übt eine 
seltsame Anziehungskraft auf den heutigen, 
psychoanalytisch interessierten Menschen aus. 
Aber im Wesensbild einer Heiligen ge- 
hört es genau so zu den an sich (d. h. im 
vorhinein zur Welt der Gnade) belanglosen 
Äußerlichkeiten wie mangelhafte Naturga- 



464 Literaturbericht 

ben und geringes Talent. Das Eigentliche der 
Heiligkeit und der Heiligen wird dadurch 
für die Verfasserin so peripher, daß There- 
sias •Heiligkeit eine Laune des Zufalls" 
genannt wird (S. 122). Man könnte sich fra- 
gen, was sie an ihrer Heiligen eigentlich 
liebt. Denn Theresias Größe mißt sich doch 
nicht an der Brauchbarkeit ihres Seelenle- 
bens für eine komplizierte Analyse! 

Gewiß ist zuzugeben: Auch die Heiligen 
sind nicht nur die Begnadeten, sondern stets 
von einer •echten Menschlichkeit". Wenn 
man das in älteren Heiligenleben häufig ver- 
schwiegen hat, so war das • wenigstens ob- 
jektiv gesehen • falsch. Aber das Faktum 
als solches ist nicht so einfach zu deuten, 
wie manche der Heutigen meinen. Es geht 
nicht an, von den mittelalterlichen Heiligen- 
viten (von ihnen am allerwenigsten!), aber 
selbst nicht von denen der Neuzeit (incl. 
des so geschmähten 19. Jahrhunderts) unter- 
schiedslos etwa mit Don Rodriguo in Paul 
Claudels •Seidenem Schuh" zu sagen: •Mir 
graut vor diesen Stockfischvisagen, vor die- 
sen Gesichtern, die keine Gesichter mehr 
sind, sondern eine kleine Ausstellung von 
Tugenden!" Allerdings, wir desillusionier- 
ten Menschen der Gegenwart müssen auch 
den Heiligen so sehen, wie er in Wirklich- 
keit war, anders glauben wir ihm nicht mehr. 
Wenn wir uns nur hüten, zu meinen, mehr 
lasse sich von einem Heiligen nicht sagen, 
oder damit sei auch schon die Hauptsache 
gesagt. 

Der Kampf gegen die •Stockfischvisagen" 
in der Heiligenbiographie ist international. 
Claudels Landsmann Henri Queffelec • be- 
kannt durch die Verfilmung seines Ro- 
mans •Gott braucht die Menschen" • führt 
ihn auf seine Weise. In dem Buch •Antonius 
in der Wüste" (Verlag Herold, Wien-Mün- 
chen 1954, 295 S., DM 9,80) geht es ihm 
darum zu zeigen, daß es nicht ein von Künst- 
lern und Theologen erborgtes Licht ist, das 
die Gestalt seines Heiligen ausstrahlt, son- 
dern sein eigenes. Er will Antonius, wie er 
war. Keinen Mythos, keine Legende, kei- 
nen Roman. Er versenkt sich in die Welt, 
die den Heiligen umgab, und schreibt eine 
quellenmäßig gesicherte Studie. Er schildert 

das Milieu (in diesem Fall der Wüste) ge- 
nau, treu, ohne geistreiche Abschweifungen, 
wie es James Brodrick in seinen Werken 
über Franz Xaver und Petrus Canisius tut; 
er versucht auch nicht, den Heiligen von be- 
stürzenden inneren (mystischen) Erlebnissen 
her zu verstehen und aufzuschließen, wie es 
Nigg immerwieder gelingt. Queffelec schreibt 
Kulturgeschichte, sachlich, nüchtern, trocken. 
Aber so bleibt Antonius wirklich •in der 
Wüste" • ohne innere Dynamik und Ge- 
schichte. Was über ihn in seiner Zeit gesagt 
wird, ist gut und aufschlußreich, aber es 
ist keine Erklärung seiner Heiligkeit. 

Tiefer sieht hier der schwedische Konver- 
tit Sven Stolpe in seinem Buch über Jeanne 
d'Arc (Das Mädchen von Orleans. Das Schick- 
sal der Jeanne d'Arc. Mit einer Einleitung 
von Ida Friederike Görres. Frankfurt a. M., 
Josef Knecht. Carolusdruckerei (1954), 421 
Seiten, DM 15,80). Auch ihm geht es zwar 
in peinlichster Genauigkeit zunächst einmal 
um die reinen Fakten. Er will wissen, wie es 
wirklich gewesen ist, illusionslos, ohne Kli- 
schee und frommen Augenaufschlag, • auch 
wenn dadurch ein Schatten von menschlicher 
Schwäche auf seine Heldin fällt. Er hört 
darum von vornherein mehr auf die kriti- 
schen Stimmen der Jeanne-d'Are-Forschung 
als auf ihre kirchlichen Verehrer (ob die 
weitgehende Übernahme der Thesen des Bu- 
ches von Jacues Cordier •Jeanne d'Arc, sa 
personalite, son role" berechtigt ist und ob 
dieses Buch überhaupt so revolutionierend 
für die Jeanne-d'Arc-Forschung ist, wie Vf. 
meint, soll hier nicht erörtert werden). Man- 
cher Zug des überkommenen Jeanne-d'Are- 
Bildes, den nach ihm (bzw. seinen Gewährs- 
männern) fromme Erbauung und Mytholo- 
gie erfunden hat, wird darum in den Bereich 
der Legende verwiesen. Selbst die berühm- 
ten •Stimmen" werden vom Standpunkt der 
modernen Psychologie kritisch untersucht und 
gesichtet, ohne in reine Täuschungen (Hal- 
luzinationen) aufgelöst zu werden, und ohne 
daß sich der Autor in der Einzelinterpreta- 
tion (klugerweise) festlegte. Aber das in 
diesem Falle einzigartige und erschütternde 
dokumentarische Material genügt vollauf, 
um nicht nur die über allen Zweifel erha- 



Literaturbericht 465 

bene Reinheit und Lauterkeit, die überra- 
gende Tapferkeit, Standhaftigkeit, Klugheit, 
Demut, Glaubenskraft und -innigkeit Jeanne 
d'Arcs herauszustellen, sondern auch dem 
übernatürlichen Geheimnis, der Mystik, in 
ihrem Leben noch seinen Platz zu lassen, so 
daß letztlich doch nur der gläubige Christ 
die Heilige in ihrer eigentlichen Tiefe zu er- 
fassen und zu verstehen vermag. 

Wenn man einmal aus den wenigen hier 
genannten Büchern überschaut, was denn vor 
allem heutige Christen und Laien an den 
Heiligen interessiert (mit Recht macht I. 
Fr. Görres in ihrer sonst nicht immer glück- 
lichen Einleitung zu dem Buch von Stolpe 
darauf aufmerksam, daß die Verehrung der 
Heiligen weitgehend zurückgegangen sei, 
während das Interesse für sie in steigendem 
Maße von neuem erwache), so möchte man 
folgendes sagen. Man sucht nach Menschen, 
die wie wir sind: mit denselben Kräften und 
Schwächen angetan wie wir, in der gleichen 
Situation lebend wie wir, dieselben Erfah- 
rungen machend wie wir, den gleichen An- 
fechtungen ausgesetzt wie wir •, und die in 
eben dieser anfechtbaren und gebrechlichen, 
geladenen und vieldimensionalen Mensch- 
lichkeit den übernatürlichen Glauben an die 
christliche Botschaft ungeschmälert, unmittel- 
bar und mit großer Selbstverständlichkeit, 
geradezu leidenschaftlich, im Newmanschen 
Sinne •realisieren" und damit ihre Wahr- 
heit bezeugen. Nicht das ethisch Vorbild- 
hafte steht bei diesen Laien im Vordergrund 
des Interesses (wie es in den vergangenen 
Jahrhunderten meist in der Hagiographie 
der Fall war), auch nicht der innere Aufstieg 
der Seele, die Stufen derMystik bis zur höch- 
sten Vereinigung mit Gott (hier liegt mehr 
das Interesse der Theologen und Ordens- 
leute), sondern beides: die ethische Vollkom- 
menheit und die geheimnisvollen Höhen des 
mystischen Lebens, nur insofern, als durch 
sie die christliche Glaubenswelt konkrete, 
greifbare, glaubwürdige Wirklichkeit wird. 
Und das ist nicht zufällig so. Denn das ist 
die große Anfechtung des heutigen Christen 
in der Welt, in einer mehr oder weniger 

heidnischen Umgebung, die ihn in tausend 
Weisen überfällt, durchtränkt und aussaugt: 
er kann nicht mehr glauben, wenigstens nicht 
in jener Ursprünglichkeit und Kraft, die 
frühere Generationen kennzeichnet, und es 
sind nur wenige Christen aller Schichten und 
Berufe, Priester, Ordensleute und Laien, 
die den Glauben so durch ihr Leben (nicht 
einmal notwendig durch ein immer und in 
allem vorbildliches!) bezeugen, daß sie Gott 
und den Herrn präsent machen, daß sie 
andere mitreißen, ihnen eine Stärkung und 
Tröstung 'bedeuten. Darum greift man so 
gern wieder auf die Heiligen zurück, die all 
dies in hervorragendem Maße taten. Man 
stellt sie mitten unter uns; sie gehören zu 
uns und teilen unser Leben. Sie verhelfen 
auch uns wieder dazu, daß wir glauben kön- 
nen, wirklich glauben können, trotz alles 
gegenteiligen Scheins dieser verlockenden 
und glaubenslosen Welt, •daß wir alle Re- 
signation, alle Verzagtheit und Mutlosigkeit 
überwinden und wieder wie die ersten Chri- 
sten den Glauben auch für andere bezeugen, 
mag man uns für noch so verrückt und alt- 
modisch, für starr und unduldsam anse- 

hen. 
Wenn das richtig ist, was wir sagen, dann 

hat die moderne Heiligenbeschreibung, trotz 
ihrer Neigung zu einer bisweilen übergro- 
ßen Kritik, trotz ihrer oft zu realistischen 
und psychologisierenden Art, trotz ihrer 
Tendenz, die Schwächen der Heiligen her- 
auszustellen, die Heiligen zu enthüllen, ihre 
Berechtigung und ihr Gutes. Sie vermag 
ebenso wie die alte, ikonenhafte, überper- 
sönliche Heiligendarstellung des Mittelal- 
ters den Menschen aus dem Alltag und den 
Niederungen des Lebens immer wieder her- 
aufzureißen zu den reinen Höhen der Hei- 
ligkeit Gottes (wie wenige halten ein sol- 
ches Ziel noch für erreichbar und darum 
auch nur für anstrebbar!); sie gibt Antrieb 
und Kraft, nicht nur sich selbst, sondern auch 
die Welt in all ihren Bereichen vorzuberei- 
ten für jene selige Wandlung, die der Gott 
der Gnade an aller Kreatur auch in unserer 
Zeit vollziehen will.     Dr. Clemens Ahrens 




