»Seht, welch ein Mensch !«

Von Karl Rahner S. J., Innsbruck

Der Mensdh ist ein vielfiltiges und wandelbares Wesen. Es ist ihm nicht
vergbnnt und auch nicht zugemutet, immer derselbe zu sein. Darum ist es
schwer zu sagen, wer und was er eigentlich ist. Von vielem mag er selbst nicht
gern reden. Er flieht vor sich selbst. Er bringt das fertig, weil man ja auf
sich nur reflektiert und von sich nur redet, wenn man Zeit und Mufle hat.
Aber zu dem, was er ist, gehort auch jenes Unsagbare, darin er verstummt.
Wie sahe wohl das Bild des Menschen aus, das gerade dies zeigt, was er ist
und sich zu sein weder eingestehen will noch zu sein bereit ist?

Es miifite das Bild eines Sterbenden sein. Denn wir wollen ja nicht sterben
und sind doch so dem Tode ausgeliefert, dafl er als die unheimliche Macht
schon alles im Leben durchwaltet. Der Sterbende mifite hingen zwischen
Himmel und Erde. Denn wir sind weder da noch dort ganz zu Hause, weil
der Himmel fern und die Erde auch keine zuverldssige Heimat ist. Er mifite
allein sein. Denn wenn es auf das Letzte ankommt, haben wir den Ein-
druck, daf sich die andern scheu und verlegen empfehlen (weil sie ja schon
mit sich nicht fertigen werden) und uns allein lassen. Der Mensch auf dem Bild
miifite wie gepféhlt sein durch eine Horizontale und eine Vertikale. Denn der
Schnittpunkt zwischen der in Breite alles umfassenwollenden Horizontale
und der steil nach oben das alleinige Eine exklusiv wollenden Vertikale geht
mitten durch das Herz des Menschen und zerschneidet es. Er mifite fest-
genagelt sein. Denn unsere Freiheit auf dieser Erde miindet aus in der Not-
wendigkeit der Not. Er miiite ein durchbohrtes Herz haben. Denn am Ende
hat sich alles in einen Speer verwandelt, der unser letztes Herzblut verrinnen
lafit. Er miflte eine Dornenkrone tragen. Denn die letzten Schmerzen kom-
men vom Geist, nicht vom Leib. Da aber schliefflich alle Menschen so sind
wie dieser eine, miifite der Einsame doch noch umgeben sein von seinen
Abbildern, die genau so sind wie er. Dann kénnte man den einen verzweifelt
malen und den andern hoffend. Denn wir wissen ja nie recht, ist in unserem
sterbenden Herzen mehr Hoffnung oder mehr Verzweiflung. Dann wire
das Bild ungefdhr fertig. Es zeigte nicht alles vom Menschen, aber das,
was uns von uns gezeigt werden mufl, weil wir das nicht wahrhaben wollen
(die Verzweiflung dariiber ist auch nur eine andere Form des Nichtwahr-
habenwollens), und alles andere, was wir noch sind, uns nicht gezeigt zu
werden braucht, da wir es eh und je schon frohlich wissen. Was so uns ge-
zeigt wurde von uns, stellt uns in Frage und ist die Frage an uns, die wir
von uns allein nicht beantworten kénnen.



2 Karl Rahner

Dieses Bild von uns, das wir nicht gern sehen, hat Gott am Karfreitag
seines Sohnes uns vor Augen gestellt. Als dieses Bild vor uns aufgerichtet
werden sollte, sagte einer: ,Sehet da den Menschen“ (Joh 19,5), und der
Apostel schreibt von den Christen, sie seien die, denen Jesus Christus als
Gekreuzigter vor Augen gezeichnet wurde (Gal 3,1). Es ist den einen ein
Skandal, den andern eine Torheit, denen aber, die berufen sind, Gottes Kraft
und Gottes Weisheit (1 Kor 1,23f.). Wenn Gott uns so das Bild, nach dem
wir geschaffen sind, vor Augen stellt, dann blicken wir, wenn wir es betrach-
ten, nicht blof} in die Fragwiirdigkeit unseres Daseins. Dann gibt Gott uns,
indem er uns vor die Frage zwingt, die wir sind, auch seine eigene Antwort
zu dieser Frage. Nur weil er die Antwort weif}, hat er ja im Spiel seiner
unbegreiflichen Liebe uns erfunden, die wir die Frage sind. Und da sein
ewiges Wort selbst Mensch geworden ist und als der Mensch schlechthin am
Kreuz unseres Daseins starb, hat er uns seine Antwort gesagt und so uns
allererst Mut gemacht, unser uns verhehltes Bild anzublicken, es in unseren
Kammern aufzuhingen, an die Wege zu stellen und auf die Gréaber zu
pflanzen.

Inwiefern ist es die Antwort Gottes auf die Frage, die wir selber sind?

Man kénnte die Antwort darauf in einem Satz sagen, den die Viter der
Kirche immer wieder aussprachen: ,Alles, was angenommen wurde, ist er-
16st“. Alles, was ER angenommen hat, ist erlost, weil es so Gottes Leben
und Gottes Schicksal selber geworden ist. Er hat den Tod angenommen; also
mufl er mehr sein als der Untergang in die leere Sinnlosigkeit. Er hat es
angenommen, verlassen zu sein; also muf} die erstickende Einsamkeit noch
die Verheiflung seliger Nahe Gottes in sich bergen. Er hat die Erfolglosigkeit
angenommen. Also kann der Untergang ein Sieg sein. Er hat die Gottver-
lassenheit angenommen. Also ist Gott nahe auch dort, wo wir von ihm uns
verlassen meinen. Er hat alles angenommen, also ist alles erlést.

Wir merken es nicht? Wir verfangen uns in der wiirgenden Unbegreif-
lichkeit und Ausweglosigkeit unseres Daseins? Wir spiiren es nicht, daf} alles
erlost ist? Wir meinen, die Finsternis des Karfreitags von damals sei eigent-
lich geblieben? Wir meinen, wir konnten ihn, den Gekreuzigten, als Bild un-
seres Daseins hinnehmen, aber wir wiilten nicht, wie dieser Mann der
Schmerzen und des dunklen Todes auch Gottes Heil und Licht iiber unserem
sterbenden Leben sei? Wie geschieht das Wunder des Karfreitagsglaubens?
Er ist das Wunder der Gnade. Man kann fiir ithn keine Anweisung geben.

Aber: wenn wir hinknien unter das Kreuz, wenn wir da beten: Herr, ich
glaube, hilf meinem Unglauben, wenn wir wenigstens einen Augenblick lang
allem andern Schweigen gebieten, der Qual des eigenen Herzens und der
bohrenden Frage des Geistes, wenn wir schweigen, damit wir koren konnen,
und dann von diesem Menschen da aus der t6dlichen Finsternis seines Ster-



Seht, weldh ein Mensch 3

bens nur das eine Wort héren: Vater, in Deine Hande empfehle ich meinen
Geist, dann — 0 Wunder der Gnade — konnen wir glauben, daf} alles an-
genommen und alles erlost ist. Denn, laflt uns genau hinschauen und hin-
horen! :

Es ist einer in Todesnot gekommen. Es ist ihm nichts erspart geblieben. Er
hat sich nichts vorgemacht. Tod ist Tod. Er hat darauf verzichtet, dabei
heroisch zu sein. Er hat auf jede Pose verzichtet. Er war keiner, der im Tod
noch schauspielert. Er wuflte, was im Menschen ist. Die um ihn waren, haben
ihm darum den Tod nicht leichter gemacht, weder die einen, die wir seine
Feinde nennen, die sich auch so fahlten, fiir die er aber betete, — noch die
paar andern, die ihm, weil er es fertig brachte, an sie noch im Tod liebend
zu denken, das Sterben noch schwerer machten. Er hatte den Bodensatz
des Bechers des Daseins auf seinen Lippen. Es war alles finster, auflen und
innen. Er war allein mit der erstickenden Bosheit der ganzen Welt, die
dumm ist und doch héllisch bése. Er wuflte, dafl die Schuld der Welt, die
wiirgend nach seinem Herzen und Leben griff, kein Miflverstdndnis war, das
sich, genau besehen, als harmloses Mifiverstindnis aufkliart. Es war die
unbegreifliche Schuld, die Verdammnis gebiert. Mit ihr war er allein. Das
Licht der Nihe des Vaters war wie verwandelt in das finstere Feuer des
Gerichtes. Nur noch Verlassenheit und Ohnmacht war, brennend und unsag-
bar tot zumal. Der Tod schlechthin war in sein Herz gestiegen und stach in
die innerste Mitte seines menschlichen Daseins. Der absolute Tod. ,Gott,
mein Gott, warum hast Du mich verlassen?“ Und da alles so war, so verloren
und tot, da sagte er — horst Du —: Vater, in Deine Héinde empfehle ich
meinen Geist! Es ist schrecklich, in die Hande des lebendigen Gottes zu fal-
len, wenn man sich in unbegreiflicher Liebe eins gewollt hat mit der Siinde
der Welt. Und er sagte dennoch, da, als er so fiel: Vater, in Deine Hénde
empfehle ich meinen Geist! Wenn es ein Wort gibt, das aus sich heraus
glaubwiirdig ist, dann ist es dieses. Dieses Wort, von ihm in diesem Augen-
blick gesprochen, mufl angekommen sein. Es gibt Gott, den Vater. In seine
Hénde kann man alles legen. Alles. So, daf alles angenommen ist.

Man ist nicht gezwungen, diesem Wort vom Kreuz herunter zu uns und
hinein in die Abgriinde des Geheimnisses des Daseins zu glauben. Aber
man kann es. Man muf} nur IHM zuhéren und IHN anschauen. Dann spricht
der Gekreuzigte, das Bild unseres Daseins, auch die Antwort, die in ihm,
dem menschgewordenen gottlichen Wort, Gott auf die Frage gegeben hat,
die wir sind.





