
>Seht, welch ein Mensch!< 

Von Karl Rah ner S. J., Innsbruck 

Der Mensch ist ein vielfältiges und wandelbares Wesen. Es ist ihm nicht 
vergönnt und auch nicht zugemutet, immer derselbe zu sein. Darum ist es 
schwer zu sagen, wer und was er eigentlich ist. Von vielem mag er selbst nicht 
gern reden. Er flieht vor sich selbst. Er bringt das fertig, weil man ja auf 
sich nur reflektiert und von sich nur redet, wenn man Zeit und Muße hat. 
Aber zu dem, was er ist, gehört auch jenes Unsagbare, darin er verstummt. 
Wie sähe wohl das Bild des Menschen aus, das gerade dies zeigt, was er ist 
und sich zu sein weder eingestehen will noch zu sein bereit ist? 

Es müßte das Bild eines Sterbenden sein. Denn wir wollen ja nicht sterben 
und sind doch so dem Tode ausgeliefert, daß er als die unheimliche Macht 
schon alles im Leben durchwaltet. Der Sterbende müßte hängen zwischen 
Himmel und Erde. Denn wir sind weder da noch dort ganz zu Hause, weil 
der Himmel fern und die Erde auch keine zuverlässige Heimat ist. Er müßte 
allein sein. Denn wenn es auf das Letzte ankommt, haben wir den Ein- 
druck, daß sich die andern scheu und verlegen empfehlen (weil sie ja schon 
mit sich nicht fertigen werden) und uns allein lassen. Der Mensch auf dem Bild 
müßte wie gepfählt sein durch eine Horizontale und eine Vertikale. Denn der 
Schnittpunkt zwischen der in Breite alles umfassenwollenden Horizontale 
und der steil nach oben das alleinige Eine exklusiv wollenden Vertikale geht 
mitten durch das Herz des Menschen und zerschneidet es. Er müßte fest- 
genagelt sein. Denn unsere Freiheit auf dieser Erde mündet aus in der Not- 
wendigkeit der Not. Er müßte ein durchbohrtes Herz haben. Denn am Ende 
hat sich alles in einen Speer verwandelt, der unser letztes Herzblut verrinnen 
läßt. Er müßte eine Dornenkrone tragen. Denn die letzten Schmerzen kom- 
men vom Geist, nicht vom Leib. Da aber schließlich alle Menschen so sind 
wie dieser eine, müßte der Einsame doch noch umgeben sein von seinen 
Abbildern, die genau so sind wie er. Dann könnte man den einen verzweifelt 
malen und den andern hoffend. Denn wir wissen ja nie recht, ist in unserem 
sterbenden Herzen mehr Hoffnung oder mehr Verzweiflung. Dann wäre 
das Bild ungefähr fertig. Es zeigte nicht alles vom Menschen, aber das, 
was uns von uns gezeigt werden muß, weil wir das nicht wahrhaben wollen 
(die Verzweiflung darüber ist auch nur eine andere Form des Nichtwahr- 
habenwollens), und alles andere, was wir noch sind, uns nicht gezeigt zu 
werden braucht, da wir es eh und je schon fröhlich wissen. Was so uns ge- 
zeigt wurde von uns, stellt uns in Frage und ist die Frage an uns, die wir 
von uns allein nicht beantworten können. 



2 Karl Rahner 

Dieses Bild von uns, das wir nicht gern sehen, hat Gott am Karfreitag 
seines Sohnes uns vor Augen gestellt. Als dieses Bild vor uns aufgerichtet 
werden sollte, sagte einer: •Sehet da den Menschen" (Joh 19,5), und der 
Apostel schreibt von den Christen, sie seien die, denen Jesus Christus als 
Gekreuzigter vor Augen gezeichnet wurde (Gal 3,1). Es ist den einen ein 
Skandal, den andern eine Torheit, denen aber, die berufen sind, Gottes Kraft 
und Gottes Weisheit (1 Kor 1,23 f.). Wenn Gott uns so das Bild, nach dem 
wir geschaffen sind, vor Augen stellt, dann blicken wir, wenn wir es betrach- 
ten, nicht bloß in die Fragwürdigkeit unseres Daseins. Dann gibt Gott uns, 
indem er uns vor die Frage zwingt, die wir sind, auch seine eigene Antwort 
zu dieser Frage. Nur weil er die Antwort weiß, hat er ja im Spiel seiner 
unbegreiflichen Liebe uns erfunden, die wir die Frage sind. Und da sein 
ewiges Wort selbst Mensch geworden ist und als der Mensch schlechthin am 
Kreuz unseres Daseins starb, hat er uns seine Antwort gesagt und so uns 
allererst Mut gemacht, unser uns verhehltes Bild anzublicken, es in unseren 
Kammern aufzuhängen, an die Wege zu stellen und auf die Gräber zu 
pflanzen. 

Inwiefern ist es die Antwort Gottes auf die Frage, die wir selber sind? 

Man könnte die Antwort darauf in einem Satz sagen, den die Väter der 
Kirche immer wieder aussprachen: •Alles, was angenommen wurde, ist er- 
löst". Alles, was ER angenommen hat, ist erlöst, weil es so Gottes Leben 
und Gottes Schicksal selber geworden ist. Er hat den Tod angenommen; also 
muß er mehr sein als der Untergang in die leere Sinnlosigkeit. Er hat es 
angenommen, verlassen zu sein; also muß die erstickende Einsamkeit noch 
die Verheißung seliger Nähe Gottes in sich bergen. Er hat die Erfolglosigkeit 
angenommen. Also kann der Untergang ein Sieg sein. Er hat die Gottver- 
lassenheit angenommen. Also ist Gott nahe auch dort, wo wir von ihm uns 
verlassen meinen. Er hat alles angenommen, also ist alles erlöst. 

Wir merken es nicht? Wir verfangen uns in der würgenden Unbegreif- 
lichkeit und Ausweglosigkeit unseres Daseins? Wir spüren es nicht, daß alles 
erlöst ist? Wir meinen, die Finsternis des Karfreitags von damals sei eigent- 
lich geblieben? Wir meinen, wir könnten ihn, den Gekreuzigten, als Bild un- 
seres Daseins hinnehmen, aber wir wüßten nicht, wie dieser Mann der 
Schmerzen und des dunklen Todes auch Gottes Heil und Licht über unserem 
sterbenden Leben sei? Wie geschieht das Wunder des Karfreitagsglaubens? 
Er ist das Wunder der Gnade. Man kann für ihn keine Anweisung geben. 

Aber: wenn wir hinknien unter das Kreuz, wenn wir da beten: Herr, ich 
glaube, hilf meinem Unglauben, wenn wir wenigstens einen Augenblick lang 
allem andern Schweigen gebieten, der Qual des eigenen Herzens und der 
bohrenden Frage des Geistes, wenn wir schweigen, damit wir hören können, 
und dann von diesem Menschen da aus der tödlichen Finsternis seines Ster- 



Seht, welch ein Mensch 3 

bens nur das eine Wort hören: Vater, in Deine Hände empfehle ich meinen 
Geist, dann - o Wunder der Gnade - können wir glauben, daß alles an- 
genommen und alles erlöst ist. Denn, laßt uns genau hinschauen und hin- 
hören! 

Es ist einer in Todesnot gekommen. Es ist ihm nichts erspart geblieben. Er 
hat sich nichts vorgemacht. Tod ist Tod. Er hat darauf verzichtet, dabei 
heroisch zu sein. Er hat auf jede Pose verzichtet. Er war keiner, der im Tod 
noch schauspielert. Er wußte, was im Menschen ist. Die um ihn waren, haben 
ihm darum den Tod nicht leichter gemacht, weder die einen, die wir seine 
Feinde nennen, die sich auch so fühlten, für die er aber betete, - noch die 
paar andern, die ihm, weil er es fertig brachte, an sie noch im Tod liebend 
zu denken, das Sterben noch schwerer machten. Er hatte den Bodensatz 
des Bechers des Daseins auf seinen Lippen. Es war alles finster, außen und 
innen. Er war allein mit der erstickenden Bosheit der ganzen Welt, die 
dumm ist und doch höllisch böse. Er wußte, daß die Schuld der Welt, die 
würgend nach seinem Herzen und Leben griff, kein Mißverständnis war, das 
sich, genau besehen, als harmloses Mißverständnis aufklärt. Es war die 
unbegreifliche Schuld, die Verdammnis gebiert. Mit ihr war er allein. Das 
Licht der Nähe des Vaters war wie verwandelt in das finstere Feuer des 
Gerichtes. Nur noch Verlassenheit und Ohnmacht war, brennend und unsag- 
bar tot zumal. Der Tod schlechthin war in sein Herz gestiegen und stach in 
die innerste Mitte seines menschlichen Daseins. Der absolute Tod. •Gott, 
mein Gott, warum hast Du mich verlassen?" Und da alles so war, so verloren 
und tot, da sagte er - hörst Du -: Vater, in Deine Hände empfehle ich 
meinen Geist! Es ist schrecklich, in die Hände des lebendigen Gottes zu fal- 
len, wenn man sich in unbegreiflicher Liebe eins gewollt hat mit der Sünde 
der Welt. Und er sagte dennoch, da, als er so fiel: Vater, in Deine Hände 
empfehle ich meinen Geist! Wenn es ein Wort gibt, das aus sich heraus 
glaubwürdig ist, dann ist es dieses. Dieses Wort, von ihm in diesem Augen- 
blick gesprochen, muß angekommen sein. Es gibt Gott, den Vater. In seine 
Hände kann man alles legen. Alles. So, daß alles angenommen ist. 

Man ist nicht gezwungen, diesem Wort vom Kreuz herunter zu uns und 
hinein in die Abgründe des Geheimnisses des Daseins zu glauben. Aber 
man kann es. Man muß nur IHM zuhören und IHN anschauen. Dann spricht 
der Gekreuzigte, das Bild unseres Daseins, auch die Antwort, die in ihm, 
dem menschgewordenen göttlichen Wort, Gott auf die Frage gegeben hat, 
die wir sind. 




