Der Christ stirbt mit Christus

Vom Sinn der Fastenzeit und des Christseins

Von Lambert Clafi en S. J., Miinster i. W.

Wenn alljahrlich die Fastenzeit wiederkehrt und in der Passionszeit zu ihrer
Héhe emporsteigt, ergeht an den Christen und die ganze Christenheit das Wort
des Herrn: ,Seht, wir zichen hinauf nach Jerusalem, und der Menschensohn wird
den Hohenpriestern und Schriftgelehrten iiberliefert werden, und sie werden ihn
zam Tode verurteilen; sie werden ihn den Heiden tibergeben zur Verspottung,
Geifelung und Kreuzigung; doch am dritten Tage wird er auferstehen® (Mt 20, 18 f).

Als Jesus einstmals dieses Wort sprach, ,nahm er die zwdlf Jiinger beiseite®
{ebd.), wohl um das Unfafibare nach Moglichkeit ihrem menschlichen Verstindnis
niherzubringen. Es war nicht das erste Mal, daf er ihnen dieses einzigartige ,Pri-
vatissimum® iber seine bevorstehende Passion und seinen unabanderlich feststehen-
den Kreuzestod hielt — heifit es doch nach dem denkwiirdigen Tag von Césarea
Philippi: ,Von da an begann Jesus seinen Jiingern zu zeigen, er miisse nach Je-
rusalem gehen ...“ (Mt 16,21). Aber wie oft er auch davon sprach, es ging ihnen
nicht ein, es iiberstieg ihr Fassungsvermdgen, es stand mit allen ihren Gedanken
und Vorstellungen in schreiendstem Widerspruch. Der Evangelist betont diese vol-
lige Verstindnislosigkeit gegeniiber dem Kreuz mit Nachdruck: ,Sie verstanden es
nicht, es war dunkel fiir sie, so da} sie es nicht erfaften (Lk 9,45). Als sich dann
der Herr wirklich auf den Weg nach Jerusalem machte, dem sicheren Tod entgegen,
sagte Thomas — gewifl mehr mit dem Mute der Verzweiflung als mit verstehendem
Herzen: ,Lafit uns mit ihm gehen, um mit thm zu sterben® (Joh 11,16). Und sie sind
auch mit ihm gegangen, sind aber nicht mit ihm gestorben, es kam vielmehr so, wie
der Herr in bitterer Enttiuschung voraussah und voraussagte, sie nahmen Argernis
an ihm, wirkliches Argernis (Mk 14,27), sie wurden an ihm irre, er war ihnen nicht
der Triger von Macht und Herrlichkeit, der nach ihrer Uberzeugung der Messias
sein mufite. Sie gaben ihn auf, trennten sich von ihm, nicht nur duflerlich durch die
feige Flucht, sondern auch in ihrem Herzen.

Spater jedoch, als sie ,mit dem Heiligen Geiste getauft® (Apg1,5) waren, als
der verklirte Herr ihren inneren Menschen hineingetauft, hineingetaucht hatte in
jenen Heiligen Geist, in dem er mit dem ewigen Vater ein Herz und eine Seele ist,
verstanden sie die Kreuzesbotschaft und gingen ,mit ihm hinauf nach Jerusalem*,
um wirklich ,mit ihm zu sterben®. Es wurde ihnen zum Leben ihres Lebens, ihm auf
diesem seinem Wege verbunden zu sein, sein Leiden mit- und nachzuleiden, seinen
Tod mit- und nachzusterben, an allen Tagen, in allen Lagen und Ereignissen, bis in
ihr leibliches Sterben hinein. Was ihnen erst ganz und gar unfaflbar und iber alle
Maflen zuwider war, wurde ihnen jetzt zu der grofien, ja grofiten Erfilllung aller
Hoffnungen, die sie auf ihn gesetzt hatten, zu der kostbarsten Gnade, die sie sich



Der Christ stirbt mit Christus 5

ausdenken konnten, wofiir ihnen kein Preis zn hoch, kein Opfer zu schwer war, wo-
fiir sie vielmehr alles in der Welt als Unrat erachteten.

Wer immer ein christliches Herz hat, geht in dieser heiligen Zeit des Kirchen-
jahres auf Jesn mahnendes Wort ein, laft sich von ihm ,beiseite nehmen® — zu
ehrfiirchtigem, liebendem Horchen auf seine Leidens- und Todesbotschaft, um ihm
mit demittigem und dankbarem Herzen auf seinen Leidenswegen nachzugehen, bis
in sein Sterben am Kreuz hinein, um dann auch mit ihm am dritten Tage anfzu-
erstehen zu nenem Leben, in neuer Lebensgemeinschaft und neuer Herzensgemein-
schaft mit ihm. Was den gldubigen Christen dazu treibt, ist nicht nur das Wissen
um die eigene Schuld, die nur im Tode Christi getilgt wird, sondern noch mehr die
Erkenntnis, die den Apostel vor dem Gekreunzigten ansrufen 1aft: ,Er hat mich ge-
liebt und sich selbst fiir mich dahingegeben® (Gal 2,20). Wer sich nicht nur in from-
men Gedanken ergeht, sondern im Alltag des Lebens Christus nachfolgt und dar-
um erfahren hat, was es um diese Nachfolge ist, wird wie die Apostel im Mit-leiden
und Mit-sterben mit dem Herrn eine grofle Gnade, ja die Gnade seines Lebens
sehen und wird um diese Gnade beten, wie einst Franz von Assisi den gekreuzigten
Herrn um die doppelte Gnade anflehte: um ein Mitfithlen mit den Leiden, die er in
Liebe fiir uns gelitten, und ein Mitempfinden mit der Liebe, in der er fir uns
leiden wollte. Und wer Ignatius von Loyola auf den Wegen der Exerzitien folgt,
wird im Sinne der ,Dritten Woche“ um die intima cognitio Domini nostri Jesu Chri-
stt crucifixi, um das tiefinnerliche Verstehen unseres gekreuzigten Herrn Jesus
Christus, des leidenden und sterbenden ,Schépfers aller Dinge“ beten, das mehr
und mehr sein Innerstes, den ganzen Menschen erfassen und beseelen soll, und wird
sich im Geiste des ,Dreifachen Zwiegespraches® an die Mutter Jesu wenden, um auf
ihre Fursprache hin durch den Sohn und Mittler diese Gnade vom ewigen Vater
zu erlangen.

In solchem Beten und Betrachten erfiillt sich alljahrlich wihrend der heiligen
vierzig Tage an ungezédhlten Christen das ,Fulget Crucis mysterium*: das Geheim-
nis des Kreuzes unseres gottlichen Erlosers strahlt aufs neue in den Herzen der
Glaubigen und im Leben der Kirche auf. Werden auch wir von seinem Glanz er-
griffen? Versuchen wir wieder einmal, uns seine Tiefe und seinen Reichtum zu er-
schlielen, es betend zu durchdringen und zu verkosten, um es in Tat und Leben
eingehen, sozusagen in Fleisch und Blut iibergehen zu lassen. Wir miissen uns dazu
in das innerste Herz unseres Herrn versenken; dort werden wir erfahren, ,was da

ist in Christus Jesus“ (Phil 2,5).

Was geht denn in den Herzenstiefen unseres Erlosers vor sich, in jenen Stunden,
da er am Kreuz sein Leiden durchleidet und seinen Tod durchstirbt? Er sagt es uns
mit dem ersten Wort seines Hohenpriesterlichen Gebetes: , Vater, die Stunde ist
gekommen: verherrliche deinen Sohn, damit dein Sohn dich verherrliche* (Joh 17,
1). Das Mysterium crucis ist ein Mysterium gottlicher Liebe zwischen Vater und
Sohn, das alle Welt mitumfangt und jeden Menschen in seine Abgriinde mitein-
beziehen will. Auf dem Kalvarienberge erreicht die Liebe Gottes zu uns Menschen
ihren sichtbaren Hohepunkt. Dieses Leiden, wie Jesus es durchleidet, und dieses
Sterben, wie er es durchstirbt, ist Liebe, Liebe des Sohnes zum Vater und Liebe des



6 Lambert Claflen

Vaters zum Sohne, Liebe, in der der Sohn den Vater verherrlicht, Liebe, in
der der Vater den Sohn verherrlicht. Man mufl das schmerzliche und blutige
Geschehen von zwei Seiten anschanen, um es in seiner Ganzheit zun erfassen:
von seiten dieser Welt her ist es Leid und Schmach und unsagbare Bitternis,
von seiten des Vaters im Himmel hingegen Ubergang in Herrlichkeit und
Seligkeit und ewige Vollendung. In dieses Licben und Geliebtwerden, in die-
ses Verherrlichen und Verherrlichtwerden will der Herr uns alle einbeziehen,
ja Er hat es schon getan, da er ,fir uns“ durch Leiden und Sterben in die
Herrlichkeit des Vaters hinitbergeht. Er geht voran, damit wir folgen. Er geht den
Weg der Liebe, die ,alles ertrigt, alles glaubt, alles hofft, alles aushilt* (1 Kor 13,
7), damit wir mitgehen, mitlieben, mitsterben, um dann mit ihm zu sein in der
,Herrlichkeit, die er beim Vater hatte, ehe die Welt war® (Joh 17, 3). Das l4ft ihn
wie triumphierend beim Aufbruch vom Abendmahlsaal sagen: ,Die Welt soll
erkennen, daf ich den Vater liebe und tue, wie mir der Vater geboten hat. Stehet auf,
laf8t uns von hinnen gehen!“ (Joh 14, 31).

Horchen wir noch einmal hin. Was sagte er am Beginn des Leidensganges? ,,... und
tue, wie mir der Vater geboten hat. Darin zeigt sich also als erstes seine Liebe zum
Vater, im Gehorsam, in der Erfiillung des viterlichen Willens. Sein Leiden und
Sterben ist ihm nichts anderes als ,der Auftrag, den ich von meinem Vater erhalten
habe* (Joh 10,18). Er sieht im nahenden Tod nicht ein blindes Schicksal, nicht ein
bloRes Zusammenspiel menschlicher Bosheit oder irdischer Gewalten, sondern den
Auftrag des Vaters im Himmel, ein majestitisches, gottliches, viterliches ,Du
sollst!“, einen Befehl desselben Vaters, von dem er mit so unendlicher Liebe spricht.
Immer wieder kam der Vatername von seinen Lippen, zumal in jenen langen,
schier nicht endenwollenden Abschiedsreden am Vorabend seines Todes. Und es
klang darin immer eine Ehrfurcht, eine Liebe, ein Vertrauen von ganz einziger Art,
so daf der Apostel Philippus bat: ,Herr, zeige uns den Vater, und es geniigt uns*
(Joh 14,8), als wollte er sagen: Wenn wir doch einmal seinen Vater sdhen, wiilten
wir genug fiir das Leben! Woraufhin ihm Jesus antwortete: , Wer mich sicht, sieht
auch den Vater! Wie kannst du sagen: Zeige uns den Vater? Glanbst du nicht, daf
ich im Vater bin und der Vater in mir ist?“ (Joh 14,9f.). Der Vater also, mit dem
er so vollkommen eins ist — nicht nur herzenseins, wie Menschen in innigster Liebe
miteinander herzenseins sein kénnen, sondern lebenseins, wesenseins, wie eben nur
der ewige Vater mit seinem ewigen Sohne eins ist, so dafl die gliubige Erkenntnis
der Person Jesu zugleich notwendig die gldubige Erkenntnis des Vaters im Himmel
ist, — dieser Vater sendet ihn in den Tod!

Ein schaudererregendes Mysterium, das aber dem gldubigen Christen zugleich
ein Mysterium der gottlichen Liebe zum Menschen ist. Einst hatte der Allerhchste
zum siindigen Menschen gesprochen: ,Du sollst des Todes sterben® (Gen 2,17). Das
war ein Todesurteil iiber einen Abtriinnigen, einen Rebellen, einen Verbrecher.
Jesus nimmt dieses Urteil auf sich, er steht fiir die Siinder und ihre Siinden vor der
Majestit des ewigen Vaters, ganz so, als wire es seine eigene, von ihm selbst be-
gangene Schuld. Und dieser Vater hat die Vertretung des siindigen Menschen durch
seinen eigenen Sohn angenommen, hat ihn sozusagen zur personifizierten Menschen-



Der Christ stirbt mit Christus 7

sinde und Menschheitssiinde werden lassen, so dafl St. Paulus an die Korinther
schreiben kann: ,Gott hat den, der von Siinde nichts wuflte, fiir uns zur Siinde ge-
macht® (2 Kor 5,21). Im Jubel des Exsultet singt davon die Kirche in der Oster-
nacht: ,Ut servum redimeres, Filium tradidisti — um den Knecht zu befreien, hast
du den Sohn geopfert.“ Dartiiber hatte schon der Evangelist Johannes sein Erstau-
nen ausgedrﬁckt, wenn er sagt: ,So sehr hat Gott die Welt geliebt, da§ er seinen ein-
geborenen Sohn dahingab, damit jeder, der an ihn glaubt, nicht verloren gehe, son-
dern das ewige Leben habe“ (Joh 3,16). Das Todesurteil Gottes iiber den siindigen
Menschen legt sich mit seiner ganzen Wudht auf den Gottes- und Menschensohn.

Fiir diesen Tod hat der Vater Tag und Stunde bestimmt. Das Evangelium be-
richtet des ofteren, wie die Feinde Jesus t6ten wollten. Doch sie konnten ihm nichts
anhaben, ,weil seine Stunde noch nicht gekommen war* (Joh 7, 30). Immer wieder
kommt er auf diese Stunde zu sprechen. Er nennt sie mit besonderem Nachdruck
»meine Stunde®. Er sieht sie niher und néher riicken, bis er schlieflich sagen kann:
»Jetzt ist die Stunde da“ (Joh 17,1). In vollster Freiheit nimmt er sie auf sich:
»Niemand nimmt mein Leben von mir, sondern ich gebe es freiwillig dahin, ich habe
die Macht, es hinzugeben, und habe die Macht, es wieder an mich zu nehmen; denn
das ist der Auftrag, den ich vom Vater erhalten habe® (Joh 10,18). Durch nichts in
der Welt 1483t er sich von diesem freien Liebesgehorsam abbringen. Als Petrus ihm
nach der ersten Leidensweissagung Vorhaltungen machte, indem er ihn ,an sich
zog®, ihm zu Hilfe kommen wollte und sagte: ,Das sei ferne von dir, Herr, das soll
dir nicht widerfahren!®, gab Jesus ihm jene furchtbar hart klingende Antwort, die
nur aus seiner Gehorsamsgesinnung gegen den Vater im Himmel verstanden werden
will: ,Weg von mir, Satan! Ein Argernis bist du mir. Denn nicht Gottesgedanken
denkst du, sondern Menschengedanken!“ (Mt 16,22). Wer ihn vom Kreuzestod und
damit vom Heilswillen des Vaters fir uns Menschen abspenstig machen will, steht
mit dem Widersacher, dem Satan — wenn auch ohne es zu wissen — im Bunde! Darum
geht er auch festen Schrittes dem Tod, seiner Stunde entgegen, wie Lukas von der
letzten Reise nach Jerusalem eigens bemerkt: ,Faciem suam firmavit, ut iret in
Jerusalem® — Er richtete fest und entschlossen sein Antlitz und seine Schritte gen
Jerusalem (Lk 9, 51). Als ihn Petrus am Ulberg noch einmal vor dem Furchtbaren
bewahren wollte und Gewalt gegen Gewalt stellte, wehrte es ihm Jesus mit dem
Wort: ,Soll ich den Kelch nicht trinken, den mir mein Vater reicht?“ (Joh 18,11). Er
sieht also an diesem Leidenskelch, der ihm doch wahrlich durch die Bosheit der Men-
schen gemischt ist, die liecbende Hand seines himmlischen Vaters! Die setzt ihm den
Kelch an die Lippen, und so trinkt er ihn, Schluck um Schludk, bis zur letzten bitter-
sten Neige. Wohl baumt sich seine Menschennatur dagegen auf; die Angst prefit ihm
blutigen Schweiff aus. Er ruft zum Vater ,mit lautem Aufschreien und unter Tra-
nen“ (Hebr 5,7): ,Vater, mein Vater, wenn es méglich ist, lal diesen Kelch an mir
voriibergehen!“ (Mt 26, 39). Doch er beugt sich unter den Willen des Vaters: , Aber,
Vater, nicht wie ich will, sondern wie du willst!“ (ebd.). Das ist demiitiger und heili-
ger Gehorsam! Der Gehorsam des Menschen vor seinem ewigen Gott und Vater! Der
Gehorsam des siindigen Menschen — so kénnen wir im Sinne von 2 Kor 5,21 sagen —
vor der beleidigten Majestat des Allerhochsten!



8 Lambert Claflen

So ist das Leiden Jesu, wie er es durchleidet, sein Sterben am Kreuz, wie er es
durchstirbt, sithnender, licbender Gehorsam! — ,fiir uns Menschen und um unseres
Heiles willen®!

Adam hatte dem Allerhdchsten den Gehorsam aufgekiindigt. Durch die siindige
Tat hatte er gesprochen: Vater, nicht dein Wille geschehe, sondern der meine! Als
Haupt und Vertreter des ganzen Geschlechtes, gleichsam als die Menschheit in Person,
hatte er sich mit seinem selbststichtigen und selbstherrlichen Eigenwillen gegen den
ausdricklichen Willen des Allerhéchsten gestellt. Und die Menschen haben es ihm
nachgetan und tun es ihm nach, hundertmal und tausendmal. Wir selber haben es
ihm nachgetan in all den Siinden unseres Lebens. Das ist Ungehorsam des Knechtes
gegen den Herrn von unendlicher Majestit, Auflehnung des Kindes gegen
den Vater von unendlicher Licbe. Ein todeswiirdiger Frevel! Gott verhingte
darum, wie er angedroht hatte, den Tod tiber den Menschen. Er tat es, weil er Gott
ist und eine Absage an sein hoheitliches Wort nicht dulden kann. Und so ist nun der
Tod da im menschlichen Leben, als ein Bote und Beauftragter Gottes. Zwar liegt
er zundchst auf der Ebene der leiblich-sinnlichen Menschennatur. Aber diese Men-
schennatur war — und sollte immer sein! — tiber die Naturnotwendigkeit des Ster-
bens zu gottgegebener Unsterblichkeit emporgehoben. Somit ist der Menschentod
jetzt nicht nur Naturnotwendigkeit, sondern auch Strafe fiir die Schuld, ,der Siinde
Sold“ (Rém 6,23), das, was der Mensch sich durch die Siinde verdient hat. ,Durch
cinen Menschen ist die Siinde in die Welt gekommen und durch die Siinde der
Tod, und so ist der Tod auf alle Menschen iibergegangen, weil alle in ihm gesiindigt
haben“ (R6ém 5,12). Durch den Tod spricht Gott der Herr zum Menschen: /ck bin der
Herr, dein Gott; nicht dein Wille geschehe, sondern der meine!

Irgendwie mufl jeder Mensch das beim Herannahen des Todes spiren. In gesun-
den Tagen mag er sich stark und michtig diinken, sein eigener Herr, der tut, was er
will. Kommt es aber zum Sterben, dann erlebt er seine génzliche Ohnmacht, seine
vollige Abhidngigkeit von einem Hoheren. Dann erweist sich alles als Ohnmacht
gegenitber der Macht, die ihn jetzt iberkommt. Der Tod ist Offenbarung der Ober-
hoheit Gottes, dieser unentrinnbaren, unausweichlichen Oberhoheit seines Schépfers
und Herrn. Modhte sich der Mensch im Leben oft vor Gott hinter Nichtigkeiten ver-
stecken — wie Adam hinter den Strauchern des Paradieses —, jetzt wird er aus diesem
Versteck herausgeholt, jetzt wird er gestellt: Adam, wo bist du? Zwar hat der
Mensch immer noch die unheimliche Freiheit, den Ruf seines hochsten Herrn und
Gebieters zu ignorieren; aber es ist eine bittere Tduschung, zu meinen, dadurch dem
Herrentum Gottes entflichen zu konnen. Die letzte freie Entscheidung gegen Gott
ist zugleich die endgiiltige Selbstverdammung zur bitteren Anerkennung Gottes in
der Verzweiflung.

Im Tode hat der Mensch zum letzten Mal in seinem Leben ein Wort an den Herrn
seines Lebens zu richten, das endgiltige, abschlicBende Wort. Er spricht es tatsdch-
lich durch die Art, wie er seinen Tod auf sich nimmt und ihn durchstirbt. Er soll es
sprechen, indem er seinen Tod aus der Hand Gottes entgegennimmt und dadurch
bekennt: Vater, nicht mein Wille geschehe, sondern der deine! So kommt der Tod
als Gericht und als Gnade: als Gericht iiber die Siinde, als Gnade zur Sithne der



Der Christ stirbt mit Christus 9

Stnde. Er ist, wie Lacordaire einmal sagte, das Meisterwerk der gottlichen Gerech-
tigkeit und zugleich seiner Liebe.

Aber von sich aus vermag der siindige Mensch nicht zu sithnen und wiedergutzu-
machen, was er gefrevelt hat. Selbst durch das gottergebenste Sterben vermag
er es nicht. Er gleicht dem Verbrecher auf dem Schafott, der zwar den wohlverdien-
ten Tod binnehmen muf, aber dadurch deoch nicht wiedergutmachen kann, was er
durch sein Verbrechen, etwa seinen Mord, gefrevelt hat. Er gleicht dem Mann im
Evangelium, der seinem Herrn 10 000 Talente schuldet — in unserm Geld eine Mil-
lionenschuld — (Mt 18,23 ff.) und nicht einen Heller zum Bezahlen hat. Das gott-
liche Leben, das er von sich geworfen, kann er genau so wenig, oder vielmehr noch
viel weniger zuriickholen, als ein Selbstmérder sich selber das leibliche Leben zuriick-
geben konnte.

Was der Mensch nicht konnte, hat Gott fiir ihn getan. Der Tod des Gottmenschen
am Kreuz ist wirklich Sthne und wirklich Wiedergutmachung fiir die Schuld des
ganzen Geschlechtes und jedes einzelnen. In diesem Sterben und durch dieses Ster-
ben geschieht, was der Apostel mit dankbarem und freudigem Herzen sagt: ,Als die
Siinde sich mehrte, wurde noch mehr die Gnade iiberflieRend“ (Rom 5, 20). So laut
namlich die Menschen durch all ihre Siinden zum Himmel hinaufrufen: Vater, nicht
dein, sondern mein Wille geschehe; so laut, nein, unendlichmal lauter ruft der am
Kreuz sterbende Erléser fiir uns alle zam Himmel hinauf: ,Vater, nicht mein, son-

dern dein Wille geschehe!”

Er nimmt dieses Sterben mit seiner abgrundtiefen Bitternis auf sich, um dadurch
auch uns Menschen das Unmoégliche méglich zu machen. In seinem Sterben kénnen
nun auch wir wirklich sithnen und wiedergutmachen, was wir und was die Mensch-
heit gefehlt. Wir kdnnen es, indem wir uns zu ihm bekennen, uns ihm zugesellen,
eins mit ihm werden, seinen Tod mit- und nachsterben, seinen liebenden, siihnenden
Gehorsam mit- und nachvollziehen. Wir kénnen es ,per Ipsum et cum Ipso et in
Ipso“ — durch ihn und mit ihm und in ihm, ,der uns geliebt und sich selbst fiir uns
dahingegeben hat!“ Das ist Sinn und Inhalt unseres Sterbens, ja unseres ganzen
Lebens, unserer christlichen Existenz, unseres Christseins.

Unser Sterben, wie es einmal geschehen mag, wird wohl — duflerlich betrachtet —
dem Sterben unseres géttlichen Erlésers am Kreuz recht undhnlich erscheinen; in
seinen Tiefen soll es thm aber aufs innigste verdhnlicht und verbunden sein. Ein
Mitgehorchen mit ihm, ein Mitsithnen mit ihm, ein Mitlieben mit ihm, der uns ,bis
ans Ende® (Joh 13,1), bis zum Aufersten, bis in den Kreuzestod geliebt hat! Eine
Todeskameradschaft des Erlésten mit dem Erloser in seinem Erlosertum, des Gottes-
kindes mit dem Gottessohn in der Verherrlichung des Vaters, in der Entsithnung
und Begnadigung des Menschen! In dieser Welt, wie sie durch die Siinde geworden
ist, kann es fiir den Menschen nichts Grofieres geben, als dem Erloser der Welt in
seinem welterlosenden Sterben verbunden zu sein. Der rechte Christ weiffl um die
Grofle dieses Mitsterbens mit dem Herrn und bekennt: ,Pretiosa in conspectu Do-
mini mors sanctorum eius“ —~ kostbar ist in den Augen des Herrn der Tod seiner
Heiligen (Ps 115,15).

Zu dieser Todeskameradschaft will der Herr in seiner Kirche die Seinen durch



10 Lambert Claflien

ein eigenes Sakrament riisten, durch das Sakrament der Todesweihe, die heilige
Olung. Es ist wohl neben dem Bufisakrament in unserer Zeit das am wenigsten
verstandene und am wenigsten geschitzte der sieben heiligen Sakramente. Und doch
ist es in gewissem Sinne der Gipfel des sakramentalen Geschehens zur Heiligung
und Vollendung des christlichen Menschen. Von diesem Sakrament gilt, was die
Theologie von allen Sakramenten lehrt: Sacramenta significant, quod efficiunt,
sacramenta efficiunt, quod significant. Es wirkt, was es versinnbildet, und versinn-
bildet, was es wirkt. Die duflere Salbung, die am Leibe geschieht, bewirkt eine
gnadenhafte innere Salbung in den Tiefen der Seele. Der Christ soll, wie sein
Name sagt, ganz ein Gesalbter sein, dem Gesalbten des Herrn verdhnlicht und ver-
einigt, bis ins Letzte, ins Sterben hincin. Durch die sakramentale Gnade raunt der
Gekreuzigte tiefinwendig der Seele zu: Komm und folge mir nach! Ich bin in mei-
nem Sterben fiir deine und aller Menschen Siinden dem Vater gehorsam geworden
bis in den Tod hinein: nun komm und stirb mit mir! Sprich mit mir zum Vater:
Vater, nicht mein, sondern dein Wille geschehe! Sprich es mit dem ganzen, bedin-
gungslosen Einsatz deiner Person! Wenn der Christ dann in der Kraft dieses Sakra-
mentes zum Tod bereit ist, wenn er ,seine Stunde” willig und in liebendem Gehor-
sam annimmt, dann ist sein Sterben Herzensgemeinschaft mit dem sterbenden
Herrn am Kreuz, ein Sterben mit Christus, in Christus, durch Christus und far
Christus! Er ,erginzt oder genauer ,fillt auf* an seinem Leibe, was am Leiden
Christi noch aussteht, fiir seinen Leib, die Kirche, wie er nach dem Apostelwort
sagen kann (Kol 1,24).

Aber dieses Mitsterben mit dem gekrenzigten Herrn soll nicht erst in der Todes-
stunde seinen Anfang nehmen, wie ja auch das Sterben Jesu nicht erst mit seiner
Annagelung ans Kreuz oder mit seiner Todesnot am Ulberg, sondern bereits mit
seiner Menschwerdung begann. Als sein Herz die ersten Schldge unter dem Herzen
seiner jungfriulichen Mutter tat, erklang darin jenes Morgengebet seines Lebens
zum Vater im Himmel, das kurze, inhaltstiefe Morgengebet des Erloserlebens, das
der Psalmist vorhergesagt hatte: ,Schlachtopfer willst du nicht noch Opfergaben;
doch hast du mir das Ohr geéffnet. Auch Brand- und Sithneopfer willst du nicht: so
sprach ich: Siech, ich komme; von mir steht in der Schrift geschrieben, dafl deinen
Willen zu vollbringen meine Lust ist, dafl dein Gesetz, mein Gott, mir tief ins
Herz geschrieben!“ (Ps 89,7 ff.). Dieses Morgengebet ist zugleich das Opferungs-
gebet zuom Hochamt von Golgotha. Schon beginnt das Gehorchen, das den Vater
licbende, uns Menschen entsithnende Gehorchen, das ,Sterben®. Sein ganzes Leben,
sein ganzes Menschsein in der Welt ist ,Selbstentduflerung®: jene sich selbst ab-
sterbende, dem Eigenwillen erstorbene Selbstentiuflerung, von der es heifit: ,Er, der
in der Gottesgestalt war, entduflerte sich selbst und nahm Knechtsgestalt an“ (Phil
2,6); — ist ,Selbsterniedrigung®: jene sich aller Selbstherrlichkeit begebende, ihr
ersterbende und erstorbene Selbsterniedrigung, von der gilt: ,Er erniedrigte sich
selbst und ward gehorsam bis zum Tode, ja bis zum Tode am Kreuze® (ebd.). Sein
ganzes Leben ist ,Sterben fiir uns“, liebend-sithnendes Sterben, welterlésendes, welt-
umgestaltendes, weltheiligendes Sterben. Er opfert sein Opfer — als Opferpriester
und Opfergabe zugleich — durch sein ganzes Leben hin, an allen Tagen und in allen



Der Christ stirbt mit Christus 11

Lagen, in allem Erleben und Erleiden. Am Kreuz vollendet sich dieses heilige ,Ster-
ben“; von ihm gilt darum in ganz besonderer Weise das ,Consummatum est* (Joh
19,30). Darum ist dieses Sterben am Kreuz nicht das Ende seines Erloserlebens,
sondern seine Vollendung, die Vollendung der ,noch wunderbareren Wiederauf-
richtung® des durch Adams Schuld gefallenen Menschengeschlechtes.

Entsprechend diesem immerwahrenden Sterben Christi, unseres Erldsers, sollen
nun auch wir Christen durch unser ganzes Leben hin ,mit ihm sterben®. Schon in
der Taufe begann diese Todesgemeinschaft. Paulus erinnert die Christen der Welt-
stadt Rom an das Geheimnis, das sie durch die Taufwirklichkeit in sich tragen, sagt
ihnen, dafl sie durch die Eingliederung in Christus, durch ihr Hineingetauftsein in
ihn, in seinen Tod hineingetauft sind! ,Oder wisset ihr nicht, dafl wir alle, die wir
in Christus Jesus hineingetauft wurden, in seinen Tod hineingetauft wurden?“ (Rém
6,3). Schon im Beginn unseres Christseins also wurden wir dem sterbenden Herrn
am Kreuze mit unserm inwendigen Menschen zugesellt, ihm im Geheimnis seines
Kreuzestodes verbunden, aufgenommen in die ,societas passionum illius“, in die
Leidensgemeinschaft mit ihm, seinem Sterben gleichgestaltet, , configurati morti eius“
(Phil 3, 10).

Diese Taufe wird erneuert, vertieft, auégeweitet, aufgehéht, entfaltet in allen
andern Sakramenten, die der Christ auf seinem Lebensweg empfingt. Sie alle ent-
stammen dem im Tod ge6ffneten Erloserherzen, ihrer aller Gnade entstromt diesem
durchbohrten Herzen — was an mittelalterlichen Kreuzen &6fter durch sieben der
Seitenwunde entquillende Blutbiche versinnbildet wird. Und sie alle wollen mit
ihrer Gnadenwirkung wieder hinfithren zu diesem offenstehenden Herzen. Insbe-
sondere wird die Taufgnade geschiitzt und gefordert durch das Sacramentum sacra-
mentorum, das allerheiligste Sakrament. Durch die eucharistische Feier, dieses Be-
gehen des Gedachtnisses seines Leidens und Sterbens, werden wir jedesmal aufs
neue und tiefer in Christus Jesus, in seinen Tod hineingetauft, mehr ,configurati
morti eius“. Jedes Opfer und Opfermahl ist ergreifende Aufforderung zum Mit-
sterben mit unserm Erléser. Gregor der Grofle erinnert uns daran, wenn er sagt:
» Wir, die wir das Geheimnis des Todesleidens des Herrn feiern, miissen selber nach-
ahmen, was wir da tun. Nur dann wird Christus in Wahrheit fiir uns Opfergabe
sein vor Gott, wenn wir uns selbst zu einer Opfergabe machen.®

Verstehen wir also die Sprache der heiligen Sakramente, insbesondere der hl.
Messe und hl. Kommunion recht, dann vernehmen wir immer das Raunen der ge-
kreunzigten Liebe in unserm Herzen: Komm, folge mir nach, stirb mit mir meinen
Tod, erginze, . fille auf* durch dein Leben, was noch aussteht an meinem Leiden,
fiir meinen Leib, die Kirche! Durch dieses innerliche Mitsterben mit dem gekreuzig-
ten Erloser sollen wir immer mehr mit unserm ganzen Menschen und unserm ganzen
Leben in sein Rufen zum Vater miteinstimmen: , Vater, nicht mein Wille geschehe,
sondern der deine!“ Der Christ wichst im Christen, in der Sprache des Apostels
ausgedriickt: es wachst ,Christus in uns®, wir wachsen ,in Christus“. Und um so
kraftvoller wichst der Christ im Christen, je mehr ihm das Leben eine tiefgemein-
same Sache mit dem gekreuzigten Jesus wird, ein Mitgehorchen, Mitsithnen, Mit-
lieben mit ihm — mit einem Wort: ein Mitsterben mit ihm. Christsein und Mitsterben
mit Christus sind ein und dasselbe.



12 Lambert Clafien

In unserer Todesstunde einmal soll diese unsere ,Configuratio® — der Apostel
nennt sie auch ,Complantatio®: ,Complantati facti sumus morti eius — wir sind mit
seinem Sterben zusammengewachsen® (R6m 6,5) — zum Abschlufl und zur Vollen-
dung gelangen. Das christliche Leben soll im christlichen Sterben nicht sein Ende,
sondern seine Vollendung finden. Der Christ, der nicht ein Mensch ist wie andere
Menschen und darum auch nicht leben soll wie andere Menschen, soll anch nicht ster-
ben, wie andere sterben. Wenn nun der Herr ihn durch ein eigenes Sakrament zur
Vollendung im Sterben riisten will, dann ist wohl der treffendste Name dieses er-
habenen Sakramentes jener, den Thomas von Aquin und andere Gottesgelehrte des
Mittelalters ihm gegeben haben: sacramentum totius vitae christianae consumma-
tivum, das Sakrament der christlichen Lebensvollendung. Durch die hl. Ulung soll
unsere Todeskameradschaft mit dem Erldser ihrer letzten Tiefe zugefithrt werden.
Das Mitgehorchen und Mitsithnen und Mitlieben mit ithm soll ganze und letzte
Wabhrheit werden; zu unserer Ergédnzung, unserer ,Auffiillung” dessen, was noch an
seinem Leiden fiir seinen Leib, die Kirche, aussteht, zu unserer ,,Configuratio“, unse-
rer ,Complantatio® sollen wir das ,Consummatum est“ sprechen konnen.

Zwar gehort es zur Gnadenwirkung dieses Sakramentes der Todesweihe, dafd es
auch dem Schwerkranken die Gesundheit wiedergeben kann, wenn ihm das zum
Heile gereicht. Aber die durch die hl. Ulung wiedererlangte Gesundheit soll dem
Christen nur eine grofere Moglichkeit geben, seinem gekreuzigten Erldser noch
mehr verbunden zu werden. Das Sakrament, das nur in Todesgefahr empfangen
werden kann und in Todesbereitschaft empfangen werden will, soll also immer
Sakrament der christlichen Vollendung sein, soll immer den Christen dem gekreu-
zigten Christus naherfithren und tiefer verbinden. ’

Das Sterben unseres Erlésers am Kreuz, das mitzusterben wir aufgerufen sind, ist
zwar zuerst und vor allem Gehorsam und darin Erweis der Liebe zum Vater, kann
aber auch und will auch noch unter andern Riicksichten geschaut und nachvollzogen
werden. Es ist auch Kdmpfen und Siegen. Indem Jesus fiir uns bis in den Krenzes-
tod gehorsam wird, kdmpft er siegreich den Kampf gegen den Urfeind unseres Ge-
schlechtes und gegen dessen gesamte Macht. , Jetzt wird der Beherrscher dieser Welt
hinausgeworfen werden“ (Joh 12,31), kann er daher von seinem Todesgang sagen.
Luzifer, der Geist des Ungchorsams und der Auflehnung gegen Gott, der Geist der
Selbstherrlichkeit und Selbstvergdtzung, hat durch die Adamstat Macht iiber den
Menschen und alles Menschenleben erlangt. Und jede Siinde, die ein Mensch tut,
verstrickt den Menschen und zugleich immer auch die menschliche Gemeinschaft
tiefer hinein in die unheimliche Macht dieses Tyrannen. Das ganze Gehorsamsleben
unseres Erlosers ist Kampf gegen die Macht und die Méchte der Finsternis. In der
Passion steigert sich der Kampf zur letzten und duflersten Heftigkeit. Da bietet Satan
alles auf, um Jesus zu Fall zu bringen, das heifft pm ihn zum Abfall vom Willen
des Vaters zu bewegen. Er ist es, der dem Judas den Gedanken des Verrates ins Herz
gibt (Joh 18,2), er ist es, der von diesem Jinger des Herrn — nach der Zuriickweisung
eines ernsten, liebreichen Gnadengebotes — Besitz ergreift (Joh 13,27). er ist es, der
seine ganze ihm zar Verfagung stehende Macht gegen Jesus aufbietet — weswegen
der Herr von ,seiner” Stunde zugleich sagen kann: ,Das ist eure Stunde und. die



Der Christ stirbt mit Christus 13

Macht der Finsternis“ (Lk 22,53). Je weiter dann die Passion voranschreitet, um
so_hérter und bitterer wird fiir Jesus der Kampf, bis schliefilich im Sterben am
Krenz die letzte Entscheidung fallt: Satan siegt, und indem er siegt, unterliegt er;
Christus unterliegt, und indem er unterliegt, ist er der wahre Sieger. ,Mors et vita
duello / Conflixere mirando: / Dux vitae mortuus / Regnat vivus — Tod und Leben
kdmpften / Seltsamen Zweikampf: / Der Fiirst des Lebens, dem Tode erliegend, /
Herrscht als Konig und lebt“! Der heiligste Kampf, der je auf Erden gekdmpft wurde,
der herrlichste Sieg, der je errungen wurde!

Der Christ ist der Verbiindete Christi in diesen Kimpfen und Siegen. Sein Mit-
sterben mit dem Herrn, angefangen von der Taufe, die als Eingliederung in Chri-
stus der Eingang ins christliche Leben ist (,vitae spiritualis ianua: per ipsum enim
membra Christi ac de corpore efficimur Ecclesiae“, Konzil von Florenz), bis zum
Sakrament der christlichen Vollendung, will Mitkimpfen und Mitsiegen mit dem
Kampfer und Sieger von Golgotha in diesem ,seltsamen Zweikampfe® sein. Dazu ist
er ein Christ, das heifit ein Gesalbter, und dazu wird er ganz gesalbt (totaliter unc-
tus) im Sakrament der Todesweihe. Die ,Letzte Ulung® will nicht nur der Zeit nach
die letzte Salbung am christlichen Menschen sein, sondern will ihn zu einem letztlich
Gesalbten, Christus bis ins Letzte hinein Verdhnlichten und Vereinigten machen.
Wir sollen also durch unser christliches Leben und besonders einmal durch unser
christliches Sterben den wundersamen Kampf{ und Sieg unseres Erldsers er-génzen,
seiner Ganzheit entgegenfiihren helfen, ,auffillen® (adimpleo) — als ,Complan-
tati“, als ,Configurati morti eius!“

Ferner ist das Sterben des Gottmenschen am Kreuz Heimkehr zum Uater. Es ist
der Beginn der Heimkehr des menschlichen Geschlechtes in das Paradies. Wir héren
Jesus von seinem Gang in den Tod sprechen, wie ein Kind spricht vom Nachhause-
gehen: ,Ich gehe heim zum Vater (Joh 14,28). In der Siinde des Stammvaters hatte
der Mensch das Vaterhaus verlassen. Die VerstoBung aus dem irdischen Paradies
war nur Sinnbild und Folge des Verlustes des ewigen Paradieses. Er glich dem Sohn
im Evangelium, der in ¢in fernes Sindenland (,in regionem longinquam* Lk 15, 13)
zieht. Und mit jeder Siinde, die jemals geschieht, begibt sich der Mensch jedesmal
in eine noch grofiere Ferne vom Vaterhaus, in eine noch gréfiere , Gottverlassenheit®.
Der Erloser geht dem verlorenen Menschen nach, in die Gottesferne, ja Gottver-
lassenheit; ,fir uns Menschen und um unseres Heiles willen® steht er in diesem letz-
ten und bittersten und furchtbarsten aller seiner Todesleiden. Wegen dieses Gan-
ges ist er in unser menschliches Leben gekommen — ,,um zu suchen und (wiederum)
selig zu machen, was verloren war® (Lk 19, 10). Von diesem Sinn seines Opferganges
héren wir ihn am Vorabend von seinem Tod das- wundervolle Wort sagen: ,In
meines Vaters Haus sind viele Wohnungen, ich gehe hin, euch ein Heim zu be-
reiten, und wenn ich hingegangen bin und ench ein Heim bereitet habe, so komme ich
wieder und will euch zu mir selbst nehmen, damit ihr auch seiet, wo ich bin“ (Joh 14,
21.). Indem er also in seinem Herzen sithnend und liebend sein Leiden durchleidet
und sein Sterben durchstirbt, kehrt in ihm der Mensch, die Menschheit heim ins
Paradies, ins Haus des ewigen Vaters.

Damit ergibt sich fiir den Christen ein neues Motiv, den Herrn auf seinem Gang



14 Lambert Clafien

zu begleiten, mit ihm hinaufzugehen nach Jerusalem, um mit ihm zu sterben. Schon
die Taufe ist Heimgang zum Vater, Heimkehr ins Paradies, weil wir ,,im Abbild mit
seinem (Opfer)tode zusammengewachsen® (Rom 6, 5), seinem Heimgang und seiner
Riickkehr zum Vater eingegliedert wurden. Mit den Tagen und Jahren unseres
christlichen Lebens sollen wir nicht nur seinshaft-sakramental (vor allem durch die
Gedichtnisfeier seines Todes und den Empfang seines heiligen geopferten Leibes),
sondern ebenso bewufitseinsmdfig immer tiefer in seinen Heimgang ins Vaterhaus
einbezogen werden. Und wenn wir einmal in der Todesstunde als rechte Christen
den Tod auf uns nehmen, dann sollen wir endgiiltig am Heimgang des Schnes teil-
nehmen, in besonderer Weise durch das ,Sakrament der christlichen Vollendung*®.
Somit ist unser Christenleben und Christensterben eine geheimnisvolle, aber wirk-
liche Ergdnzung und Auffiillung seines Lebens, das Sterben ist, und seines Sterbens.
das der einzige Weg zum ewigen Leben ist!

Noch unter vielen andern Hinsichten liefe sich das ,fulgens Crucis mysterium*
betrachten. Abgriinde von Geheimnissen liegen darin enthalten, ja der Abgrund aller
Heilsgeheimnisse liegt fiir uns zu erlésende Menschen darin beschlossen. Wir kom-
men auf keinen Grund und an keine Grenze. Es sind die ,investigabiles divitiae
Christi“, von denen der Apostel spricht (Eph 3, 8), die unerforschlichen, unausschopf-
lichen Reichtiimer Jesu Christi. Aber so unerforschlich und unausschopflich sie sind,
s0 sollen wir sie dennoch zu erforschen und auszuschépfen versuchen, indem wir un-
serm gekreuzigten Herrn mehr und mehr in jenem Werk verbiindet sind, von dem es
in der Osterprifation heifit: ,Qui mortem nostram moriendo destruxit et vitam
resurgendo reparavit — der durch sein Sterben unsern Tod vernichtet und durch seine
Auferstehung unser Leben neu begriindet hat.“ Das Hineingetauftsein und fort-
schreitende Hineingetauftwerden in seinen Tod am Kreuze ist Sinn und Inhalt des
christlichen Lebens und christlichen Sterbens.

Nun weifd aber die Kirche, weifl Christus in seiner Kirche, wie schwach wir sind fir
diesen Gang zum Tode, wie leicht wir zuriickbleiben auf dem Wege oder gar ab-
triinnig werden; weifl auch, wie sehr wir der Anregung zu stindigem Voranschrei-
ten bediirfen. Darum sagt er uns alle Jahre aufs neue in den heiligen vierzig Ta-
gen: ,Kommt, wir ziehen (zusammen, ihr mit mir) hinauf nach Jerusalem ...!” Und
wir miissen alle Jahre aufs neue mit verstehendem, dankbarem, treuem Herzen
antworten: ,Laflt uns mit ibhm gehen, um mit ihm zu sterben!“ Wir sind zwar schon
oft mit ihm gestorben; in der Taufe, in der hl. Messe und Kommunion, in der Qua-
dragesima, in der Betrachtung seiner Passion, an allen Tagen, wofern wir sie als
rechte Christen gelebt haben. Aber unser Mitsterben will immer wieder erneuert
und vertieft werden zu unserm eigenen Heil und zum Heil unserer Mitmenschen.
Zeitlebens sollen wir als Christen schon Gestorbene und noch Sterbende zugleich
sein, gestorben und sterbend in jenem seligen Abgestorbensein und Absterben, von
dem der Engel dem Seher auf Patmos kiindete: ,Schreibe: Selig die Gestorbenen,
die im Herrn sterben“ (Offb 14, 18), immerfort sterben. Erst im leiblichen Tod voll-
endet sich dieses Sterben und damit auch das Leben in Christus.





