
Der Christ stirbt mit Christus 

Vom Sinn der Fastenzeit und des Christseins 

Von Lambert C 1 a ß e n S. J., Münster i. W. 

Wenn alljährlich die Fastenzeit wiederkehrt und in der Passionszeit zu ihrer 
Höhe emporsteigt, ergeht an den Christen und die ganze Christenheit das Wort 
des Herrn: •Seht, wir ziehen hinauf nach Jerusalem, und der Menschensohn wird 
den Hohenpriestern und Schriftgelehrten überliefert werden, und sie werden ihn 
zum Tode verurteilen; sie werden ihn den Heiden übergeben zur Verspottung, 
Geißelung und Kreuzigung; doch am dritten Tage wird er auferstehen" (Mt 20,18 f). 

Als Jesus einstmals dieses Wort sprach, •nahm er die zwölf Jünger beiseite" 
(ebd.), wohl um das Unfaßbare nach Möglichkeit ihrem menschlichen Verständnis 
näherzubringen. Es war nicht das erste Mal, daß er ihnen dieses einzigartige •Pri- 
vatissimum" über seine bevorstehende Passion und seinen unabänderlich feststehen- 
den Kreuzestod hielt - heißt es doch nach dem denkwürdigen Tag von Cäsarea 
Philippi: •Von da an begann Jesus seinen Jüngern zu zeigen, er müsse nach Je- 
rusalem gehen . . ." (Mt 16,21). Aber wie oft er auch davon sprach, es ging ihnen 
nicht ein, es überstieg ihr Fassungsvermögen, es stand mit allen ihren Gedanken 
und Vorstellungen in schreiendstem Widerspruch. Der Evangelist betont diese völ- 
lige Verständnislosigkeit gegenüber dem Kreuz mit Nachdruck: •Sie verstanden es 
nicht, es war dunkel für sie, so daß sie es nicht erfaßten" (Lk 9,45). Als sich dann 
der Herr wirklich auf den Weg nach Jerusalem machte, dem sicheren Tod entgegen, 
sagte Thomas - gewiß mehr mit dem Mute der Verzweiflung als mit verstehendem 
Herzen: •Laßt uns mit ihm gehen, um mit ihm zu sterben" (Joh 11,16). Und sie sind 
auch mit ihm gegangen, sind aber nicht mit ihm gestorben, es kam vielmehr so, wie 
der Herr in bitterer Enttäuschung voraussah und voraussagte, sie nahmen Ärgernis 
an ihm, wirkliches Ärgernis (Mk 14,27), sie wurden an ihm irre, er war ihnen nicht 
der Träger von Macht und Herrlichkeit, der nach ihrer Überzeugung der Messias 
sein mußte. Sie gaben ihn auf, trennten sich von ihm, nicht nur äußerlich durch die 
feige Flucht, sondern auch in ihrem Herzen. 

Später jedoch, als sie •mit dem Heiligen Geiste getauft" (Apg 1,5) waren, als 
der verklärte Herr ihren inneren Menschen hineingetauft, hineingetaucht hatte in 
jenen Heiligen Geist, in dem er mit dem ewigen Vater ein Herz und eine Seele ist, 
verstanden sie die Kreuzesbotschaft und gingen •mit ihm hinauf nach Jerusalem", 
um wirklich •mit ihm zu sterben". Es wurde ihnen zum Leben ihres Lebens, ihm auf 
diesem seinem Wege verbunden zu sein, sein Leiden mit- und nachzuleiden, seinen 
Tod mit- und nachzusterben, an allen Tagen, in allen Lagen und Ereignissen, bis in 
ihr leibliches Sterben hinein. Was ihnen erst ganz und gar unfaßbar und über alle 
Maßen zuwider war, wurde ihnen jetzt zu der großen, ja größten Erfüllung aller 
Hoffnungen, die sie auf ihn gesetzt hatten, zu der kostbarsten Gnade, die sie sich 



Der Christ stirbt mit Christus 5 

ausdenken konnten, wofür ihnen kein Preis zu hoch, kein Opfer zu schwer war, wo- 
für sie vielmehr alles in der Welt als Unrat erachteten. 

Wer immer ein christliches Herz hat, geht in dieser heiligen Zeit des Kirchen- 
jahres auf Jesu mahnendes Wort ein, läßt sich von ihm •beiseite nehmen" - zu 
ehrfürchtigem, liebendem Horchen auf seine Leidens- und Todesbotschaft, um ihm 
mit demütigem und dankbarem Herzen auf seinen Leidenswegen nachzugehen, bis 
in sein Sterben am Kreuz hinein, um dann auch mit ihm am dritten Tage aufzu- 
erstehen zu neuem Leben, in neuer Lebensgemeinschaft und neuer Herzensgemein- 
schaft mit ihm. Was den gläubigen Christen dazu treibt, ist nicht nur das Wissen 
um die eigene Schuld, die nur im Tode Christi getilgt wird, sondern noch mehr die 
Erkenntnis, die den Apostel vor dem Gekreuzigten ausrufen läßt: •Er hat mich ge- 
liebt und sich selbst für mich dahingegeben" (Gal 2,20). Wer sich nicht nur in from- 
men Gedanken ergeht, sondern im Alltag des Lebens Christus nachfolgt und dar- 
um erfahren hat, was es um diese Nachfolge ist, wird wie die Apostel im Mit-leiden 
und Mit-sterben mit dem Herrn eine große Gnade, ja die Gnade seines Lebens 
sehen und wird um diese Gnade beten, wie einst Franz von Assisi den gekreuzigten 
Herrn um die doppelte Gnade anflehte: um ein Mitfühlen mit den Leiden, die er in 
Liebe für uns gelitten, und ein Mitempfinden mit der Liebe, in der er für uns 
leiden wollte. Und wer Ignatius von Loyola auf den Wegen der Exerzitien folgt, 
wird im Sinne der •Dritten Woche" um die intima cognitio Domini nostri Jesu Chri- 
sti crucifixi, um das tiefinnerliche Verstehen unseres gekreuzigten Herrn Jesus 
Christus, des leidenden und sterbenden •Schöpfers aller Dinge" beten, das mehr 
und mehr sein Innerstes, den ganzen Menschen erfassen und beseelen soll, und wird 
sich im Geiste des •Dreifachen Zwiegespräches" an die Mutter Jesu wenden, um auf 
ihre Fürsprache hin durch den Sohn und Mittler diese Gnade vom ewigen Vater 
zu erlangen. 

In solchem Beten und Betrachten erfüllt sich alljährlich während der heiligen 
vierzig Tage an ungezählten Christen das •Fulget Crucis mysterium": das Geheim- 
nis des Kreuzes unseres göttlichen Erlösers strahlt aufs neue in den Herzen der 
Gläubigen und im Leben der Kirche auf. Werden auch wir von seinem Glanz er- 
griffen? Versuchen wir wieder einmal, uns seine Tiefe und seinen Reichtum zu er- 
schließen, es betend zu durchdringen und zu verkosten, um es in Tat und Leben 
eingehen, sozusagen in Fleisch und Blut übergehen zu lassen. Wir müssen uns dazu 
in das innerste Herz unseres Herrn versenken; dort werden wir erfahren, •was da 
ist in Christus Jesus" (Phil 2,5). 

Was geht denn in den Herzenstiefen unseres Erlösers vor sich, in jenen Stunden, 
da er am Kreuz sein Leiden durchleidet und seinen Tod durchstirbt? Er sagt es uns 
mit dem ersten Wort seines Hohenpriesterlichen Gebetes: •Vater, die Stunde ist 
gekommen: verherrliche deinen Sohn, damit dein Sohn dich verherrliche" (Joh 17, 
1). Das Mysterium crucis ist ein Mysterium göttlicher Liebe zwischen Vater und 
Sohn, das alle Welt mitumfängt und jeden Menschen in seine Abgründe mitein- 
beziehen will. Auf dem Kalvarienberge erreicht die Liebe Gottes zu uns Menschen 
ihren sichtbaren Höhepunkt. Dieses Leiden, wie Jesus es durchleidet, und dieses 
Sterben, wie er es durchstirbt, ist Liebe, Liebe des Sohnes zum Vater und Liebe des 



6 Lambert Claßen 

Vaters zum Sohne, Liebe, in der der Sohn den Vater verherrlicht, Liebe, in 
der der Vater den Sohn verherrlicht. Man muß das schmerzliche und blutige 
Geschehen von zwei Seiten anschauen, um es in seiner Ganzheit zu erfassen: 
von seiten dieser Welt her ist es Leid und Schmach und unsagbare Bitternis, 
von seiten des Vaters im Himmel hingegen Übergang in Herrlichkeit und 
Seligkeit und ewige Vollendung. In dieses Lieben und Geliebtwerden, in die- 
ses Verherrlichen und Verherrlichtwerden will der Herr uns alle einbeziehen, 
ja Er hat es schon getan, da er •für uns" durch Leiden und Sterben in die 
Herrlichkeit des Vaters hinübergeht. Er geht voran, damit wir folgen. Er geht den 
Weg der Liebe, die •alles erträgt, alles glaubt, alles hofft, alles aushält" (1 Kor 13, 
7), damit wir mitgehen, mitlieben, mitsterben, um dann mit ihm zu sein in der 
•Herrlichkeit, die er beim Vater hatte, ehe die Welt war" (Joh 17,3). Das läßt ihn 
wie triumphierend beim Aufbruch vom Abendmahlsaal sagen: •Die Welt soll 
erkennen, daß ich den Vater liebe und tue, wie mir der Vater geboten hat. Stehet auf, 
laßt uns von hinnen gehen!" (Joh 14,31). 

Horchen wir noch einmal hin. Was sagte er am Beginn des Leidensganges? •... und 
tue, wie mir der Vater geboten hat." Darin zeigt sich also als erstes seine Liebe zum 
Vater, im Gehorsam, in der Erfüllung des väterlichen Willens. Sein Leiden und 
Sterben ist ihm nichts anderes als •der Auftrag, den ich von meinem Vater erhalten 
habe* (Joh 10,18). Er sieht im nahenden Tod nicht ein blindes Schicksal, nicht ein 
bloßes Zusammenspiel menschlicher Bosheit oder irdischer Gewalten, sondern den 
Auftrag des Vaters im Himmel, ein majestätisches, göttliches, väterliches •Du 
sollst!", einen Befehl desselben Vaters, von dem er mit so unendlicher Liebe spricht. 
Immer wieder kam der Vatername von seinen Lippen, zumal in jenen langen, 
schier nicht endenwollenden Abschiedsreden am Vorabend seines Todes. Und es 
klang darin immer eine Ehrfurcht, eine Liebe, ein Vertrauen von ganz einziger Art, 
so daß der Apostel Philippus bat: •Herr, zeige uns den Vater, und es genügt uns" 
(Joh 14,8), als wollte er sagen: Wenn wir doch einmal seinen Vater sähen, wüßten 
wir genug für das Leben! Woraufhin ihm Jesus antwortete: •Wer mich sieht, sieht 
auch den Vater! Wie kannst du sagen: Zeige uns den Vater? Glaubst du nicht, daß 
ich im Vater bin und der Vater in mir ist?" (Joh 14,9 f.). Der Vater also, mit dem 
er so vollkommen eins ist - nicht nur herzenseins, wie Menschen in innigster Liebe 
miteinander herzenseins sein können, sondern lebenseins, wesenseins, wie eben nur 
der ewige Vater mit seinem ewigen Sohne eins ist, so daß die gläubige Erkenntnis 
der Person Jesu zugleich notwendig die gläubige Erkenntnis des Vaters im Himmel 
ist, - dieser Vater sendet ihn in den Tod! 

Ein schaudererregendes Mysterium, das aber dem gläubigen Christen zugleich 
ein Mysterium der göttlichen Liebe zum Menschen ist. Einst hatte der Allerhöchste 
zum sündigen Menschen gesprochen: •Du sollst des Todes sterben" (Gen 2,17). Das 
war ein Todesurteil über einen Abtrünnigen, einen Rebellen, einen Verbrecher. 
Jesus nimmt dieses Urteil auf sich, er steht für die Sünder und ihre Sünden vor der 
Majestät des ewigen Vaters, ganz so, als wäre es seine eigene, von ihm selbst be- 
gangene Schuld. Und dieser Vater hat die Vertretung des sündigen Menschen durch 
seinen eigenen Sohn angenommen, hat ihn sozusagen zur personifizierten Menschen- 



Der Christ stirbt mit Christus 7 

sünde und Menschheitssünde werden lassen, so daß St. Paulus an die Korinther 
schreiben kann: •Gott hat den, der von Sünde nichts wußte, für uns zur Sünde ge- 
macht" (2 Kor 5,21). Im Jubel des Exsultet singt davon die Kirche in der Oster- 
nacht: •Ut servum redimeres, Filium tradidisti - um den Knecht zu befreien, hast 
du den Sohn geopfert." Darüber hatte schon der Evangelist Johannes sein Erstau- 
nen ausgedrückt, wenn er sagt: •So sehr hat Gott die Welt geliebt, daß er seinen ein- 
geborenen Sohn dahingab, damit jeder, der an ihn glaubt, nicht verloren gehe, son- 
dern das ewige Leben habe" (Joh 3,16). Das Todesurteil Gottes über den sündigen 
Menschen legt sich mit seiner ganzen Wucht auf den Gottes- und Menschensohn. 

Für diesen Tod hat der Vater Tag und Stunde bestimmt. Das Evangelium be- 
richtet des öfteren, wie die Feinde Jesus töten wollten. Doch sie konnten ihm nichts 
anhaben, •weil seine Stunde noch nicht gekommen war" (Joh 7,30). Immer wieder 
kommt er auf diese Stunde zu sprechen. Er nennt sie mit besonderem Nachdruck 
•meine Stunde". Er sieht sie näher und näher rücken, bis er schließlich sagen kann: 
•Jetzt ist die Stunde da" (Joh 17,1). In vollster Freiheit nimmt er sie auf sich: 
•Niemand nimmt mein Leben von mir, sondern ich gebe es freiwillig dahin, ich habe 
die Macht, es hinzugeben, und habe die Macht, es wieder an mich zu nehmen; denn 
das ist der Auftrag, den ich vom Vater erhalten habe" (Joh 10,18). Durch nichts in 
der Welt läßt er sich von diesem freien Liebesgehorsam abbringen. Als Petrus ihm 
nach der ersten Leidensweissagung Vorhaltungen machte, indem er ihn •an sich 
zog", ihm zu Hilfe kommen wollte und sagte: •Das sei ferne von dir, Herr, das soll 
dir nicht widerfahren!", gab Jesus ihm jene furchtbar hart klingende Antwort, die 
nur aus seiner Gehorsamsgesinnung gegen den Vater im Himmel verstanden werden 
will: •Weg von mir, Satan! Ein Ärgernis bist du mir. Denn nicht Gottesgedanken 
denkst du, sondern Menschengedanken!" (Mt 16,22). Wer ihn vom Kreuzestod und 
damit vom Heilswillen des Vaters für uns Menschen abspenstig machen will, steht 
mit dem Widersacher, dem Satan - wenn auch ohne es zu wissen - im Bunde! Darum 
geht er auch festen Schrittes dem Tod, seiner Stunde entgegen, wie Lukas von der 
letzten Reise nach Jerusalem eigens bemerkt: •Faciem suam firmavit, ut iret in 
Jerusalem" - Er richtete fest und entschlossen sein Antlitz und seine Schritte gen 
Jerusalem (Lk9,51). Als ihn Petrus am ölberg noch einmal vor dem Furchtbaren 
bewahren wollte und Gewalt gegen Gewalt stellte, wehrte es ihm Jesus mit dem 
Wort: •Soll ich den Kelch nicht trinken, den mir mein Vater reicht?" (Joh 18,11). Er 
sieht also an diesem Leidenskelch, der ihm doch wahrlich durch die Bosheit der Men- 
schen gemischt ist, die liebende Hand seines himmlischen Vaters! Die setzt ihm den 
Kelch an die Lippen, und so trinkt er ihn, Schluck um Schluck, bis zur letzten bitter- 
sten Neige. Wohl bäumt sich' seine Menschennatur dagegen auf; die Angst preßt ihm 
blutigen Schweiß aus. Er ruft zum Vater •mit lautem Aufschreien und unter Trä- 
nen" (Hebr 5,7): •Vater, mein Vater, wenn es möglich ist, laß diesen Kelch an mir 
vorübergehen!" (Mt 26,39). Doch er beugt sich unter den Willen des Vaters: •Aber, 
Vater, nicht wie ich will, sondern wie du willst!" (ebd.). Das ist demütiger und heili- 
ger Gehorsam! Der Gehorsam des Menschen vor seinem ewigen Gott und Vater! Der 
Gehorsam des sündigen Menschen - so können wir im Sinne von 2 Kor 5,21 sagen - 
vor der beleidigten Majestät des Allerhöchsten! 



8 Lambert Claßen 

So ist das Leiden Jesu, wie er es durchleidet, sein Sterben am Kreuz, wie er es 
durchstirbt, sühnender, liebender Gehorsam! - •für uns Menschen und um unseres 
Heiles willen"! 

Adam hatte dem Allerhöchsten den Gehorsam aufgekündigt. Durch die sündige 
Tat hatte er gesprochen: Vater, nicht dein Wille geschehe, sondern der meine! Als 
Haupt und Vertreter des ganzen Geschlechtes, gleichsam als die Menschheit in Person, 
hatte er sich mit seinem selbstsüchtigen und selbstherrlichen Eigenwillen gegen den 
ausdrücklichen Willen des Allerhöchsten gestellt. Und die Menschen haben es ihm 
nachgetan und tun es ihm nach, hundertmal und tausendmal. Wir selber haben es 
ihm nachgetan in all den Sünden unseres Lebens. Das ist Ungehorsam des Knechtes 
gegen den Herrn von unendlicher Majestät, Auflehnung des Kindes gegen 
den Vater von unendlicher Liebe. Ein todeswürdiger Frevel! Gott verhängte 
darum, wie er angedroht hatte, den Tod über den Menschen. Er tat es, weil er Gott 
ist und eine Absage an sein hoheitliches Wort nicht dulden kann. Und so ist nun der 
Tod da im menschlichen Leben, als ein Bote und Beauftragter Gottes. Zwar liegt 
er zunächst auf der Ebene der leiblich-sinnlichen Menschennatur. Aber diese Men- 
schennatur war - und sollte immer sein! - über die Naturnotwendigkeit des Ster- 
bens zu gottgegebener Unsterblichkeit emporgehoben. Somit ist der Menschentod 
jetzt nicht nur Naturnotwendigkeit, sondern auch Strafe für die Schuld, •der Sünde 
Sold" (Rom 6,23), das, was der Mensch sich durch die Sünde verdient hat. •Durch 
einen Menschen ist die Sünde in die Welt gekommen und durch die Sünde der 
Tod, und so ist der Tod auf alle Menschen übergegangen, weil alle in ihm gesündigt 
haben" (Rom 5,12). Durch den Tod spricht Gott der Herr zum Menschen: Ich bin der 
Herr, dein Gott; nicht dein Wille geschehe, sondern der meine! 

Irgendwie muß jeder Mensch das beim Herannahen des Todes spüren. In gesun- 
den Tagen mag er sich stark und mächtig dünken, sein eigener Herr, der tut, was er 
will. Kommt es aber zum Sterben, dann erlebt er seine gänzliche Ohnmacht, seine 
völlige Abhängigkeit von einem Höheren. Dann erweist sich alles als Ohnmacht 
gegenüber der Macht, die ihn jetzt überkommt. Der Tod ist Offenbarung der Ober- 
hoheit Gottes, dieser unentrinnbaren, unausweichlichen Oberhoheit seines Schöpfers 
und Herrn. Mochte sich der Mensch im Leben oft vor Gott hinter Nichtigkeiten ver- 
stecken • wie Adam hinter den Sträuchern des Paradieses -, jetzt wird er aus diesem 
Versteck herausgeholt, jetzt wird er gestellt: Adam, wo bist du? Zwar hat der 
Mensch immer noch die unheimliche Freiheit, den Ruf seines höchsten Herrn und 
Gebieters zu ignorieren; aber es ist eine bittere Täuschung, zu meinen, dadurch dem 
Herrentum Gottes entfliehen zu können. Die letzte freie Entscheidung gegen Gott 
ist zugleich die endgültige Selbstverdammung zur bitteren Anerkennung Gottes in 
der Verzweiflung. 

Im Tode hat der Mensch zum letzten Mal in seinem Leben ein Wort an den Herrn 
seines Lebens zu richten, das endgültige, abschließende Wort. Er spricht es tatsäch- 
lich durch die Art, wie er seinen Tod auf sich nimmt und ihn durchstirbt. Er soll es 
sprechen, indem er seinen Tod aus der Hand Gottes entgegennimmt und dadurch 
bekennt: Vater, nicht mein Wille geschehe, sondern der deine! So kommt der Tod 
als Gericht und als Gnade: als Gericht über die Sünde, als Gnade zur Sühne der 



Der Christ stirbt mit Christus 9 

Sünde. Er ist, wie Lacordaire einmal sagte, das Meisterwerk der göttlichen Gerech- 
tigkeit und zugleich seiner Liebe. 

Aber von sich aus vermag der sündige Mensch nicht zu sühnen und wiedergutzu- 
machen, was er gefrevelt hat. Selbst durch das gottergebenste Sterben vermag 
er es nicht. Er gleicht dem Verbrecher auf dem Schafott, der zwar den wohlverdien- 
ten Tod hinnehmen muß, aber dadurch doch nicht wiedergutmachen kann, was er 
durch sein Verbrechen, etwa seinen Mord, gefrevelt hat. Er gleicht dem Mann im 
Evangelium, der seinem Herrn 10 000 Talente schuldet - in unserm Geld eine Mil- 
lionenschuld - (Mt 18,23 ff.) und nicht einen Heller zum Bezahlen hat. Das gött- 
liche Leben, das er von sich geworfen, kann er genau so wenig, oder vielmehr noch 
viel weniger zurückholen, als ein Selbstmörder sich selber das leibliche Leben zurück- 
geben könnte. 

Was der Mensch nicht konnte, hat Gott für ihn getan. Der Tod des Gottmenschen 
am Kreuz ist wirklich Sühne und wirklich Wiedergutmachung für die Schuld des 
ganzen Geschlechtes und jedes einzelnen. In diesem Sterben und durch dieses Ster- 
ben geschieht, was der Apostel mit dankbarem und freudigem Herzen sagt: •Als die 
Sünde sich mehrte, wurde noch mehr die Gnade überfließend" (Rom 5,20). So laut 
nämlich die Menschen durch all ihre Sünden zum Himmel hinaufrufen: Vater, nicht 
dein, sondern mein Wille geschehe; so laut, nein, unendlichmal lauter ruft der am 
Kreuz sterbende Erlöser für uns alle zum Himmel hinauf: •Vater, nicht mein, son- 
dern dein Wille geschehe!" 

Er nimmt dieses Sterben mit seiner abgrundtiefen Bitternis auf sich, um dadurch 
auch uns Menschen das Unmögliche möglich zu machen. In seinem Sterben können 
nun auch wir wirklich sühnen und wiedergutmachen, was wir und was die Mensch- 
heit gefehlt. Wir können es, indem wir uns zu ihm bekennen, uns ihm zugesellen, 
eins mit ihm werden, seinen Tod mit- und nachsterben, seinen liebenden, sühnenden 
Gehorsam mit- und nachvollziehen. Wir können es •per Ipsum et cum Ipso et in 
Ipso" - durch ihn und mit ihm und in ihm, •der uns geliebt und sich selbst für uns 
dahingegeben hat!" Das ist Sinn und Inhalt unseres Sterbens, ja unseres ganzen 
Lebens, unserer christlichen Existenz, unseres Ghristseins. 

Unser Sterben, wie es einmal geschehen mag, wird wohl - äußerlich betrachtet - 
dem Sterben unseres göttlichen Erlösers am Kreuz recht unähnlich erscheinen; in 
seinen Tiefen soll es ihm aber aufs innigste verähnlicht und verbunden sein. Ein 
Mitgehorchen mit ihm, ein Mitsühnen mit ihm, ein Mitlieben mit ihm, der uns •bis 
ans Ende" (Joh 13,1), bis zum Äußersten, bis in den Kreuzestod geliebt hat! Eine 
Todeskameradschaft des Erlösten mit dem Erlöser in seinem Erlösertum, des Gottes- 
kindes mit dem Gottessohn in der Verherrlichung des Vaters, in der Entsühnung 
und Begnadigung des Menschen! In dieser Welt, wie sie durch die Sünde geworden 
ist, kann es für den Menschen nichts Größeres geben, als dem Erlöser der Welt in 
seinem welterlösenden Sterben verbunden zu sein. Der rechte Christ weiß um die 
Größe dieses Mitsterbens mit dem Herrn und bekennt: •Pretiosa in conspectu Do- 
mini mors sanctorum eius" - kostbar ist in den Augen des Herrn der Tod seiner 
Heiligen (Ps 115,15). 

Zu dieser Todeskameradschaft will der Herr in seiner Kirche die Seinen durch 



10 Lambert Claßen 

ein eigenes Sakrament rüsten, durch das Sakrament der Todesweihe, die heilige 
Ölung. Es ist wohl neben dem Bußsakrament in unserer Zeit das am wenigsten 
verstandene und am wenigsten geschätzte der sieben heiligen Sakramente. Und doch 
ist es in gewissem Sinne der Gipfel des sakramentalen Geschehens zur Heiligung 
und Vollendung des christlichen Menschen. Von diesem Sakrament gilt, was die 
Theologie von allen Sakramenten lehrt: Sacramenta significant, quod efficiunt, 
sacramenta efficiunt, quod significant. Es wirkt, was es versinnbildet, und versinn- 
bildet, was es wirkt. Die äußere Salbung, die am Leibe geschieht, bewirkt eine 
gnadenhafte innere Salbung in den Tiefen der Seele. Der Christ soll, wie sein 
Name sagt, ganz ein Gesalbter sein, dem Gesalbten des Herrn verähnlicht und ver- 
einigt, bis ins Letzte, ins Sterben hinein. Durch die sakramentale Gnade raunt der 
Gekreuzigte tiefinwendig der Seele zu: Komm und folge mir nach! Ich bin in mei- 
nem Sterben für deine und aller Menschen Sünden dem Vater gehorsam geworden 
bis in den Tod hinein: nun komm und stirb mit mir! Sprich mit mir zum Vater: 
Vater, nicht mein, sondern dein Wille geschehe! Sprich es mit dem ganzen, bedin- 
gungslosen Einsatz deiner Person! Wenn der Christ dann in der Kraft dieses Sakra- 
mentes zum Tod bereit ist, wenn er •seine Stunde" willig und in liebendem Gehor- 
sam annimmt, dann ist sein Sterben Herzensgemeinschaft mit dem sterbenden 
Herrn am Kreuz, ein Sterben mit Christus, in Christus, durch Christus und für 
Christus! Er •ergänzt" oder genauer •füllt auf" an seinem Leibe, was am Leiden 
Christi noch aussteht, für seinen Leib, die Kirche, wie er nach dem Apostelwort 
sagen kann (Kol 1,24). 

Aber dieses Mitsterben mit dem gekreuzigten Herrn soll nicht erst in der Todes- 
stunde seinen Anfang nehmen, wie ja auch das Sterben Jesu nicht erst mit seiner 
Annagelung ans Kreuz oder mit seiner Todesnot am ölberg, sondern bereits mit 
seiner Menschwerdung begann. Als sein Herz die ersten Schläge unter dem Herzen 
seiner jungfräulichen Mutter tat, erklang darin jenes Morgengebet seines Lebens 
zum Vater im Himmel, das kurze, inhaltstiefe Morgengebet des Erlöserlebens, das 
der Psalmist vorhergesagt hatte: •Schlachtopfer willst du nicht noch Opfergaben; 
doch hast du mir das Ohr geöffnet. Auch Brand- und Sühneopfer willst du nicht: so 
sprach ich: Sieh, ich komme; von mir steht in der Schrift geschrieben, daß deinen 
Willen zu vollbringen meine Lust ist, daß dein Gesetz, mein Gott, mir tief ins 
Herz geschrieben!" (Ps39,7ff.). Dieses Morgengebet ist zugleich das Opferungs- 
gebet zum Hochamt von Golgotha. Schon beginnt das Gehorchen, das den Vater 
liebende, uns Menschen entsühnende Gehorchen, das •Sterben". Sein ganzes Leben, 
sein ganzes Menschsein in der Welt ist •Selbstentäußerung": jene sich selbst ab- 
sterbende, dem Eigenwillen erstorbene Selbstentäußerung, von der es heißt: •Er, der 
in der Gottesgestalt war, entäußerte sich selbst und nahm Knechtsgestalt an" (Phil 
2,6); - ist •Selbsterniedrigung": jene sich aller Selbstherrlichkeit begebende, ihr 
ersterbende und erstorbene Selbsterniedrigung, von der gilt: •Er erniedrigte sich 
selbst und ward gehorsam bis zum Tode, ja bis zum Tode am Kreuze" (ebd.). Sein 
ganzes Leben ist •Sterben für uns", liebend-sühnendes Sterben, welterlösendes, welt- 
umgestaltendes, weltheiligendes Sterben. Er opfert sein Opfer - als Opferpriester 
und Opfergabe zugleich - durch sein ganzes Leben hin, an allen Tagen und in allen 



Der Christ stirbt mit Christus 11 

Lagen, in allem Erleben und Erleiden. Am Kreuz vollendet sich dieses heilige •Ster- 
ben"; von ihm gilt darum in ganz besonderer Weise das •Consummatum est" (Joh 
19,30). Darum ist dieses Sterben am Kreuz nicht das Ende seines Erlöserlebens, 
sondern seine Vollendung, die Vollendung der •noch wunderbareren Wiederauf- 
richtung" des durch Adams Schuld gefallenen Menschengeschlechtes. 

Entsprechend diesem immerwährenden Sterben Christi, unseres Erlösers, sollen 
nun auch wir Christen durch unser ganzes Leben hin •mit ihm sterben". Schon in 
der Taufe begann diese Todesgemeinschaft. Paulus erinnert die Christen der Welt- 
stadt Rom an das Geheimnis, das sie durch die Taufwirklichkeit in sich tragen, sagt 
ihnen, daß sie durch die Eingliederung in Christus, durch ihr Hineingetauftsein in 
ihn, in seinen Tod hineingetauft sind! •Oder wisset ihr nicht, daß wir alle, die wir 
in Christus Jesus hineingetauft wurden, in seinen Tod hineingetauft wurden?" (Rom 
6,3). Schon im Beginn unseres Christseins also wurden wir dem sterbenden Herrn 
am Kreuze mit unserm inwendigen Menschen zugesellt, ihm im Geheimnis seines 
Kreuzestodes verbunden, aufgenommen in die •societas passionum illius", in die 
Leidensgemeinschaft mit ihm, seinem Sterben gleichgestaltet, •configurati morti eius" 
(Phil 3,10). 

Diese Taufe wird erneuert, vertieft, ausgeweitet, aufgehöht, entfaltet in allen 
andern Sakramenten, die der Christ auf seinem Lebensweg empfängt. Sie alle ent- 
stammen dem im Tod geöffneten Erlöserherzen, ihrer aller Gnade entströmt diesem 
durchbohrten Herzen - was an mittelalterlichen Kreuzen öfter durch sieben der 
Seitenwunde entquillende Blutbäche versinnbildet wird. Und sie alle wollen mit 
ihrer Gnadenwirkung wieder hinführen zu diesem offenstehenden Herzen. Insbe- 
sondere wird die Taufgnade geschützt und gefördert durch das Sacramentum sacra- 
mentorum, das allerheiligste Sakrament. Durch die eucharistische Feier, dieses Be- 
gehen des Gedächtnisses seines Leidens und Sterbens, werden wir jedesmal aufs 
neue und tiefer in Christus Jesus, in seinen Tod hineingetauft, mehr •configurati 
morti eius". Jedes Opfer und Opfermahl ist ergreifende Aufforderung zum Mit- 
sterben mit unserm Erlöser. Gregor der Große erinnert uns daran, wenn er sagt: 
•Wir, die wir das Geheimnis des Todesleidens des Herrn feiern, müssen selber nach- 
ahmen, was wir da tun. Nur dann wird Christus in Wahrheit für uns Opfergabe 
sein vor Gott, wenn wir uns selbst zu einer Opfergabe machen." 

Verstehen wir also die Sprache der heiligen Sakramente, insbesondere der hl. 
Messe und hl. Kommunion recht, dann vernehmen wir immer das Raunen der ge- 
kreuzigten Liebe in unserm Herzen: Komm, folge mir nach, stirb mit mir meinen 
Tod, ergänze, •fülle auf" durch dein Leben, was noch aussteht an meinem Leiden, 
für meinen Leib, die Kirche! Durch dieses innerliche Mitsterben mit dem gekreuzig- 
ten Erlöser sollen wir immer mehr mit unserm ganzen Menschen und unserm ganzen 
Leben in sein Rufen zum Vater miteinstimmen: •Vater, nicht mein Wille geschehe, 
sondern der deine!" Der Christ wächst im Christen, in der Sprache des Apostels 
ausgedrückt: es wächst •Christus in uns", wir wachsen •in Christus". Und um so 
kraftvoller wächst der Christ im Christen, je mehr ihm das Leben eine tiefgemein- 
same Sache mit dem gekreuzigten Jesus wird, ein Mitgehorchen, Mitsühnen, Mit- 
lieben mit ihm - mit einem Wort: ein Mitsterben mit ihm. Christsein und Mitsterben 
mit Christus sind ein und dasselbe. 



12 Lambert Claßen 

In unserer Todesstunde einmal soll diese unsere •Configuratio" - der Apostel 
nennt sie auch •Complantatio": •Complantati facti sumus morti eius - wir sind mit 
seinem Sterben zusammengewachsen" (Rom 6,5) • zum Abschluß und zur Vollen- 
dung gelangen. Das christliche Leben soll im christlichen Sterben nicht sein Ende, 
sondern seine Vollendung finden. Der Christ, der nicht ein Mensch ist wie andere 
Menschen und darum auch nicht leben soll wie andere Menschen, soll auch nicht ster- 
ben, wie andere sterben. Wenn nun der Herr ihn durch ein eigenes Sakrament zur 
Vollendung im Sterben rüsten will, dann ist wohl der treffendste Name dieses er- 
habenen Sakramentes jener, den Thomas von Aquin und andere Gottesgelehrte des 
Mittelalters ihm gegeben haben: sacramentum totius vitae christianae consumma- 
tivum, das Sakrament der christlichen Lebensvollendung. Durch die hl. Ölung soll 
unsere Todeskameradschaft mit dem Erlöser ihrer letzten Tiefe zugeführt werden. 
Das Mitgehorchen und Mitsühnen und Mitlieben mit ihm soll ganze und letzte 
Wahrheit werden; zu unserer Ergänzung, unserer •Auffüllung" dessen, was noch an 
seinem Leiden für seinen Leib, die Kirche, aussteht, zu unserer •Configuratio", unse- 
rer •Complantatio" sollen wir das •Consummatum est" sprechen können. 

Zwar gehört es zur Gnadenwirkung dieses Sakramentes der Todesweihe, daß es 
auch dem Schwerkranken die Gesundheit wiedergeben kann, wenn ihm das zum 
Heile gereicht. Aber die durch die hl. Ölung wiedererlangte Gesundheit soll dem 
Christen nur eine größere Möglichkeit geben, seinem gekreuzigten Erlöser noch 
mehr verbunden zu werden. Das Sakrament, das nur in Todesgefahr empfangen 
werden kann und in Todesbereitschaft empfangen werden will, soll also immer 
Sakrament der christlichen Vollendung sein, soll immer den Christen dem gekreu- 
zigten Christus näherführen und tiefer verbinden. 

Das Sterben unseres Erlösers am Kreuz, das mitzusterben wir aufgerufen sind, ist 
zwar zuerst und vor allem Gehorsam und darin Erweis der Liebe zum Vater, kann 
aber auch und will auch noch unter andern Rücksichten geschaut und nachvollzogen 
werden. Es ist auch Kämpfen und Siegen. Indem Jesus für uns bis in den Kreuzes- 
tod gehorsam wird, kämpft er siegreich den Kampf gegen den Urfeind unseres Ge- 
schlechtes und gegen dessen gesamte Macht. •Jetzt wird der Beherrscher dieser Welt 
hinausgeworfen werden" (Job. 12,31), kann er daher von seinem Todesgang sagen. 
Luzifer, der Geist des Ungehorsams und der Auflehnung gegen Gott, der Geist der 
Selbstherrlichkeit und Selbstvergötzung, hat durch die Adamstat Macht über den 
Menschen und alles Menschenleben erlangt. Und jede Sünde, die ein Mensch tut, 
verstrickt den Menschen und zugleich immer auch die menschliche Gemeinschaft 
tiefer hinein in die unheimliche Macht dieses Tyrannen. Das ganze Gehorsamsleben 
unseres Erlösers ist Kampf gegen die Macht und die Mächte der Finsternis. In der 
Passion steigert sich der Kampf zur letzten und äußersten Heftigkeit. Da bietet Satan 
alles auf, um Jesus zu Fall zu bringen, das heißt .um ihn zum Abfall vom Willen 
des Vaters zu bewegen. Er ist es, der dem Judas den Gedanken des Verrates ins Herz 
gibt (Joh 13,2), er ist es, der von diesem Jünger des Herrn • nach der Zurückweisung 
eines ernsten, liebreichen Gnadengebotes - Besitz ergreift (Joh 13,27). er ist es, der 
seine ganze ihm zur Verfügung stehende Macht gegen Jesus aufbietet - weswegen 
der Herr von •seiner" Stunde zugleich sagen kann: •Das ist eure Stunde und die 



Der Christ stirbt mit Christus 13 

Macht der Finsternis" (Lk 22,53). Je weiter dann die Passion voranschreitet, um 
so. härter und bitterer wird für Jesus der Kampf, bis schließlich im Sterben am 
Kreuz die letzte Entscheidung fällt: Satan siegt, und indem er siegt, unterliegt er: 
Christus unterliegt, und indem er unterliegt, ist er der wahre Sieger. •Mors et vita 
duello / Conflixere mirando: / Dux vitae mortuus / Regnat vivus - Tod und Leben 
kämpften / Seltsamen Zweikampf: / Der Fürst des Lebens, dem Tode erliegend, / 
Herrscht als König und lebt"! Der heiligste Kampf, der je auf Erden gekämpft wurde, 
der herrlichste Sieg, der je errungen wurde! 

Der Christ ist der Verbündete Christi in diesen Kämpfen und Siegen. Sein Mit- 
sterben mit dem Herrn, angefangen von der Taufe, die als Eingliederung in Chri- 
stus der Eingang ins christliche Leben ist (•vitae spiritualis ianua: per ipsum enim 
membra Christi ac de corpore efficimur Ecclesiae", Konzil von Florenz), bis zum 
Sakrament der christlichen Vollendung, will Mitkämpfen und Mitsiegen mit dem 
Kämpfer und Sieger von Golgotha in diesem •seltsamen Zweikampfe" sein. Dazu ist 
er ein Christ, das heißt ein Gesalbter, und dazu wird er ganz gesalbt (totaliter unc- 
tus) im Sakrament der Todesweihe. Die •Letzte Ölung" will nicht nur der Zeit nach 
die letzte Salbung am christlichen Menschen sein, sondern will ihn zu einem letztlich 
Gesalbten, Christus bis ins Letzte hinein Verähnlichten und Vereinigten machen. 
Wir sollen also durch unser christliches Leben und besonders einmal durch unser 
christliches Sterben den wundersamen Kampf und Sieg unseres Erlösers er-gänzen, 
seiner Ganzheit entgegenführen helfen, •auffüllen" (adimpleo) - als •Complan- 
tati", als •Configurati morti eius!" 

Ferner ist das Sterben des Gottmenschen am Kreuz Heimkehr zum Vater. Es ist 
der Beginn der Heimkehr des menschlichen Geschlechtes in das Paradies. Wir hören 
Jesus von seinem Gang in den Tod sprechen, wie ein Kind spricht vom Nachhause- 
gehen: •Ich gehe heim zum Vater" (Joh 14,28). In der Sünde des Stammvaters hatte 
der Mensch das Vaterhaus verlassen. Die Verstoßung aus dem irdischen Paradies 
war nur Sinnbild und Folge des Verlustes des ewigen Paradieses. Er glich dem Sohn 
im Evangelium, der in ein fernes Sündenland (•in regionem Ionginquam" Lk 15,13) 
zieht. Und mit jeder Sünde, die jemals geschieht, begibt sich der Mensch jedesmal 
in eine noch größere Ferne vom Vaterhaus, in eine noch größere •Gottverlassenheit". 
Der Erlöser geht dem verlorenen Menschen nach, in die Gottesferne, ja Gottver- 
lassenheit; •für uns Menschen und um unseres Heiles willen" steht er in diesem letz- 
ten und bittersten und furchtbarsten aller seiner Todesleiden. Wegen dieses Gan- 
ges ist er in unser menschliches Leben gekommen - •um zu suchen und (wiederum) 
selig zu machen, was verloren war" (Lk 19,10). Von diesem Sinn seines Opferganges 
hören wir ihn am Vorabend von seinem Tod das-wundervolle Wort sagen: •In 
meines Vaters Haus sind viele Wohnungen, ich gehe hin, euch ein Heim zu be- 
reiten, und wenn ich hingegangen bin und euch ein Heim bereitet habe, so komme ich 
wieder und will euch zu mir selbst nehmen, damit ihr auch seiet, wo ich bin" (Joh 14, 
2 f.). Indem er also in seinem Herzen sühnend und liebend sein Leiden durchleidet 
und sein Sterben durchstirbt, kehrt in ihm der Mensch, die Menschheit heim ins 
Paradies, ins Haus des ewigen Vaters. 

Damit ergibt sich für den Christen ein neues Motiv, den Herrn auf seinem Gang 



14 Lambert Claßen 

zu begleiten, mit ihm hinaufzugehen nach Jerusalem, um mit ihm zu sterben. Schon 
die Taufe ist Heimgang zum Vater, Heimkehr ins Paradies, weil wir •im Abbild mit 
seinem (Opfer)tode zusammengewachsen" (Rom 6,5), seinem Heimgang und seiner 
Rückkehr zum Vater eingegliedert wurden. Mit den Tagen und Jahren unseres 
christlichen Lebens sollen wir nicht nur seinshaft-sakramental (vor allem durch die 
Gedächtnisfeier seines Todes und den Empfang seines heiligen geopferten Leibes), 
sondern ebenso bewußtseinsmäßig immer tiefer in seinen Heimgang ins Vaterhaus 
einbezogen werden. Und wenn wir einmal in der Todesstunde als rechte Christen 
den Tod auf uns nehmen, dann sollen wir endgültig am Heimgang des Sohnes teil- 
nehmen, in besonderer Weise durch das •Sakrament der christlichen Vollendung". 
Somit ist unser Christenleben und Christensterben eine geheimnisvolle, aber wirk- 
liche Ergänzung und Auffüllung seines Lebens, das Sterben ist, und seines Sterbens, 
das der einzige Weg zum ewigen Leben ist! 

Noch unter vielen andern Hinsichten ließe sich das •fulgens Crucis mysterium" 
betrachten. Abgründe von Geheimnissen liegen darin enthalten, ja der Abgrund aller 
Heilsgeheimnisse liegt für uns zu erlösende Menschen darin beschlossen. Wir kom- 
men auf keinen Grund und an keine Grenze. Es sind die •investigabiles divitiae 
Christi", von denen der Apostel spricht (Eph 3,8), die unerforschlichen, unausschöpf- 
lichen Reichtümer Jesu Christi. Aber so unerforschlich und unausschöpflich sie sind, 
so sollen wir sie dennoch zu erforschen und auszuschöpfen versuchen, indem wir un- 
serm gekreuzigten Herrn mehr und mehr in jenem Werk verbündet sind, von dem es 
in der Osterpräfation heißt: •Qui mortem nostram moriendo destruxit et vitam 
resurgendo reparavit - der durch sein Sterben unsern Tod vernichtet und durch seine 
Auferstehung unser Leben neu begründet hat." Das Hineingetauftsein und fort- 
schreitende Hineingetauftwerden in seinen Tod am Kreuze ist Sinn und Inhalt des 
christlichen Lebens und christlichen Sterbens. 

Nun weiß aber die Kirche, weiß Christus in seiner Kirche, wie schwach wir sind für 
diesen Gang zum Tode, wie leicht wir zurückbleiben auf dem Wege oder gar ab- 
trünnig werden; weiß auch, wie sehr wir der Anregung zu ständigem Voranschrei- 
ten bedürfen. Darum sagt er uns alle Jahre aufs neue in den heiligen vierzig Ta- 
gen: •Kommt, wir ziehen (zusammen, ihr mit mir) hinauf nach Jerusalem ...!" Und 
wir müssen alle Jahre aufs neue mit verstehendem, dankbarem, treuem Herzen 
antworten: •Laßt uns mit ihm gehen, um mit ihm zu sterben!" Wir sind zwar schon 
oft mit ihm gestorben; in der Taufe, in der hl. Messe und Kommunion, in der Qua- 
dragesima, in der Betrachtung seiner Passion, an allen Tagen, wofern wir sie als 
rechte Christen gelebt haben. Aber unser Mitsterben will immer wieder erneuert 
und vertieft werden zu unserm eigenen Heil und zum Heil unserer Mitmenschen. 
Zeitlebens sollen wir als Christen schon Gestorbene und noch Sterbende zugleich 
sein, gestorben und sterbend in jenem seligen Abgestorbensein und Absterben, von 
dem der Engel dem Seher auf Patmos kündete: •Schreibe: Selig die Gestorbenen, 
die im Herrn sterben" (Offb 14,13), immerfort sterben. Erst im leiblichen Tod voll- 
endet sich dieses Sterben und damit auch das Leben in Christus. 




