Gott liebt uns

Von Louis Lochet, Reims

~ir haben an die Liebe geglaubt®. 1 Joh 4,16

Um die Erleuchtung, die Ordnung und den Frieden zu beschreiben, die der Seele
durch die Gnade geschenkt werden, gebraucht der hl. Johannes vom Kreuz einen
seltsamen Vergleich: ,Will man das Haar wohlgestaltet haben®, sagt er, ,so0 muf}
man am Scheitel des Hauptes zu kimmen beginnen. Ebenso miissen auch alle unsere
Werke der hochsten Liebe zu Gott entspringen, will man, daf} sie rein und vollkom-
men seien“l.

Dieser Vergleich ist ihm sicherlich eingefallen in der Erinnerung an seine Tatig-
keit als Krankenpfleger im Hospital von Medina del Campo. Mehr als einmal hat
er diesen bescheidenen Dienst den Alten und Kranken erweisen miissen. Seine
geistliche Erfahrung findet darin ein wunderbares Bild fir das, was sich im Inner-
sten der Seele abspielt. Fir den Geist, der von Zweifeln verwirrt ist, von der Ver-
suchung gedngstigt, von der Begierde zerrissen, in der Dunkelheit verirrt, in den
eigenen Berechnungen verhaftet, ist es unniitz, Frieden und Ordnung zu erstreben
durch eine ins einzelne gehende Untersuchung der Schwierigkeiten, ist es nutzlos,
die verworrenen Knoten der Handlungen einen nach dem andern zu ldsen. Auf
dieser Stufe wiirde er sich in der Vielfalt verlieren. Er mufl héher hinaufsteigen,
muf sich erheben bis zur Quelle alles gdttlichen Lebens. Er mufl wieder ausgehen
von der hochsten Liebe. Er muB sich erheben iiber die Schwierigkeiten, in denen die
Seele sich verliert und muf sich von neuem an den zentralen Punkt begeben, wo die
Seele einwilligt in die Gnade, und von wo fiir sie alles Licht und alle Kraft kommt.

Welches auch der Zustand der Seele sein mdge, es handelt sich fiir sie keineswegs
darum, auf der Stufe ihrer Schwierigkeit zu verbleiben, um sie eine nach der andern
zu lésen, auf die Gefahr hin, sich in ihnen zu verlieren. Fs handelt sich vielmehr
darum, sich auf eine héhere Ebene zu begeben, von wo aus man den Sinn der
Schwierigkeiten in einer neuen Ordnung entdeckt. Nicht darum geht es, im Laby-
rinth der Dinge zu verharren, sondern so hoch zu steigen, dafl man den Sinn und
vielleicht den Ursprung entdeckt. Mit anderen Worten, man muf} den geheimnis-
vollen Punkt finden, wo man Gott begegnet und wo Gott seinen Frieden gibt.

Und wo ist dieser Punkt, von wo das Licht ausgeht? Der Gipfel, von welchem die
Gnade herabstrémt? Der Pfeiler, auf den alles sich stiitzt? der Mittelpunkt, von dem
aus sich alles ordnet und seinen richtigen Platz findet? Die Achse des geistlichen
Lebens, um die herum es seine Ausrichtung, seine Bewegung findet?

Das ist die Verbindung der Seele mit Gott. Von da her alle Geburt und Wieder-
geburt; von da her alle Ordnung, alles Leben, alle Freude.

Diese Verbindung mit Gott ist das Innerlichste, Verborgenste, Personlichste, das
es gibt. Die Bezichungen einer Seele zu Gott haben eine bestimmte Eigenart, die
sich jeder Beschreibung entzieht, die aber alles andere bestimmt. Wir wissen, wie es

1 HI. Joh. v. Kreuz, Geistliche Leitsidtze und Denkspriiche. (Sdmtl. Werke, Bd. V, Kleinere
Schriften. Minchen, Theatiner-Verlag, 1929, S. 78, n. 127.)



16 Louis Lochet

schon in unsern menschlichen Beziehungen unendlich feine Nuancen gibt. Gewif}
kann man sie in Kategorien einteilen und sie klassifizieren; man kann von Han-
delsbeziehungen und Familienbeziehungen sprechen, von offiziellen und freund-
schaftlichen Bezichungen, aber in jeder dieser Kategorien welche Unterteilungen!
Schon bei zwei Familien, welche Unterschiede der Zuneigung, der Innigkeit, der
Form des Ausdrucks! Bei zwei Freundschaften, welcher Kontrast im gegenseitigen
Austausch, im Ton, in der Tiefe! Wahrhaftig, eine jede hat ihre ganz eigene Note,
und das macht ihren unersetzlichen Wert und den Reichtum des menschlichen
Lebens aus. Die wahrhaft menschlichen Beziehungen lassen sich nicht beschreiben
und bilden die Welt des ganz Personlichen, wo jeder er selbst wird im Kontakt mit
den andern.

Wieviel mehr ist das der Fall bei unsern Beziehungen zu Gott. Jede Seele steht
zu jhrem Schopfer in einem einzigartigen Verhaltnis. Jede verkehrt mit ihm auf
ihre eigene Art, welche nicht die eines andern ist und fiir die er geboren ist. Zu-
neigung, Achtung, Liebe, Kindessinn, eheliche Hingabe, alles das ist in der gnaden-
haften Verbindung mit Gott enthalten, aber es geniigt nicht, um sie zu definieren. Sie
entzieht sich jedem Ausdruck. Sie {ibersteigt jede Analogie. Die Unterschiede gehen
bis ins Unendliche. Die gemeinsame Berufung aller personlichen Wesen ist es, sich
Gott in der Liebe zuzuwenden, und das letzte Wort, in dem jede Seele sich aus-
dritckt, ist: ,Mein Gott, ich liebe dich!* Aber jeder hat seinen besonderen Akzent,
einzig und unersetzlich, der ihn prigt fiir immer, der bewirkt wird durch die voll-
kommene Hingabe seiner selbst und nicht der eines andern, der sich aber mit den
andern vereinigt zu einer allumfassenden Harmonie.

Dieser Punkt, wo die Seele mit Gott Kontakt gewinnt, ist ihr allerpersonlichster
Mittelpunkt, wo sie ganz allein, ganz sie selbst ist, von wo her ihr alles Leben
kommt. Jedoch kann man ebenso sagen, dafl hier der Punkt ist, wo sie eintritt in die
Gemeinschaft mit allen andern, wo sie eintaucht in das Leben, das allen gemein-
sam ist. Denn hier vor allem andern ist es, wo wir Christen sind. Da begegnen wir
einander in Christus. Das ist ein zentrales Geheimnis: Indem wir uns mit Christus
vereinigen, jeder auf seine Weise, in seiner einzigartigen, persénlichen Hinwen-
dung zum Vater, treten wir zusammen in ein neues Leben ein. Unsere Beziehungen
zu Gott sind andere geworden. Es sind christliche Beziehungen, es ist ein inniges
Verhiltnis in Christus. Wir nehmen an den unvergleichlichen Beziehungen teil, die
den géttlichen Personen eigen sind, an der Hingabe des Sohnes an den Vater. In
ihm allein haben wir Zutritt beim Vater. ,Jeder Geist, der sich nicht zu Jesus be-
kennt, ist nicht aus Gott“ (1 Joh 4, 3).

Wenn es schwer ist, mit menschlichen Worten von dem zu sprechen, was jedem
eigen ist, so ist es uns doch gegeben, miteinander zu sprechen von der christlichen
Beziehung zu Gott, von dem christlichen Verhiltnis zu Gott. Denn wenn wir in
Christus leben, so ist uns das gemeinsam.

Nichts ist wichtiger fir uns, als unablissig die Erkenntnisse zu vertiefen, die Chri-
stus uns von Gott gegeben hat und das innige Verhalinis zu festigen, das wir in ihm
zum Vater haben. Wer immer wir auch sind, es gibt fiir uns unendlich viel in Gott
zu erkennen, unaufhorlich mussen wir unsere Beziehungen zu ihm erneuern und
wirklich umgestalten, von Klarheit zu Klarheit. Welcher Art auch unser seelischer



Gott liebt uns ' 17

Zustand sei, welches auch unser Elend, unsere Stinde sei, nur von dort her kann fiir
uns das Licht kommen.

Aber seien wir dessen eingedenk, dafl wir nicht mit menschlichen Mitteln suchen
kénnen. Nicht mit der einfachen Anstrengung des Nachdenkens kénnen wir uns Gott
nihern. Von uns selbst aus konnen wir uns nicht zu thm wenden, er muf sich uns zu-
neigen. Wir konnen nichts von Gott erkennen, wenn er selbst uns nicht die Gnade
verleiht, ihn besser kennen zu lernen. Der Ausgangspunkt ist nicht eine Uber-
legung, sondern ein Anruf. ,Laf} dein Antlitz leuchten iiber deinem Kinde, das
dich sucht, o mein Gott!“ (Ps118,135). .

Es braucht eine Gnade, um den Sinn der Worte zu verstehen, die von Gott spre-
chen. Man kann nur zu demjenigen von Gott sprechen, der schon von Gott weifl. Die
Worte, die von aulen kommen, finden in der Seele nur ein Echo, wenn der Herr der
Seele sie im Innern wiederholt. Dann finden sie einen Widerhall bis in Ewigkeit.
» Wer Gott kennt, hort auf uns; wer nicht aus Gottist, hort nichtauf uns“ (1 Joh 4,6).

1.

Gott ist die Liebe

Der Ungldubige lehnt Gott ab. Er erkennt Gott nicht als das Prinzip dieser Welt,
in der wir leben, weil diese Welt zu hdfllich ist. Er erkennt Gott nicht als den Ur-
heber einer zukiinftigen Welt, weil das zu schon wire. Im Grunde kann er nicht an
die Liebe Gottes glauben.

Er kann nicht glauben, daf} ein Gott der Liebe der Urheber dieser Welt ist wegen
all des Elends, das er hier sieht. Er kann auch nicht an die Allmacht der Liebe glau-
ben, die eine neue Erde schaffen wird. Er braucht einen Gott, der liebt nach dem
Mafl der Menschen; einen Gott, der das Bése duldet und Gutes erweist, so wie es
dem Menschen angemessen scheint. Das, was er zuriickweist, ist die Transzendenz
der gottlichen Liebe. Er will nicht mit einer Liebe geliebt werden, die iiber sein Maf}
hinausgeht. Indem er die Liebe Gottes verkennt, verkennt er Gott selbst.

Er braucht einen Gott, der liebt und gliicklich macht nach seinem menschlichen
Maf, nicht zu viel und nicht zu wenig. Er kann nicht ein géttliches Ubermaf} vertra-
gen. Eine Liebe, die ein solches Ubel zuldfit und solches Gute daraus wirkt, bringt
ihn aus der Fassung. Das Geheimnis einer gottlichen Liebe will er nicht zulassen.
Die Liebe Gottes soll nicht iiber sein Verstindnis hinausgehen. Er braucht einen
Gott von seiner Grofle. Er will, daff Gott in seinen Gesichtskreis eintritt oder ganz
verschwindet. Da er auf seinem Niveau Gott nicht findet, leugnet er ihn.

Die Transzendenz der gottlichen Liebe

»Wir haben an die Liebe geglaubt®, schreibt der heilige Johannes (1 Joh 4, 16).
Das ist das letzte Wort und die Zusammenfassung der Botschaft Jesu an die Welt.
»Der Vater selbst liebt euch” (Joh 16, 27). Wir haben seinem Wort geglaubt. Wir
glauben, dafl Gott uns liebt. Es ist nicht genug zu sagen, dafl Gott die Giite und
die Licbe selbst ist (1 Joh 4,16). An Gott glauben heifit, an die Liebe glauben.

Man soll nicht glauben, dafl solche Wahrheit fir den Christen leicht auszuspre-
chen sei, daf sie eine Art sentimentales Beruhigungsmittel sei. Ehe wir dahin ge-
langten, sind auch wir erdriickt worden von dem Elend der Welt. Wir hérten den



18 Louts Lochet

Schrei der Unschuld; unser Herz und unser Fleisch war verwundet worden durch
den Tod derer, die uns teuer waren; wir kannten Leiden, die schlimmer sind als
der leibliche Tod; wir haben entsetzliche Dinge gesehen, die man nicht aussprechen
kann; wir haben geweint iiber das Elend, die Knedtschaft, die Unwissenheit so
vieler Armer, die wir lieben; wir haben unsern Anteil gehabt an Haf, Verfolgung
* und Krieg. Bevor wir dahin gelangten, haben wir den bitteren Verzweiflungsschrei
Jobs ausgestoflen; wir haben all die Fragen gestellt, die das Leiden dem Ungliick-
lichen abnotigt: ,Warum, mein Gott, warum? Warum so viel Leid, so viel Elend,
so viel Hafl, so viel Ungerechtigkeit? Ist es wirklich wahr, dafl du uns liebst?“

Und siehe da, als Antwort das grofle Schweigen der Nacht, in dem die Welt
ihren Lauf weiter nimmt und lebt; dieses grofle Schweigen, in dem die Mutter am
Bette ihres Kleinen wacht und die Krankenschwester sich erhebt, um den stohnen-
den Kranken zu beruhigen; dieses grofle Schweigen, das alles Leben zudeckt, indes
die Monche wachen und beten.

Wer bist du, der du mit dem rechtest, der alles lenkt? Es gibt genug der Liebe, die
sich in die Welt ergieBt, um zu erkennen, dafl irgendwo eine Quelle der Liebe ist.
Aber die Quelle ist hoher als der Bach: Gott Gbersteigt unser Erkenntnisvermogen
unendlich. Das Geheimnis des lebendigen Gottes 1488t sich nicht durch ein algebrai-
sches Zeichen und auch nicht durch eine metaphysische Formel ausdriicken. Das
Mysterium des lebendigen Gottes, das ist sein Leben, seine Gegenwart, sein Han-
deln. Alles das umgibt uns, geht aber befremdend iber unser Verstehen hinaus.
Der Mensch vor dem Angesichte Gottes: es ist wahrlich kein Wunder, wenn er fas-
sungslos ist. Schon das Genie setzt uns in Erstaunen, ein grofier Geist bringt uns
in Verwirrung; wieviel mehr derjenige, der unser Verstchen unendlich tibersteigt.
Entweder mufl man Gott von vornherein leugnen, oder man mufl erwarten, was
uns in Staunen setzt. Und wenn er uns liebt, kann es nicht mit menschlicher, sondern
mit gottlicher Liebe sein, die iiber unser Begreifen hinausgeht und uns zunichst
verwirrt. Der erste Schritt, den der Mensch auf Gott hin tut, heifit: seine Transzen-
denz anerkennen und sein Mysterium anbeten; andernfalls weifl er nicht einmal,
mit wem er es zu tun hat.

Aber wenn der Mensch sich beugt, so ist es Gott, der ihn erhebt. Wenn wir die
Transzendenz Gottes und sein Mysterium anerkennen, so wird dieses Mysterium
licht. Wenn wir in die Dunkelheit eingetreten sind, sehen wir ein seltsames Licht
aufleuchten, das uns langsam erleuchtet, duflerlich und innerlich. Alles erhilt nun
seinen richtigen Platz, und wir erkennen die Umrisse der Welt. Wenn wir das
Mysterium Gottes anerkannt haben, begegnen wir Jesus, und vor seinem Kreuz
entdecken wir, dafl dieses Geheimnis ein Geheimnis der Liebe ist.

Die Liebe Gottes, an die wir glauben, erscheint uns als das geheimnisvolle Licht,
das im Dunkel leuchtet. Ohne den Glauben bleibt alles dunkel; durch ihn wird alles
hell. Ohne ihn scheinen die Figungen Gottes unwahrscheinlich und téricht; durch
ihn kosten wir unabléssig ihre wunderbare Weisheit. Im Lichte der Liebe Gottes zu
uns erfassen wir den tiefen Sinn der Inkarnation, ,denn so sehr hat Gott die Welt
geliebt, dafl er seinen eingeborenen Sohn fiir uns dahingab“ (Joh 3,16). Dieses Licht
erhellt Kalvaria und das Kreuz, denn bis dahin hat er uns geliebt, und ,eine gréfiere
Licbe hat ntemand, als derjenige, der sein Leben hingibt fir die, die er liebt®



Gott liebt uns 19

{(Joh 15,13). Dieses Licht 14t uns sogar das Geheimnis der heiligen Eucharistie
verstehen, annehmen, kosten, denn er hat uns geliebt bis an das Ende (Joh 13,1),
bis an das Ende seines Lebens und bis an das Ende der Welt. Dieses Licht erhellt
— im allgemeinen und im besonderen — das Handeln Gottes in der Welt, in der
Kirche und an uns selber. Es ist das Herzstliick unseres Glaubens. Durch alle Sitze
des Credo und alle Dogmen der Kirche stimmen wir dem zu, was ihre Einheit in
Wabhrheit ausmacht: glauben, daf Gott uns geliebt hat. In allem, was uns die
Kirche lehrt, begegnet uns nur ein Gott, der Gott der Liebe.

Das ist es, was die Welt hell und annehmbar macht. Darum trete ich in sie ein
in Freude, nicht in Resignation. Ich weil} jetzt, dafl, wenn das Elend grof} ist, das
Erbarmen noch grofler ist; ich weif}, dafl, wenn die Siinde iiberhand nimmt, die
Erlésung die Sinde iiberwindet. Ich weifl, dafl, wenn der Tod furchtbar ist, die
Liebe stirker ist als der Tod. Ich weify jetzt im Lichte des Kreuzes, dafl, wenn das
Leiden auch bleibt, es ein Durchgang ist zur Freude und zu einem neuen Ostern.

Wenn ‘mein Glaube an die Liebe Gottes auch zweifellos den Sinn der Priifung
erhellt, so verhindert er doch nicht, dafl die Prifung mich driickt und manchmal ent-
mutigt. Es ist notwendig, dafl mein Glaube sich unablissig festigt. Die Versuchung,
zu zweifeln und sich zu firchten, kommt wieder. Gott lifit zu, dafl bedrohliche
Fluten einander folgen. Jede Woge scheint alles verschlingen zu wollen. Aber der-
jenige, der glaubt, schreitet iiber die Fluten, und ihr Ansteigen erhebt ihn; er stiitzt
sich nicht auf die Erde und auf die Ereignisse der menschlichen Geschichte, er stiitzt
sich anf die Kraft Gottes, der uns liebt, und das gentigt, um den Schritt zu sichern.
Ich bin im Sturm, aber ich gehe nicht unter.

Zwei Worte aus dem ersten Satz des Credo gentigen, um meine Seele zu beru-
higen: ,Ich glanbe an Gott, den allméchtigen Vater“. Allmichtiger Vater. Wenn
er nur michtig wire und nicht Vater, so wiirde ich fiirchten, dafl die Macht mich zu
Boden driickte. Wenn er nur Vater wire und ohnmachtig, nicht allmichtig, so wiirde
ich nicht an seiner Liebe zweifeln, aber ich mifite fiirchten, daf er die Pliane seiner
Giite nicht verwirklichen konne. Aber er ist Vater, das weif} ich, und allmichtig;
seine viterliche Giite steht am Anfang alles Geschehens und fiihrt alles zum Ende.
Das geniigt. Und wenn wir sagen, dafl nichts seiner Allmacht entgehen kann, so
wissen wir zugleich, dafl auch niemand auflerhalb seiner Vaterschaft steht.

Gott ist persinliche Liebe

Diese Offenbarung ist mir zugewandt, diese gute Botschaft ist an mich gerichtet.
Es geniigt nicht, dal Gott die Liebe ist in sich selbst, in seinem innertrinitarischen
Leben. Ich mufl glauben an die Liebe Gottes zu uns, zu mir. Christus selbst ver-
sichert es mir, es ist das letzte Wort seiner Botschaft: ,Der Vater selbst liebt euch®
(Joh 16,27). Der Plan, den er fir mein Leben hat, so wie es ist, ist ein Plan der Liebe.

Geheimnis des Glanbens. Nein, wir wissen nicht, wie sehr Gott uns liebt. Daran
zweifeln wir nicht. Wenn wir es einen Augenblick erkennen kdnnten, wiirden wir
verwirrt sein. Manchmal machen wir ernste Anstrengungen, Gott zu lieben. Aber das
soll eine zweite Regung sein. Es kann sein, dafl wir vergessen haben, uns der Liebe
Gottes zu 6ffnen. Das ist der Ausgangspunkt, der alles ausrichtet, der alles verstind-
lich macht, der alles erleichtert. Das heifit, an Gottes Liebe glauben. Aber vielleicht



20 Louis Lochet

macht es uns mehr Miithe zu glauben, dafl wir geliebt werden, als selbst zu lieben?

Woher diese falsche Auffassung und diese Schwierigkeit?

Von einem fundamentalen Irrtum, den wir hier aufdecken miissen. Instinktiv
beurteilen wir die Handlungen Gottes nach dem Mafl der Menschen und instinktiv
glauben wir, dafl Gott uns liebt in dem Mafle, wie wir es wert sind. Ja, wenn wir
Johanna auf dem Scheiterhaufen wiren oder Theresia vom Kinde Jesu auf dem
Totenbett, dann wiirden wir leicht glauben, dafl Gott uns liebt. Wenn wir immer
edel wiren, zartfiihlend, liebeglihend, treu, dann wiirde Gott uns lieben. Aber
ach, wir sind, was wir sind. Selbst wenn wir vor den Menschen eine fehlerlose
Fassade aufrechterhalten, vor Gott kennen wir unser Elend und diese latente
Zwiespaltigkeit, die so abstoflend ist. So, wie wir in Wahrheit sind, wer kénnte
uns wohl lieben?

Gott allein vielleicht! Aber er ganz gewifl. Es ist unser Stolz, der uns hindert,
an seine Liebe zu glauben. Wir wollen geliebt sein fiir das, was wir wert sind.
Und deshalb wissen wir nicht, wie sehr Gott uns liebt. Wir glauben, daf er uns liebt
in dem Mafle, wie wir uns selbst einschatzen. Aber er liebt uns unendlich mehr, als
wir uns selbst lieben. Wir glanben, dafl er uns liebt in dem Mafle, wie wir ihn lieben,
nach dem Mafle dessen, was wir thm geben. Aber er liebt uns zuerst, weil er gut ist,
und in dem Mafle gibt er uns.

»Darin hat sich die Liebe Gottes gezeigt“, sagt der hl. Johannes, ,nicht weil wir
Gott geliebt haben, sondern er hat uns zuerst geliebt® (1 Joh 4,10). Das ist wahr-
haft gottlich.

Die Liebe Gottes zu uns ist ein Geheimnis, und gerade darin zeigt sich die
unergriindliche Freigebigkeit Gottes, der unendliche Reichtum seines Wesens. Seine
Liebe tibersteigt alles, was wir in dieser Welt erfahren konnen. Er ist reine Frei-
gebigkeit, darin ist er ganz gottlich. Gott liebt uns, weil er gut ist, weil er die Liebe
ist, weil er Gott ist. Es gibt nichts, was iiber diese erste Initiative hinausginge, von
der der bl. Johannes spricht, und die daher kommt, weil Gott die Liebe ist.

Das Gute, das in uns ist, ist also nicht der Grund fiir die Liebe Gottes zu uns.
Vielmehr ist seine Liebe der Grund fiir das Gute, das er uns gibt. Wenn wir auf
menschliche Weise in den Dingen das Gute lieben, das wir in ihnen finden, so liebt
Gott uns géttlich, indem er unserer Unzuldnglichkeit den Uberfluf} seiner Giiter
mitteilt. ,Die Liebe Gottes fliefit iber und schafft das Gute in den Dingen®2. Diese
Liebe ist hinsichtlich alles dessen, was wir sind und was wir haben, das absolut
FErste. Als wir noch nichts waren und noch nichts hatten in dieser Welt, hat Gott
uns mit ewiger Liebe geliebt, und es ist seine Liebe, die uns alles gegeben hat. Das
ist sein Privileg. Er hat uns zuerst geliebt, einfach weil er gut ist. Und von seiner
Giite haben wir alles empfangen.

Der hl. Paulus fiigt ein Wort hinzu, das uns eine neue Dimension dieser gottlichen
Liebe offenbart. ,Er liebte uns, da wir Siinder waren* (Rém 5,6). Die gottliche
Liebe ist nicht nur die Liebe des Schépfers, sie ist auch die Liebe des Erlésers. Sie
breitet sich nicht nur dber die Leere unseres anféinglichen Nichts aus, sie steigt auch
in den Abgrund unserer Siinde hinab. Dieses Wort brauchen wir, um zu erkennen,

2 Thomas v. Aquin, S. Th. Ia q20, al0c.



Gott liebt uns 21

wie weit die Liebe Gottes geht, damit wir ganz sicher sein kéunen. ,Meine Kind-
lein, ich schreibe euch das, damit ihr nicht siindigt. Wenn aber jemand siindigt,
haben wir einen Fiirsprecher beim Vater, Jesus Christus, den Gerechten* (1 Joh
2,1). So erkennen wir die iibergrofle Liebe, mit der Christus uns geliebt hat, weil
er sein Leben hingab, um uns zu retten. ,Gottes Liebe hat sich uns darin geoffen-
bart, daR er seinen eingeborenen Sohn in die Welt gesandt hat, damit wir durch
ihn das Leben haben® (1 Joh 4,9).

So neigt die Liebe Gottes sich uns zu, selbst wenn wir Stnder sind. Seine Giite
liebt uns weit tber das hinaus, was wir wert sind, sein Erbarmen geht uns nach
bis in den innersten Kern unseres Elends, um uns mit Wohltaten zu iiberhdufen.
Er sieht und liebt im voraus das Gute, das er uns erweisen, und die Gnade, die er
uns schenken will. Diese Liebe ist ein Appell an unsere Reue, an unser Vertrauen,
an unsern Glauben. ,Du hast gesiindigt, sagt der hl. Bernhard. ,Fliche! Fliche
in Gott!“

Ein Hindernis fiir die Liebe Gottes zu uns ist nicht unsere Nichtigkeit, sondern
unsere Selbstzufriedenheit, nicht unser Elend, sondern unser Stolz, nicht unsere Siinde,
sondern unsere Weigerung. Seine Liebe weist uns nicht zuriick, es sei denn, dafl wir
uns dermaflen mit unserer Siinde identifizieren, dafl wir sie nicht mehr erkennen
konnen; dafl wir so eins werden mit unserer hochmiitigen Weigerung, daff Gott
iiber der Stiinde nicht mehr den Siinder finden kann, dem er sein Verzeihen zu-
wendet. Und sein Zorn wire noch die letzte Form der verachteten Liebe. Welches
auch unser Elend sein mag, wenn uns nur so viel Demut bleibt, es zu erkennen, und
so viel Vertrauen, uns Gottes Erbarmen zuzuwenden. Wir werden dann nicht einen
Richter, sondern einen Vater finden, der uns in seine Arme schliefit.

Denn ,wer sagt, er sei ohne Siinde, der ist ein Liigner und tiuscht sich selbst”
(1 Joh 1,8). Aber wer seine Siinde erkeunt, findet in Gott selbst einen Anwalt,
denn ,Gott ist grofler als unser Herz, und er weifl alles* (1 Joh 3,20). Wer sich
rechtfertigt, den verdammt Gott. Wer sich aber als Siinder bekennt, den recht-
fertigt Gott.

Diese Liebe Gottes ist immer unendlich grofler, als wir denken kénnen. Niemals
werden wir zu Ende kommen, sie zu entdecken. Wenn wir sie vollkommen kennen,
wiirden wir Gott schauen. Erst im Himmel werden wir sie ganz erkennen, und
das wird unser Gliick ausmachen.

Aber auch auf der Erde kann es uns vergonnt sein, durch wunderbare Analogien
ein wenig die Liebe des Vaters zu verstehen. Gott selbst hat die Welt so geordnet,
dafl wir hier die Zeugen seiner Liebe finden.

Der erste Widerschein von Gottes viterlicher Giite, die sich iiber uns neigt
bei unserm Eintritt in die Welt, ist die Liebe unserer Eltern. Wunderbare erste
unverdiente Liebe, mit der sie uns liebten, ehe wir etwas fiir sie getan hatten.
Grofmiitige Liebe, die uns so viel gab, die ja firr uns die Quelle unseres Lebens
wurde. Beharrliche Liebe, die uns nicht im Stich lief} in allen Sorgen und Miihen
des Lebens. Wir wissen, daf wir durch unsere Situation als Menschen, durch
unsere Geburt, von einer ersten Liebe abhangig sind, die der Ursprung unseres
Lebens wurde.

Dieselbe Licbe finden wir in Gott, nur unendlich gréfler. Denn wenn wir sagen,



22 Louis Lochet

daf} er voll erbarmender Liebe sei, so bedeutet das, daf} er ein Herz hat, uns ganz
Kleine zu lieben, und dafl er fir uns ist wie der Mutterschof3s.

Wenn die Liebe, die wir erfahren haben, uns providentiell Kenntnis von der
Liebe Gottes, unseres Vaters vermittelt, so erneuert die Erfahrung der Liebe, die
wir geben, sie unaufhérlich.

Zwei junge Ehegatten beugen sich diber eine Wiege. Zum ersten Mal betrachten
sie ihr kleines Kind. An einem Erschavern ihres ganzen Wesens fithlen sie in sich
den Strom einer neuen Liebe aufsteigen. Auf geheimnisvolle Weise haben sie sich
mit dem vereinigt, von dem alle Vaterschaft herkommt; und wenn sie sich wieder
crheben, sagen sie sich: ,Heute haben wir verstanden, mit welcher Liebe Gott uns
liebt.”

Aber nicht nur diejenigen, die das leibliche Leben weitergeben, kennen die
Freuden der Vaterschaft. Wer einmal ein kleines verlassenes Kind geliebt hat,
cinen Armen, Elenden; wer immer die andern mit einer grofmiitigen, freigebigen,
selbstlosen Liebe geliebt hat; wer gewinscht hat, ihnen das gottliche Leben zu
vermitteln, hat ein neues Gliick kennengelernt. Der ist durch eine enge Pforte in
die Welt der Liebe eingetreten. Ein klein wenig wissen wir dann, was in Gott
vorgeht, weil wir an seiner Liebe teilgenommen haben. , Wer nicht liebt, kennt Gott
nicht. Aber wer liebt, ist aus Gott geboren und kennt Gott“ (1 Joh 4,7,8). Man
mufl wahrhaft die Armen geliebt haben, um zu wissen, mit welcher Liche uns
Gott zuerst geliebt hat.

II.

Glauben an die Liebe

Die Gabe Gottes ist unentgeltlich gegeben. Er kommt uns mit seiner Liebe zuvor.
Aber er erwartet unsere Antwort. Die Antwort des Menschen ist Vertrauen auf die
Liebe Gottes. Die grofite Enttduschung fiir den wahrhaft Liebenden ist der Zweifel
an der Uneigenniitzigkeit und Grofimut der Liebe.

Glauben an die Liebe. Das Wort glauben mufl man unterstreichen. Das ist nicht
unwesentlich. Unser Glaube ist ein kdmpfender Glaube. Er festigt sich in den
schwierigsten Situationen. Er wichst in der Dunkelheit. Er triumphiert im Zweifel.
Er kdmpft gegen alle Verneinung der Welt.

Eines Tages werden wir vielleicht erkennen, daf unser ganzes Leben, von Gott
Ler geschen, nichts anderes war als eine Priifung nnseres Glaubens an seine Liebe.

Es ist leicht, an Gott zu glauben, wenn alles gut geht.

Da wichst ein Kind heran, ein kleines Midchen, glicklich, geliebt und verwohnt,
in einem schonen Hause, behiitet von der Licbe beider Eltern. Es hat einen grofien
Garten und heute ist Frithling. Die Sonne umstrahlt es. Die Blumen wenden sich
ihm zu. Alle Welt liebt es, es ist rein und schon. Es lebt in der Freude. Es hat keine
Miihe, zu glauben, dafl Gott es liebt, denn alles zeigt ihm seine Giite. Der liebe
Gott gehodrt zu seinem Weltbild, es scheint auf ihn zuzugehen.

Aber die Jahre vergehen. Der Frithling ist lingst zu Ende. Die Tochter ist nicht
mehr klein, sie hat das Elternhaus verlassen. Derjenige, dem sie vermihlt war,
hat sie so oft betrogen, dafl sic sich von ihm trennen mufite Die Eltern wollten

3 J. Guillet, Leitgedanken der Bibel, Luzern 1954.



Gott liebt uns 23

diese Verbindung nicht und haben sie ihr nicht verziehen. Das Kind, das sie hatte,
ist gestorben. Jetzt ist Winter, und sie muf} arbeiten. Sie ist traurig und allein, sie
friert in einer Welt, die sie verstofit. Ungliick und Elend hausen mit ihr, und die
Verzweiflung sucht sie heim. Wie kann sie jetzt noch glauben, dafl Gott sie liebt?
Wie glauben, dafl dieses hdflliche Leben von der Hand eines Vaters gelenkt wird?

Das ist die Stunde des Glaubens. Wenn alles gut ist, wenn alles uns zulidchelt,
wenn wir gut und gliicklich sind, dann ist es leicht, an die Liebe Gottes zu glauben.
Aber wenn alles sich gegen uns wendet, wenn uns alles fehlt, wenn wir arm und
ungliicklich sind, dann wird der Glaube schwer. Aber gerade dann, wenn er uns
etwas kostet, wachst er. Und nur, wenn er kdmpft, triumphiert er. Das mufl man
ganz klar sehen. Gott 148t die Verlassenheit zu, er 1af}t die Prifung sogar bis zum
dufersten kommen, damit der Triumph des Glaubens sich bestétigt. In den Ereig-
nissen des Lebens kann dieses furchtbare Zwiegespriach zustande kommen: ,,Und
wenn du dieses missen mufit und jenes noch und noch diese Sache von alledem, was
du nicht gerne hergeben wolltest, gibst du mir dann auch noch deinen Isaak, deinen
Sohn, den Einzigen, den Erben der Verheilung? — Ja, Herr, denn iiber alle deine
Gaben und Zeichen deiner Liebe hinaus bist du es, an den ich glaube.“ ~ ,Und wenn
er mich totet”, sagt Job, ,so will ich dennoch an seine Liebe zu mir glauben.®

Es kann sein, dafl eines Tages in der Dunkelheit und Verlassenheit, in der die
Seele sich befindet, die Worte ,Gott liebt uns“ keinen Sinn mehr zu haben scheinen.
Aber wir wiederholen dann diese Worte, wie ein Kind, das seine Lektion gut
aufsagen kann, ohne den Sinn zu verstehen: ,Mein Gott, ich glaube an deine Licbe
zu mir‘. Und ohne es zu wissen, gestiitzt auf den Glauben, gehen wir in der
Dunkelheit auf das Licht zu.

Denn eines Tages wird der Mensch erkennen, wie wahr es gewesen, wie recht
er hatte: dafl Gott ihn liebte, viel mehr, als er es wufite. Einst wird der Tag an-
brechen, am Ende des Lebens, an der Schwelle der Ewigkeit. Eines Tages wird er
alles verstehen in dem Lichte, das ans Gott kommt; er wird wissen, dafl in allem,
was er liebte, in allem, was er besafl, in allem, was ihn beschiitzte in der Zerrissen-
heit des Herzens, Gott selbst es war, der ithn suchte, um sich ihm zu schenken.

Es gibt eine Zeit fir uns, in der wir die Liebe Gottes zu uns in den Gaben
erkennen, die er uns schenkt; und es gibt eine Zeit, in der wir ihn selbst iiber allen
Gaben erkennen; denn keine seiner Gaben ist seiner Liebe gleich. Sie enthiillen ihn
und verbergen ihn. Sie fithren uns zu ihm, wenn wir tiber sie hinausgehen.

Dazu ladet Gott uns ein. Deshalb kommt ein Augenblick, wo Gott seine Gaben
zuriickzuziehen scheint, aber dieser Mangel und diese Leere 6ffnen uns fiir die
einzige Gabe, die seiner wiirdig ist und uns ganz erfiillen kann, die uns vorbereitet
auf die Hingabe seiner selbst an uns. Den Mensch, der das nicht versteht, und der
sich an das hingt, was ihm entrissen wird, erfihrt dann Leid und die Dunkelheit
der Nacht. Es ist aber die Stunde des Glaubens. Gegen allen Anschein ist es der
Augenblick des Glaubens an die Liebe. Mehr als jemals liebt uns Gott in dieser
Stunde.

Uber die Klarheit des Tages, iiber die Dunkelheit der Nacht hinaus leuchtet das
Licht der Ewigkeit. Wir werden erkennen, wie Gott uns vom ersten Augenblick
an suchte. Er suchte uns mit seinen Gaben, mit denen er uns in der Kinderzeit



24 Louis Lochet

bedachte. Er suchte uns auch im Zuriickziehen seiner Gaben, nm uns an sich zu
ziehen. Er findet uns endlich, wenn er sich uns ganz schenkt.

Ja, es ist wahr, seine Liebe reicht von einem Ende bis zum andern, in der Welt
und in nnserm Leben. Es geniigt, wenn wir uns ihm ansliefern, damit er uns an
sich ziht. Die Zeichen, die Goit uns gibt

Wir miissen nicht unaufhdérlich sichtbare Zeichen der Liebe Gottes beanspruchen.
Fern sei von uns der Zweifel, der Wunder fordert, um ganz sicher zu sein. Fern

, sei die unersattliche Gier, die unangebrachte Neugierde, die immer neue Bezeu-
gungen will, um das Ewige annehmen zu kénnen.

Man darf Gott nicht versuchen und ihn bitten, sich immer wieder zu manifestie-
ren. Man muff nicht den Fleischtopfen Agyptens nachtrauern. Man mufl nicht um
Wachteln bitten, die vom Himmel fallen. Man darf nicht bitten, daf diese Steine
Brot werden. Um in der Wiiste weiterzugehen, geniigt das verborgene Manna, das
wir jeden Morgen an unserer Tir finden, das ist: den Willen des Vaters zu tun.
Das gentigt, um uns fiir den Weg dieses Tages zu stirken; denn der Mensch lebt
nicht allein vom Brot, sondern von allem, was von Gott kommt. Man mufl nicht
immerzu Zeichen der Liebe erbitten, sondern im Glauben leben. Aber fir den-
jenigen, der den Willen Gottes erfiillt, wird alles Zeichen der Liebe. Das Licht
des Glaubens erhellt die Geschichte der Welt und die unsere.

In der Liebe Gottes entdecken wir die geheime Triebfeder, die alles bewegt. Sie
ist fiir uns am Werk von Anbeginn her. Das reine Licht der Liebe bricht sich im
Prisma der Geschichte, um alle Farben der Ereignisse anzunehmen.

Die Geschichte der Welt bekommt eine Ordnung und wird heilige Geschichte. Sie
wird in diesem Lichte eine fortschreitende Offenbarung der Liebe Gottes fiir sein
Volk und fiir die Welt, eine Epiphanie der erbarmenden Liebe. So muff man sie
lesen und begreifen, dafl der Heilige Geist sie lenkt. Von Abschnitt zu Abschnitt,
von Geschlecht zn Geschlecht mufl man den Refrain des 187. Psalmes hinzufiigen:
Er ist es, der erschafft und herrscht, denn ewig wihret seine Liebe. Er ist es, der
erhebt und verzeiht, denn ewig wihret seine Liebe. Er ist es, der priift und belohnt,
denn ewig wihret seine Liebe.

Diese Sicht der Geschichte, in der die Gabe Gottes an sein Volk durchscheint,
erhellt auch das Antlitz der Kirche. So muff man ihr Leben, ihre Struktur, ihr
Schicksal verstehen. Sie ist dauerndes Zeichen der liebenden Gegenwart Gottes fiir
die Menschheit in Christus; und in allen ihren Priifungen ist sie Zeichen einer Liebe,
dic unterwegs ist und sie niemals verlafit. So muf man auch diec Sakramente sehen
und empfangen. Es sind Zeichen, die Gott uns verleiht, um uns bei jedem Schritt
die unerschopflichen Reichtiumer seiner Liebe offenbar zu machen: Liebe, die Leben
spendet; die verzeiht und heilt; Liebe, die eint und segnet; Liebe, die sich selbst
gibt. Fiir den, der zu sehen und zn verstchen weiff, zeigen sie an, was sie geben,
zeigen aber noch mehr denjenigen, der gibt und liebt.

Und selbst die Leiden der Kirche, die Priiffungen der Vélker: von Gott kommen
sie, der prift, um zn sehen, wie grofl das Vertrauen auf seine Liebe ist. Die ganze
Geschichte wirkt mit, um die Festigkeit des Glaubens zu sichern. Das vollkommene
Vertrauen auf den, der die Geschicke lenkt, garantiert den Sieg, der die Kirche



Gott liebt uns 25

erwartet. ,Das ist der Sieg, der die Welt iiberwindet, unser Glaube“ (1 Joh 5, 4).

So ist es auch in der Lebensgeschichte eines jeden einzelnen. Auch wir kénnen
denselben Psalm singen, indem wir unsere Freuden und Leiden einfiigen. Aber nach
jedem Vers des Lebens miissen wir den ewigen Refrain wiederholen, der ihm Sinn
verleiht fiir jetzt und die Zukunft: Ja, alles gereicht zu unserm Besten, denn ewig
wihret seine Liebe.

Und vielleicht gibt es ganz nahe bei uns vielfache, kaum wahrnehmbare Zeichen,
an denen wir die zartfiihlende Hand des Vaters erkennen und die Fittiche spiiren,
unter denen er uns birgt.

Vielleicht miissen wir auch lange Zeit im Dunkel gehen, ohne zu wissen, was
Gott fiir uns tut und wohin er uns fithrt. Aber ob Tag oder Nacht, wir gehen
unaufhaltsam dem Licht entgegen.

Ein Zeichen ist uns jedoch niemals verweigert; das ist der glithende Wunsch, das
schmerzliche Verlangen, die Begierde, ihn zu besitzen. Denn wir hitten diesen Weg
nie eingeschlagen, wenn er es nicht wire, der uns suchte, Wir wiirden seinen Anruf
gar nicht héren, wenn wir fir ihn nicht das verlorene Schiflein wiren, dem er seit
langem nachgeht. Und wir wiirden nicht im Dunkel gehen, wenn er nicht am Ziele
die Arme ausbreitete. Wahrhaftig, wir wiirden ihn gar nicht suchen, wenn er uns
nicht schon gefunden hitte und unsere Schritte behiitetes.

I11.
Einwilligen in die Liebe Gottes
Ja-sagen zu Gott

Es ist nicht genug, zu wissen, dafl Gott uns liebt, wir miissen uns in seine Liebe
zu uns hineinbegeben. Es ist nicht genug, zu versichern, dafl Gott die Liebe ist, wir
miissen an seinem Leben teilhaben. Es ist nicht genug, an die Liebe Gottes zu
glauben, wir miissen darin einwilligen. Es geniigt nicht, mit dem Geiste zuzustim-
men, wir miissen es von ganzem Herzen tun. Wir miissen in uns die Liebe Gottes
zur Auswirkung kommen lassen.

Wir miissen ja sagen zu Gott und uns unaufhorlich dessen erfreuen, dafl unser
Gott ein Gott der Liebe ist. Denn dadurch treten wir in das gottliche Leben ein. Es
mufl uns bewuft sein, dafl der Sohn ewig einwilligt in die Liebe des Vaters. Er ist
die Antwort, er ist das ,Ja“, er ist das ,Amen“ im Heiligen Geiste auf die Hingabe
des Vaters an ihn selbst. Dieser ewigen Beziehung miissen wir uns erfreuen und im
Strom der Gnade verbleiben, weil Gott selbst uns durch seinen Sohn berufen hat,
daran teilzunehmen.

Die richtige Antwort des christlichen Menschen darauf wire tiefe Dankbarkeit.
Wenn wir wiifiten, was Gott fiir uns tut, miiffiten wir ihm immerfort danken. Wenn
wir glauben, dal Gott uns liebt, wollen wir ihn wiederlieben. Das ist die richtige
Ordnung, der wir folgen miissen. ,Wir aber, wir licben Gott, weil er uns zuerst
geliebt hat“ (1 Joh 4, 19).

Ja-sagen 2u uns selbst

Eintreten in die Liebe Gottes heifit, uns selbst licben, wie Gott uns liebt. Vielleicht
ist nichts notwendiger fiir uns, um die Seele in einem Zustand der inneren Ruhe

4 Vgl. L. Bouyer, Le sens de la vie monastique, Turnhout-Paris 1950, 36.



26 Louis Lochet

und Ordnung zu erhalten, als dafl wir im tiefsten Herzen einwilligen in das, was
wir sind und das, was uns zu tun aufgetragen ist. Wir miissen einwilligen in das.
was Gott in Liebe aus uns gemacht hat. Wir miissen unser ganzes Sein, seinen Ur-
sprung, unsere Situation, unser Milieu annehmen. Alles ist uns durch die Vor-
sehung gegeben. Wir miussen guten Willens in unser Leben hineingehen, das Gott
mit zartfithlender Liebe fiir uns bereitet hat. Wir miissen uns selbst mit Liebe
fithren, wie Gott es tut. Wir miissen uns umgestalten, uns selbst mit Liebe hingeben,
wie Gott es will. Wir miissen uns in der Liebe erheben. Es gibt eine fleischliche
Selbstliebe, die man bekdmpfen mufl. Es gibt eine geistliche Selbstliebe, die man
pllegen mufB. So richtig hat das Bernanos ausgesprochen: ,Es ist viel leichter, sich
selbst zu hassen, als man glaubt. Sich selbst vergessen, ist Gnade. Aber wenn aller
Hochmut in uns erstorben ist, dann wire es die Gnade der Gnaden, uns selbst
demiitig zu lieben, wie es sich geziemt fir die leidenden Glieder am Leibe Christa“s.
Dadurch wird Gott verherrlicht, denn was er in uns wirkt, ist der Liebe wert. Die
allerseligste Jungfrau pries ihren Herrn, und ihr Geist frohlockte in Gott ihrem
Heiland.
Ja-sagen zu den andern

Dieses Einwilligen in die Liebe Gottes wendet sich unmittelbar den andern
Menschen auf der ganzen Welt zu. Wir stimmen der Liebe zu, die Gott zu seinem
Werk hat, wir schanen es mit den Augen Gottes, des Schopfers an. ,,Gott liebt alles,
was er erschafft, und er erschafft es aus Liebe® (Weish 11, 24).

Man muf} ja sagen zu den andern, so wie Gott sie gemacht hat und weil Gott sie
gemacht hat. Man muf} sich hineinbegeben in die erzichende Liebe Gottes, in seine
Geduld, in seine Giite. Man muf} teilhaben an seiner Freigebigkeit, an seiner gétt-
lichen Vorliebe fiir alles, was arm und schwach und klein ist. Nicht die mufl man
mehr lieben, von denen man Vorteil hat, sondern diejenigen, die es besonders nétig
haben, geliebt zu werden. Dann ist géttliches Leben in uns, und durch unser Herz
teilt es sich der Welt mit. ,Lieben wir einander, denn die Liebe kommt von Gott*
(1 Joh 4,7).

SchlieBllich bleibt noch zu sagen, daf} die volle Einwilligung in die Liebe Gottes,
die uns zum ,Bruder aller madht, die das Kennzeichen katholischer Liebe ist, nur
ein Funken von dem Feuerbrand der Liebe Gottes ist. An der Freude miissen wir
teilnehmen, dafl, wenn wir alle Menschen ein wenig lieben kénnen wie Gott selber,
er selbst sie doch zuvor geliebt hat. Er hat sie vor uns geliebt, er liebt sie jetzt in
diesem Augenblick unendlich mehr als wir. Und die Liebe, die wir fiir sie haben,
ist nur ein Widerschein, der ihnen etwas von dem Licht und der Wérme der ewigen
Liebe offenbart.

Unsere briiderliche Liebe kommt von Gott und fithrt zu Gott.

So kommt die Liebe, die wir fir die andern haben, von Gott her, von ithm
miissen wir sie empfangen. Unser ganzes Leben ist wie angeheftet an die Frei-
gebigkeit seiner Liebe, damit wir zu seiner Verfiigung stehen, um seine Liebe
weiterzutragen. Keine wahre Liebe gibt es, die nicht hinfihrt zur grofimiitigen
Hingabe unserer selbst.

Alles beginnt mit dem Losldsen und vollendet sich in der Hingabe. Alles emp-

5 Bernanos, Tagebuch eines Landpfarrers.



Gott liebt uns 27

fangen, um alles zu geben, das ist die Gesinnung des Sohnes. Das ist sein ewiges
Leben, das ist sein Auftrag in der Menschwerdung. Wir nehmen daran teil in der
Zeit durch seine Gnade und seinen Geist, und das ist der Beginn des ewigen
Lebens.

Aber wie konnen wir uns dem geben, der alles besitzt? Wie konnen wir dem-
jenigen in Selbstlosigkeit und Freigebigkeit etwas geben, von dem wir alles haben,
auch das, was wir in der Hingabe ihm schenken konnen? Neben uns hat Gott unsere
Briider gestellt, damit wir in die gottliche Freigebigkeit eintreten konnen. IThre
Schwachheit, ihr Elend ist das Feld, das sie der Selbstlosigkeit der Liebe anbieten.
In ihnen dienen wir Gott. Wir lieben den Schépfer in seinem Werk. Wir beschenken
den Vater in seinen Kindern. Unsere Liebe erhebt sich zu ihm, indem sie sich den
Kindern zuwendet. So ist unsere groflmiitige Liebe zu den Menschen das sicherste
Zeichen unserer Liebe zu Gott. ,Wir wissen, dafl wir aus dem Tode zum Leben
gekommen sind, weil wir die Briider lieben. Wer keine Liebe hat, bleibt im Tode*
(1 Joh 3,14). Die grofimiitige Freigebigkeit gegenitber den Armen und Siindern
138t uns eintreten in das lebendige gottliche Leben und teilnehmen an der Giite
des himmlischen Vaters selbst. ,Seid vollkommen, wie euer himmlischer Vater
vollkommen ist, der seine Sonne aufgehen 138t {iber Gerechte und Ungerechte®
(Mt 5, 46).

Weihe an die barmherzige Liebe

Damit stimmen wir ein in eine der schionsten geistlichen Botschaften, die an
unsere Zeit gerichtet wurden: die der hl. Theresia vom Kinde Jesu. Um die Wahr-
heit zu sagen, sie hat uns von der ersten Zeile an gefithrt. Durch ihr ganzes Leben
verkorpert sie wunderbar die christliche Haltung des Vertrauens auf die Liebe,
wie sie der hl. Johannes uns in seinem ersten Briefe beschreibt.

Gott ist Liebe, barmherzige Liebe. Er gibt aus Liebe, er gibt freigebig, auch den
Armsten und Kleinsten. Er erwartet von uns ein vollkommenes Vertrauen auf seine
groflmiitige Gabe, damit er uns einzigartig beschenken kann.

Darum weiht Theresia sich der barmherzigen Liebe. Sie weiff, was man tun muf},
und wie man sich zu Gott stellen muf. Sie weiht sich fiir immer zum Gegenstand
der barmherzigen Liebe Gottes, an den er die Reichtiimer seiner unendlichen Grof3-
mut verschwendet. Darum versteht sie es, vor Gott klein zu bleiben ... Nicht aus
ihrer Kleinheit herauszugehen, sondern darin zu verbleiben. Nicht, um ithre Schwiche
zu verbergen, sondern um sie herauszustellen. Nur nicht so grofi werden, dafl man
nicht mehr gestiitzt werden braucht, sondern ein reich beschenktes Kind bleiben.

Denn in ihrer Kleinheit bewahrt sie ein absolutes Vertranen auf Gottes grof3-
miitige Liebe. Sie ist, wie man sagt, ,mafllos, in dem Wunsche nach vollkommener
Ohnmacht®. Nicht trotz ihrer Kleinheit will sie grofe Dinge vollbringen, sondern
gerade wegen ihrer Kleinheit. Sie weif, daf} sie beschenkt werden wird, nicht nach
ihrem Maf}, sondern nach dem Mafle Gottes. Deshalb zogert sie nicht, schrankenlos
zu bitten. Sie wei}, dafl sie nichts ist, dafl Gott aber alles kann, und dafl er sie
liebt. Das geniigt.

Koénnten wir doch den Weg gehen, den sie gegangen ist, damit wir uns dort
mit ihr vereinigen, wo sie ist, und wo wir mit ihr endlich wissen werden, wie sehr
uns Gott von Ewigkeit her geliebt hat.





