
Gott liebt uns 
Von Louis Lochet, Reims 

•Wir haben an die Liebe geglaubt".    1 Jon 4,16 

Um die Erleuchtung, die Ordnung und den Frieden zu beschreiben, die der Seele 
durch die Gnade geschenkt werden, gebraucht der hl. Johannes vom Kreuz einen 
seltsamen Vergleich: •Will man das Haar wohlgestaltet haben", sagt er, •so muß 
man am Scheitel des Hauptes zu kämmen beginnen. Ebenso müssen auch alle unsere 
Werke der höchsten Liebe zu Gott entspringen, will man, daß sie rein und vollkom- 
men seien"1. 

Dieser Vergleich ist ihm sicherlich eingefallen in der Erinnerung an seine Tätig- 
keit als Krankenpfleger im Hospital von Medina del Campo. Mehr als einmal hat 
er diesen bescheidenen Dienst den Alten und Kranken erweisen müssen. Seine 
geistliche Erfahrung findet darin ein wunderbares Bild für das, was sich im Inner- 
sten der Seele abspielt. Für den Geist, der von Zweifeln verwirrt ist, von der Ver- 
suchung geängstigt, von der Begierde zerrissen, in der Dunkelheit verirrt, in den 
eigenen Berechnungen verhaftet, ist es unnütz, Frieden und Ordnung zu erstreben 
durch eine ins einzelne gehende Untersuchung der Schwierigkeiten, ist es nutzlos, 
die verworrenen Knoten der Handlungen einen nach dem andern zu lösen. Auf 
dieser Stufe würde er sich in der Vielfalt verlieren. Er muß höher hinaufsteigen, 
muß sich erheben bis zur Quelle alles göttlichen Lebens. Er muß wieder ausgehen 
von der höchsten Liebe. Er muß sich erheben über die Schwierigkeiten, in denen die 
Seele sich verliert und muß sich von neuem an den zentralen Punkt begeben, wo die 
Seele einwilligt in die Gnade, und von wo für sie alles Licht und alle Kraft kommt. 

Welches auch der Zustand der Seele sein möge, es handelt sich für sie keineswegs 
darum, auf der Stufe ihrer Schwierigkeit zu verbleiben, um sie eine nach der andern 
zu lösen, auf die Gefahr hin, sich in ihnen zu verlieren. Es handelt sich vielmehr 
darum, sich auf eine höhere Ebene zu begeben, von wo aus man den Sinn der 
Schwierigkeiten in einer neuen Ordnung entdeckt. Nicht darum geht es, im Laby- 
rinth der Dinge zu verharren, sondern so hoch zu steigen, daß man den Sinn und 
vielleicht den Ursprung entdeckt. Mit anderen Worten, man muß den geheimnis- 
vollen Punkt finden, wo man Gott begegnet und wo Gott seinen Frieden gibt. 

Und wo ist dieser Punkt, von wo das Licht ausgeht? Der Gipfel, von welchem die 
Gnade herabströmt? Der Pfeiler, auf den alles sich stützt? der Mittelpunkt, von dem 
aus sich alles ordnet und seinen richtigen Platz findet? Die Achse des geistlichen 
Lebens, um die herum es seine Ausrichtung, seine Bewegung findet? 

Das ist die Verbindung der Seele mit Gott. Von da her alle Geburt und Wieder- 
geburt; von da her alle Ordnung, alles Leben, alle Freude. 

Diese Verbindung mit Gott ist das Innerlichste, Verborgenste, Persönlichste, das 
es gibt. Die Beziehungen einer Seele zu Gott haben eine bestimmte Eigenart, die 
sich jeder Beschreibung entzieht, die aber alles andere bestimmt. Wir wissen, wie es 

1 Hl. Joh. v. Kreuz, Geistliche Leitsätze und Denksprüche. (Sämtl. Werke, Bd. V, Kleinere 
Schriften. München, Theatiner-Verlag, 1929, S. 78, n. 127.) 



16 Louis Lochet 

schon in unsern menschlichen Beziehungen unendlich feine Nuancen gibt. Gewiß 
kann man sie in Kategorien einteilen und sie klassifizieren; man kann von Han- 
delsbeziehungen und Familienbeziehungen sprechen, von offiziellen und freundr 
schaftlichen Beziehungen, aber in jeder dieser Kategorien welche Unterteilungen! 
Schon bei zwei Familien, welche Unterschiede der Zuneigung, der Innigkeit, der 
Form des Ausdrucks! Bei zwei Freundschaften, welcher Kontrast im gegenseitigen 
Austausch, im Ton, in der Tiefe! Wahrhaftig, eine jede hat ihre ganz eigene Note, 
und das macht ihren unersetzlichen Wert und den Reichtum des menschlichen 
Lebens aus. Die wahrhaft menschlichen Beziehungen lassen sich nicht beschreiben 
und bilden die Welt des ganz Persönlichen, wo jeder er selbst wird im Kontakt mit 
den andern. 

Wieviel mehr ist das der Fall bei unsern Beziehungen zu Gott. Jede Seele steht 
zu ihrem Schöpfer in einem einzigartigen Verhältnis. Jede verkehrt mit ihm auf 
ihre eigene Art, welche nicht die eines andern ist und für die er geboren ist. Zu- 
neigung, Achtung, Liebe, Kindessinn, eheliche Hingabe, alles das ist in der gnaden- 
haften Verbindung mit Gott enthalten, aber es genügt nicht, um sie zu definieren. Sie 
entzieht sich jedem Ausdruck. Sie übersteigt jede Analogie. Die Unterschiede gehen 
bis ins Unendliche. Die gemeinsame Berufung aller persönlichen Wesen ist es, sich 
Gott in der Liebe zuzuwenden, und das letzte Wort, in dem jede Seele sich aus- 
drückt, ist: •Mein Gott, ich liebe dich!" Aber jeder hat seinen besonderen Akzent, 
einzig und unersetzlich, der ihn prägt für immer, der bewirkt wird durch die voll- 
kommene Hingabe seiner selbst und nicht der eines andern, der sich aber mit den 
andern vereinigt zu einer allumfassenden Harmonie. 

Dieser Punkt, wo die Seele mit Gott Kontakt gewinnt, ist ihr allerpersönlichster 
Mittelpunkt, wo sie ganz allein, ganz sie selbst ist, von wo her ihr alles Leben 
kommt. Jedoch kann man ebenso sagen, daß hier der Punkt ist, wo sie eintritt in die 
Gemeinschaft mit allen andern, wo sie eintaucht in das Leben, das allen gemein- 
sam ist. Denn hier vor allem andern ist es, wo wir Christen sind. Da begegnen wir 
einander in Christus. Das ist ein zentrales Geheimnis: Indem wir uns mit Christus 
vereinigen, jeder auf seine Weise, in seiner einzigartigen, persönlichen Hinwen- 
dung zum Vater, treten wir zusammen in ein neues Leben ein. Unsere Beziehungen 
zu Gott sind andere geworden. Es sind christliche Beziehungen, es ist ein inniges 
Verhältnis in Christus. Wir nehmen an den unvergleichlichen Beziehungen teil, die 
den göttlichen Personen eigen sind, an der Hingabe des Sohnes an den Vater. In 
ihm allein haben wir Zutritt beim Vater. •Jeder Geist, der sich nicht zu Jesus be- 
kennt, ist nicht aus Gott" (1 Joh 4,3). 

Wenn es schwer ist, mit menschlichen Worten von dem zu sprechen, was jedem 
eigen ist, so ist es uns doch gegeben, miteinander zu sprechen von der christlichen 
Beziehung zu Gott, von dem christlichen Verhältnis zu Gott. Denn wenn wir in 
Christus leben, so ist uns das gemeinsam. 

Nichts ist wichtiger für uns, als unablässig die Erkenntnisse zu vertiefen, die Chri- 
stus uns von Gott gegeben hat und das innige Verhältnis zu festigen, das wir in ihm 
zum Vater haben. Wer immer wir auch sind, es gibt für uns unendlich viel in Gott 
zu erkennen, unaufhörlich müssen wir unsere Beziehungen zu ihm erneuern und 
wirklich umgestalten, von Klarheit zu Klarheit. Welcher Art auch unser seelischer 



Gott liebt uns 17 

Zustand sei, welches auch unser Elend, unsere Sünde sei, nur von dort her kann für 
uns das Licht kommen. 

Aber seien wir dessen eingedenk, daß wir nicht mit menschlichen Mitteln suchen 
können. Nicht mit der einfachen Anstrengung des Nachdenkens können wir uns Gott 
nähern. Von uns selbst aus können wir uns nicht zu ihm wenden, er muß sich uns zu- 
neigen. Wir können nichts von Gott erkennen, wenn er selbst uns nicht die Gnade 
verleiht, ihn besser kennen zu lernen. Der Ausgangspunkt ist nicht eine Über- 
legung, sondern ein Anruf. •Laß dein Antlitz leuchten über deinem Kinde, das 
dich sucht, o mein Gott!" (Ps 118,135). 

Es braucht eine Gnade, um den Sinn der Worte zu verstehen, die von Gott spre- 
chen. Man kann nur zu demjenigen von Gott sprechen, der schon von Gott weiß. Die 
Worte, die von außen kommen, finden in der Seele nur ein Echo, wenn der Herr der 
Seele sie im Innern wiederholt. Dann finden sie einen Widerhall bis in Ewigkeit. 
• Wer Gott kennt, hört auf uns; wer nicht aus Gott ist, hört nicht auf uns" (1 Job. 4,6). 

1. 

Gott ist die Liebe 

Der Ungläubige lehnt Gott ab. Er erkennt Gott nicht als das Prinzip dieser Welt, 
in der wir leben, weil diese Welt zu häßlich ist. Er erkennt Gott nicht als den Ur- 
heber einer zukünftigen Welt, weil das zu schön wäre. Im Grunde kann er nicht an 
die Liebe Gottes glauben. 

Er kann nicht glauben, daß ein Gott der Liebe der Urheber dieser Welt ist wegen 
all des Elends, das er hier sieht. Er kann auch nicht an die Allmacht der Liebe glau- 
ben, die eine neue Erde schaffen wird. Er braucht einen Gott, der liebt nach dem 
Maß der Menschen; einen Gott, der das Böse duldet und Gutes erweist, so wie es 
dem Menschen angemessen scheint. Das, was er zurückweist, ist die Transzendenz 
der göttlichen Liebe. Er will nicht mit einer Liebe geliebt werden, die über sein Maß 
hinausgeht. Indem er die Liebe Gottes verkennt, verkennt er Gott selbst. 

Er braucht einen Gott, der liebt und glücklich macht nach seinem menschlichen 
Maß, nicht zu viel und nicht zu wenig. Er kann nicht ein göttliches Übermaß vertra- 
gen. Eine Liebe, die ein solches Übel zuläßt und solches Gute daraus wirkt, bringt 
ihn aus der Fassung. Das Geheimnis einer göttlichen Liebe will er nicht zulassen. 
Die Liebe Gottes soll nicht über sein Verständnis hinausgehen. Er braucht einen 
Gott von seiner Größe. Er will, daß Gott in seinen Gesichtskreis eintritt oder ganz 
verschwindet. Da er auf seinem Niveau Gott nicht findet, leugnet er ihn. 

Die Transzendenz der göttlichen Liebe 

•Wir haben an die Liebe geglaubt", schreibt der heilige Johannes (1 Joh4,16). 
Das ist das letzte Wort und die Zusammenfassung der Botschaft Jesu an die Welt. 
•Der Vater selbst liebt euch" (Joh 16, 27). Wir haben seinem Wort geglaubt. Wir 
glauben, daß Gott uns liebt. Es ist nicht genug zu sagen, daß Gott die Güte und 
die Liebe selbst ist (1 Joh 4,16). An Gott glauben heißt, an die Liebe glauben. 

Man soll nicht glauben, daß solche Wahrheit für den Christen leicht auszuspre- 
chen sei, daß sie eine Art sentimentales Beruhigungsmittel sei. Ehe wir dahin ge- 
langten, sind auch wir erdrückt worden von dem Elend der Welt. Wir hörten den 



18 Louis Lochet 

Schrei der Unschuld; unser Herz und unser Fleisch war verwundet worden durch 
den Tod derer, die uns teuer waren; wir kannten Leiden, die schlimmer sind als 
der leibliche Tod; wir haben entsetzliche Dinge gesehen, die man nicht aussprechen 
kann; wir haben geweint über das Elend, die Knechtschaft, die Unwissenheit so 
vieler Armer, die wir lieben; wir haben unsern Anteil gehabt an Haß, Verfolgung 
und Krieg. Bevor wir dahin gelangten, haben wir den bitteren Verzweiflungsschrei 
Jobs ausgestoßen; wir haben all die Fragen gestellt, die das Leiden dem Unglück- 
lichen abnötigt: •Warum, mein Gott, warum? Warum so viel Leid, so viel Elend, 
so viel Haß, so viel Ungerechtigkeit? Ist es wirklich wahr, daß du uns liebst?" 

Und siehe da, als Antwort das große Schweigen der Nacht, in dem die Welt 
ihren Lauf weiter nimmt und lebt; dieses große Schweigen, in dem die Mutter am 
Bette ihres Kleinen wacht und die Krankenschwester sich erhebt, um den stöhnen- 
den Kranken zu beruhigen; dieses große Schweigen, das alles Leben zudeckt, indes 
die Mönche wachen und beten. 

Wer bist du, der du mit dem rechtest, der alles lenkt? Es gibt genug der Liebe, die 
sich in die Welt ergießt, um zu erkennen, daß irgendwo eine Quelle der Liebe ist. 
Aber die Quelle ist höher als der Bach: Gott übersteigt unser Erkenntnisvermögen 
unendlich. Das Geheimnis des lebendigen Gottes läßt sich nicht durch ein algebrai- 
sches Zeichen und auch nicht durch eine metaphysische Formel ausdrücken. Das 
Mysterium des lebendigen Gottes, das ist sein Leben, seine Gegenwart, sein Han- 
deln. Alles das umgibt uns, geht aber befremdend über unser Verstehen hinaus. 
Der Mensch vor dem Angesichte Gottes: es ist wahrlich kein Wunder, wenn er fas- 
sungslos ist. Schon das Genie setzt uns in Erstaunen, ein großer Geist bringt uns 
in Verwirrung; wieviel mehr derjenige, der unser Verstehen unendlich übersteigt. 
Entweder muß man Gott von vornherein leugnen, oder man muß erwarten, was 
uns in Staunen setzt. Und wenn er uns liebt, kann es nicht mit menschlicher, sondern 
mit göttlicher Liebe sein, die über unser Begreifen hinausgeht und uns zunächst 
verwirrt. Der erste Schritt, den der Mensch auf Gott hin tut, heißt: seine Transzen- 
denz anerkennen und sein Mysterium anbeten; andernfalls weiß er nicht einmal, 
mit wem er es zu tun hat. 

Aber wenn der Mensch sich beugt, so ist es Gott, der ihn erhebt. Wenn wir die 
Transzendenz Gottes und sein Mysterium anerkennen, so wird dieses Mysterium 
licht. Wenn wir in die Dunkelheit eingetreten sind, sehen wir ein seltsames Licht 
aufleuchten, das uns langsam erleuchtet, äußerlich und innerlich. Alles erhält nun 
seinen richtigen Platz, und wir erkennen die Umrisse der Welt. Wenn wir das 
Mysterium Gottes anerkannt haben, begegnen wir Jesus, und vor seinem Kreuz 
entdecken wir, daß dieses Geheimnis ein Geheimnis der Liebe ist. 

Die Liebe Gottes, an die wir glauben, erscheint uns als das geheimnisvolle Licht, 
das im Dunkel leuchtet. Ohne den Glauben bleibt alles dunkel; durch ihn wird alles 
hell. Ohne ihn scheinen die Fügungen Gottes unwahrscheinlich und töricht; durch 
ihn kosten wir unablässig ihre wunderbare Weisheit. Im Lichte der Liebe Gottes zu 
uns erfassen wir den tiefen Sinn der Inkarnation, •denn so sehr hat Gott die Welt 
geliebt, daß er seinen eingeborenen Sohn für uns dahingab" (Joh 3,16). Dieses Licht 
erhellt Kaivaria und das Kreuz, denn bis dahin hat er uns geliebt, und •eine größere 
Liebe hat niemand, als derjenige, der sein Leben hingibt für die, die er liebt" 



Gott liebt uns 19 

(Joh 15,13). Dieses Licht läßt uns sogar das Geheimnis der heiligen Eucharistie 
verstehen, annehmen, kosten, denn er hat uns geliebt bis an das Ende (Joh 13,1), 
bis an das Ende seines Lebens und bis an das Ende der Welt. Dieses Licht erhellt 
- im allgemeinen und im besonderen • das Handeln Gottes in der Welt, in der 
Kirche und an uns selber. Es ist das Herzstück unseres Glaubens. Durch alle Sätze 
des Credo und alle Dogmen der Kirche stimmen wir dem zu, was ihre Einheit in 
Wahrheit ausmacht: glauben, daß Gott uns geliebt hat. In allem, was uns die 
Kirche lehrt, begegnet uns nur ein Gott, der Gott der Liebe. 

Das ist es, was die Welt hell und annehmbar macht. Darum trete ich in sie ein 
in Freude, nicht in Resignation. Ich weiß jetzt, daß, wenn das Elend groß ist, das 
Erbarmen noch größer ist; ich weiß, daß, wenn die Sünde Überhand nimmt, die 
Erlösung die Sünde überwindet. Ich weiß, daß, wenn der Tod furchtbar ist, die 
Liebe stärker ist als der Tod. Ich weiß jetzt im Lichte des Kreuzes, daß, wenn das 
Leiden auch bleibt, es ein Durchgang ist zur Freude und zu einem neuen Ostern. 

Wenn mein Glaube an die Liebe Gottes auch zweifellos den Sinn der Prüfung 
erhellt, so verhindert er doch nicht, daß die Prüfung mich drückt und manchmal ent- 
mutigt. Es ist notwendig, daß mein Glaube sich unablässig festigt. Die Versuchung, 
zu zweifeln und sich zu fürchten, kommt wieder. Gott läßt zu, daß bedrohliche 
Fluten einander folgen. Jede Woge scheint alles verschlingen zu wollen. Aber der- 
jenige, der glaubt, schreitet über die Fluten, und ihr Ansteigen erhebt ihn; er stützt 
sich nicht auf die Erde und auf die Ereignisse der menschlichen Geschichte, er stützt 
sich auf die Kraft Gottes, der uns liebt, und das genügt, um den Schritt zu sichern. 
Ich bin im Sturm, aber ich gehe nicht unter. 

Zwei Worte aus dem ersten Satz des Credo genügen, um meine Seele zu beru- 
higen: •Ich glaube an Gott, den allmächtigen Vater". Allmächtiger Vater. Wenn 
er nur mächtig wäre und nicht Vater, so würde ich fürchten, daß die Macht mich zu 
Boden drückte. Wenn er nur Vater wäre und ohnmächtig, nicht allmächtig, so würde 
ich nicht an seiner Liebe zweifeln, aber ich müßte fürchten, daß er die Pläne seiner 
Güte nicht verwirklichen könne. Aber er ist Vater, das weiß ich, und allmächtig; 
seine väterliche Güte steht am Anfang alles Geschehens und führt alles zum Ende. 
Das genügt. Und wenn wir sagen, daß nichts seiner Allmacht entgehen kann, so 
wissen wir zugleich, daß auch niemand außerhalb seiner Vaterschaft steht. 

Gott ist persönliche Liebe 

Diese Offenbarung ist mir zugewandt, diese gute Botschaft ist an mich gerichtet. 
Es genügt nicht, daß Gott die Liebe ist in sich selbst, in seinem innertrinitarischen 
Leben. Ich muß glauben an die Liebe Gottes zu uns, zu mir. Christus selbst ver- 
sichert es mir, es ist das letzte Wort seiner Botschaft: •Der Vater selbst liebt euch" 
(Joh 16,27). Der Plan, den er für mein Leben hat, so wie es ist, ist ein Plan der Liebe. 

Geheimnis des Glaubens. Nein, wir wissen nicht, wie sehr Gott uns liebt. Daran 
zweifeln wir nicht. Wenn wir es einen Augenblick erkennen könnten, würden wir 
verwirrt sein. Manchmal machen wir ernste Anstrengungen, Gott zu lieben. Aber das 
soll eine zweite Regung sein. Es kann sein, daß wir vergessen haben, uns der Liebe 
Gottes zu öffnen. Das ist der Ausgangspunkt, der alles ausrichtet, der alles verständ- 
lich macht, der alles erleichtert. Das heißt, an Gottes Liebe glauben. Aber vielleicht 



20 Louis Lochet 

macht es uns mehr Mühe zu glauben, daß wir geliebt werden, als selbst 2u lieben? 
Woher diese falsche Auffassung und diese Schwierigkeit? 
Von einem fundamentalen Irrtum, den wir hier aufdecken müssen. Instinktiv 

beurteilen wir die Handlungen Gottes nach dem Maß der Menschen und instinktiv 
glauben wir, daß Gott uns liebt in dem Maße, wie wir es wert sind. Ja, wenn wir 
Johanna auf dem Scheiterhaufen wären oder Theresia vom Kinde Jesu auf dem 
Totenbett, dann würden wir leicht glauben, daß Gott uns liebt. Wenn wir immer 
edel wären, zartfühlend, liebeglühend, treu, dann würde Gott uns lieben. Aber 
ach, wir sind, was wir sind. Selbst wenn wir vor den Menschen eine fehlerlose 
Fassade aufrechterhalten, vor Gott kennen wir unser Elend und diese latente 
Zwiespältigkeit, die so abstoßend ist. So, wie wir in Wahrheit sind, wer könnte 
uns wohl lieben? 

Gott allein vielleicht! Aber er ganz gewiß. Es ist unser Stolz, der uns hindert, 
an seine Liebe zu glauben. Wir wollen geliebt sein für das, was wir wert sind. 
Und deshalb wissen wir nicht, wie sehr Gott uns liebt. Wir glauben, daß er uns liebt 
in dem Maße, wie wir uns selbst einschätzen. Aber er liebt uns unendlich mehr, als 
wir uns selbst lieben. Wir glauben, daß er uns liebt in dem Maße, wie wir ihn lieben, 
nach dem Maße dessen, was wir ihm geben. Aber er liebt uns zuerst, weil er gut ist, 
und in dem Maße gibt er uns. 

•Darin hat sich die Liebe Gottes gezeigt", sagt der hl. Johannes, •nicht weil wir 
Gott geliebt haben, sondern er hat uns zuerst geliebt" (1 Joh4,10). Das ist wahr- 
haft göttlich. 

Die Liebe Gottes zu uns ist ein Geheimnis, und gerade darin zeigt sich die 
unergründliche Freigebigkeit Gottes, der unendliche Reichtum seines Wesens. Seine 
Liebe übersteigt alles, was wir in dieser Welt erfahren können. Er ist reine Frei- 
gebigkeit, darin ist er ganz göttlich. Gott liebt uns, weil er gut ist, weil er die Liebe 
ist, weil er Gott ist. Es gibt nichts, was über diese erste Initiative hinausginge, von 
der der hl. Johannes spricht, und die daher kommt, weil Gott die Liebe ist. 

Das Gute, das in uns ist, ist also nicht der Grund für die Liebe Gottes zu uns. 
Vielmehr ist seine Liebe der Grund für das Gute, das er uns gibt. Wenn wir auf 
menschliche Weise in den Dingen das Gute lieben, das wir in ihnen finden, so liebt 
Gott uns göttlich, indem er unserer Unzulänglichkeit den Überfluß seiner Güter 
mitteilt. •Die Liebe Gottes fließt über und schafft das Gute in den Dingen"2. Diese 
Liebe ist hinsichtlich alles dessen, was wir sind und was wir haben, das absolut 
Erste. Als wir noch nichts waren und noch nichts hatten in dieser Welt, hat Gott 
uns mit ewiger Liebe geliebt, und es ist seine Liebe, die uns alles gegeben hat. Das 
ist sein Privileg. Er hat uns zuerst geliebt, einfach weil er gut ist. Und von seiner 
Güte haben wir alles empfangen. 

Der hl. Paulus fügt ein Wort hinzu, das uns eine neue Dimension dieser göttlichen 
Liebe offenbart. •Er liebte uns, da wir Sünder waren" (Rom 5,6). Die göttliche 
Liebe ist nicht nur die Liebe des Schöpfers, sie ist auch die Liebe des Erlösers. Sie 
breitet sich nicht nur über die Leere unseres anfänglichen Nichts aus, sie steigt auch 
in den Abgrund unserer Sünde hinab. Dieses Wort brauchen wir, um zu erkennen, 

Thomas v. Aquin, S. Th. I» q 20, a 10 c. 



Gott liebt uns 21 

wie weit die Liebe Gottes geht, damit wir ganz sicher sein können. •Meine Kind- 
lein, ich schreibe euch das, damit ihr nicht sündigt. Wenn aber jemand sündigt, 
haben wir einen Fürsprecher beim Vater, Jesus Christus, den Gerechten" (1 Joh 
2,1). So erkennen wir die übergroße Liebe, mit der Christus uns geliebt hat, weil 
er sein Leben hingab, um uns zu retten. •Gottes Liebe hat sich uns darin geoffen- 
bart, daß er seinen eingeborenen Sohn in die Welt gesandt hat, damit wir durch 
ihn das Leben haben" (1 Joh 4,9). 

So neigt die Liebe Gottes sich uns zu, selbst wenn wir Sünder sind. Seine Güte 
liebt uns weit über das hinaus, was wir wert sind, sein Erbarmen geht uns nach 
bis in den innersten Kern unseres Elends, um uns mit Wohltaten zu überhäufen. 
Er sieht und liebt im voraus das Gute, das er uns erweisen, und die Gnade, die er 
uns schenken will. Diese Liebe ist ein Appell an unsere Reue, an unser Vertrauen, 
an unsern Glauben. •Du hast gesündigt", sagt der hl. Bernhard. •Fliehe! Fliehe 
in Gott!" 

Ein Hindernis für die Liebe Gottes zu uns ist nicht unsere Nichtigkeit, sondern 
unsere Selbstzufriedenheit, nicht unser Elend, sondern unser Stolz, nicht unsere Sünde, 
sondern unsere Weigerung. Seine Liebe weist uns nicht zurück, es sei denn, daß wir 
uns dermaßen mit unserer Sünde identifizieren, daß wir sie nicht mehr erkennen 
können; daß wir so eins werden mit unserer hochmütigen Weigerung, daß Gott 
über der Sünde nicht mehr den Sünder finden kann, dem er sein Verzeihen zu- 
wendet. Und sein Zorn wäre noch die letzte Form der verachteten Liebe. Welches 
auch unser Elend sein mag, wenn uns nur so viel Demut bleibt, es zu erkennen, und 
so viel Vertrauen, uns Gottes Erbarmen zuzuwenden. Wir werden dann nicht einen 
Richter, sondern einen Vater finden, der uns in seine Arme schließt. 

Denn •wer sagt, er sei ohne Sünde, der ist ein Lügner und täuscht sich selbst" 
(1 Joh 1,8). Aber wer seine Sünde erkennt, findet in Gott selbst einen Anwalt, 
denn •Gott ist größer als unser Herz, und er weiß alles" (1 Joh 3,20). Wer sich 
rechtfertigt, den verdammt Gott. Wer sich aber als Sünder bekennt, den recht- 
fertigt Gott. 

Diese Liebe Gottes ist immer unendlich größer, als wir denken können. Niemals 
werden wir zu Ende kommen, sie zu entdecken. Wenn wir sie vollkommen kennen, 
würden wir Gott schauen. Erst im Himmel werden wir sie ganz erkennen, und 
das wird unser Glück ausmachen. 

Aber auch auf der Erde kann es uns vergönnt sein, durch wunderbare Analogien 
ein wenig die Liebe des Vaters zu verstehen. Gott selbst hat die Welt so geordnet, 
daß wir hier die Zeugen seiner Liebe finden. 

Der erste Widerschein von Gottes väterlicher Güte, die sich über uns neigt 
bei unserm Eintritt in die Welt, ist die Liebe unserer Eltern. Wunderbare erste 
unverdiente Liebe, mit der sie uns liebten, ehe wir etwas für sie getan hatten. 
Großmütige Liebe, die uns so viel gab, die ja für uns die Quelle unseres Lebens 
wurde. Beharrliche Liebe, die uns nicht im Stich ließ in allen Sorgen und Mühen 
des Lebens. Wir wissen, daß wir durch unsere Situation als Menschen, durch 
unsere Geburt, von einer ersten Liebe abhängig sind, die der Ursprung unseres 
Lebens wurde. 

Dieselbe Liebe finden wir in Gott, nur unendlich größer. Denn wenn wir sagen, 



22 Louis Lochet 

daß er voll erbarmender Liebe sei, so bedeutet das, daß er ein Herz hat, uns ganz 
Kleine zu lieben, und daß er für uns ist wie der Mutterschoß8. 

Wenn die Liebe, die wir erfahren haben, uns providentiell Kenntnis von der 
Liebe Gottes, unseres Vaters vermittelt, so erneuert die Erfahrung der Liebe, die 
wir geben, sie unaufhörlich. 

Zwei junge Ehegatten beugen sich über eine Wiege. Zum ersten Mal betrachten 
sie ihr kleines Kind. An einem Erschauern ihres ganzen Wesens fühlen sie in sich 
den Strom einer neuen Liebe aufsteigen. Auf geheimnisvolle Weise haben sie sich 
mit dem vereinigt, von dem alle Vaterschaft herkommt; und wenn sie sich wieder 
erheben, sagen sie sich: •Heute haben wir verstanden, mit welcher Liebe Gott uns 
liebt." 

Aber nicht nur diejenigen, die das leibliche Leben weitergeben, kennen die 
Freuden der Vaterschaft. Wer einmal ein kleines verlassenes Kind geliebt hat, 
einen Armen, Elenden; wer immer die andern mit einer großmütigen, freigebigen, 
selbstlosen Liebe geliebt hat; wer gewünscht hat, ihnen das göttliche Leben zu 
vermitteln, hat ein neues Glück kennengelernt. Der ist durch eine enge Pforte in 
die Welt der Liebe eingetreten. Ein klein wenig wissen wir dann, was in Gott 
vorgeht, weil wir an seiner Liebe teilgenommen haben. •Wer nicht liebt, kennt Gott 
nicht. Aber wer liebt, ist aus Gott geboren und kennt Gott" (1 Joh4,7,8). Man 
muß wahrhaft die Armen geliebt haben, um zu wissen, mit welcher Liebe uns 
Gott zuerst geliebt hat. 

II. 

Glauben an die Liebe 

Die Gabe Gottes ist unentgeltlich gegeben. Er kommt uns mit seiner Liebe zuvor. 
Aber er erwartet unsere Antwort. Die Antwort des Menschen ist Vertrauen auf die 
Liebe Gottes. Die größte Enttäuschung für den wahrhaft Liebenden ist der Zweifel 
an der Uneigennützigkeit und Großmut der Liebe. 

Glauben an die Liebe. Das Wort glauben muß man unterstreichen. Das ist nicht 
unwesentlich. Unser Glaube ist ein kämpfender Glaube. Er festigt sich in den 
schwierigsten Situationen. Er wächst in der Dunkelheit. Er triumphiert im Zweifel. 
Er kämpft gegen alle Verneinung der Welt. 

Eines Tages werden wir vielleicht erkennen, daß unser ganzes Leben, von Gott 
her gesehen, nichts anderes war als eine Prüfung unseres Glaubens an seine Liebe. 

Es ist leicht, an Gott zu glauben, wenn alles gut geht. 
Da wächst ein Kind heran, ein kleines Mädchen, glücklich, geliebt und verwöhnt, 

in einem schönen Hause, behütet von der Liebe beider Eltern. Es hat einen großen 
Garten und heute ist Frühling. Die Sonne umstrahlt es. Die Blumen wenden sich 
ihm zu. Alle Welt liebt es, es ist rein und schön. Es lebt in der Freude. Es hat keine 
Mühe, zu glauben, daß Gott es liebt, denn alles zeigt ihm seine Güte. Der liebe 
Gott gehört zu seinem Weltbild, es scheint auf ihn zuzugehen. 

Aber die Jahre vergehen. Der Frühling ist längst zu Ende. Die Tochter ist nicht 
mehr klein, sie hat das Elternhaus verlassen. Derjenige, dem sie vermählt war, 
hat sie so oft betrogen, daß sie sich von ihm trennen mußte  Die Eltern wollten 

3 J. Guillet, Leitgedanken der Bibel, Luzern 1954. 



Gott liebt uns 23 

diese Verbindung nicht und haben sie ihr nicht verziehen. Das Kind, das sie hatte, 
ist gestorben. Jetzt ist Winter, und sie muß arbeiten. Sie ist traurig und allein, sie 
friert in einer Welt, die sie verstößt. Unglück und Elend hausen mit ihr, und die 
Verzweiflung sucht sie heim. Wie kann sie jetzt noch glauben, daß Gott sie liebt? 
Wie glauben, daß dieses häßliche Leben von der Hand eines Vaters gelenkt wird? 

Das ist die Stunde des Glaubens. Wenn alles gut ist, wenn alles uns zulächelt, 
wenn wir gut und glücklich sind, dann ist es leicht, an die Liebe Gottes zu glauben. 
Aber wenn alles sich gegen uns wendet, wenn uns alles fehlt, wenn wir arm und 
unglücklich sind, dann wird der Glaube schwer. Aber gerade dann, wenn er uns 
etwas kostet, wächst er. Und nur, wenn er kämpft, triumphiert er. Das muß man 
ganz klar sehen. Gott läßt die Verlassenheit zu, er läßt die Prüfung sogar bis zum 
äußersten kommen, damit der Triumph des Glaubens sich bestätigt. In den Ereig- 
nissen des Lebens kann dieses furchtbare Zwiegespräch zustande kommen: •Und 
wenn du dieses missen mußt und jenes noch und noch diese Sache von alledem, was 
du nicht gerne hergeben wolltest, gibst du mir dann auch noch deinen Isaak, deinen 
Sohn, den Einzigen, den Erben der Verheißung? • Ja, Herr, denn über alle deine 
Gaben und Zeichen deiner Liebe hinaus bist du es, an den ich glaube." - •Und wenn 
er mich tötet", sagt Job, •so will ich dennoch an seine Liebe zu mir glauben." 

Es kann sein, daß eines Tages in der Dunkelheit und Verlassenheit, in der die 
Seele sich befindet, die Worte •Gott liebt uns" keinen Sinn mehr zu haben scheinen. 
Aber wir wiederholen dann diese Worte, wie ein Kind, das seine Lektion gut 
aufsagen kann, ohne den Sinn zu verstehen: •Mein Gott, ich glaube an deine Liebe 
zu mir". Und ohne es zu wissen, gestützt auf den Glauben, gehen wir in der 
Dunkelheit auf das Licht zu. 

Denn eines Tages wird der Mensch erkennen, wie wahr es gewesen, wie recht 
er hatte: daß Gott ihn liebte, viel mehr, als er es wußte. Einst wird der Tag an- 
brechen, am Ende des Lebens, an der Schwelle der Ewigkeit. Eines Tages wird er 
alles verstehen in dem Lichte, das aus Gott kommt; er wird wissen, daß in allem, 
was er liebte, in allem, was er besaß, in allem, was ihn beschützte in der Zerrissen- 
heit des Herzens, Gott selbst es war, der ihn suchte, um sich ihm zu schenken. 

Es gibt eine Zeit für uns, in der wir die Liebe Gottes zu uns in den Gaben 
erkennen, die er uns schenkt; und es gibt eine Zeit, in der wir ihn selbst über allen 
Gaben erkennen; denn keine seiner Gaben ist seiner Liebe gleich. Sie enthüllen ihn 
und verbergen ihn. Sie führen uns zu ihm, wenn wir über sie hinausgehen. 

Dazu ladet Gott uns ein. Deshalb kommt ein Augenblick, wo Gott seine Gaben 
zurückzuziehen scheint, aber dieser Mangel und diese Leere öffnen uns für die 
einzige Gabe, die seiner würdig ist und uns ganz erfüllen kann, die uns vorbereitet 
auf die Hingabe seiner selbst an uns. Den Mensch, der das nicht versteht, und der 
sich an das hängt, was ihm entrissen wird, erfährt dann Leid und die Dunkelheit 
der Nacht. Es ist aber die Stunde des Glaubens. Gegen allen Anschein ist es der 
Augenblick des Glaubens an die Liebe. Mehr als jemals liebt uns Gott in dieser 
Stunde. 

Über die Klarheit des Tages, über die Dunkelheit der Nacht hinaus leuchtet das 
Licht der Ewigkeit. Wir werden erkennen, wie Gott uns vom ersten Augenblick 
an suchte. Er suchte uns mit seinen Gaben, mit denen er uns in der Kinderzeit 



24 Louis Lodiet 

bedachte. Er suchte uns auch im Zurückziehen seiner Gaben, um uns an sich zu 
ziehen. Er findet uns endlich, wenn er sich uns ganz schenkt. 

Ja, es ist wahr, seine Liebe reicht von einem Ende bis zum andern, in der Welt 
und in unserm Leben. Es genügt, wenn wir uns ihm ausliefern, damit er uns an 
sich zieht. 

Die Zeichen, die Gott uns gibt 

Wir müssen nicht unaufhörlich sichtbare Zeichen der Liebe Gottes beanspruchen. 
Fern sei von uns der Zweifel, der Wunder fordert, um ganz sicher zu sein. Fern 
sei die unersättliche Gier, die unangebrachte Neugierde, die immer neue Bezeu- 
gungen will, um das Ewige annehmen zu können. 

Man darf Gott nicht versuchen und ihn bitten, sich immer wieder zu manifestie- 
ren. Man muß nicht den Fleischtöpfen Ägyptens nachtrauern. Man muß nicht um 
Wachteln bitten, die vom Himmel fallen. Man darf nicht bitten, daß diese Steine 
Brot werden. Um in der Wüste weiterzugehen, genügt das verborgene Manna, das 
wir jeden Morgen an unserer Tür finden, das ist: den Willen des Vaters zu tun. 
Das genügt, um uns für den Weg dieses Tages zu stärken; denn der Mensch lebt 
nicht allein vom Brot, sondern von allem, was von Gott kommt. Man muß nicht 
immerzu Zeichen der Liebe erbitten, sondern im Glauben leben. Aber für den- 
jenigen, der den Willen Gottes erfüllt, wird alles Zeichen der Liebe. Das Licht 
des Glaubens erhellt die Geschichte der Welt und die unsere. 

In der Liebe Gottes entdecken wir die geheime Triebfeder, die alles bewegt. Sie 
ist für uns am Werk von Anbeginn her. Das reine Licht der Liebe bricht sich im 
Prisma der Geschichte, um alle Farben der Ereignisse anzunehmen. 

Die Geschichte der Welt bekommt eine Ordnung und wird heilige Geschichte. Sie 
wird in diesem Lichte eine fortschreitende Offenbarung der Liebe Gottes für sein 
Volk und für die Welt, eine Epiphanie der erbarmenden Liebe. So muß man sie 
lesen und begreifen, daß der Heilige Geist sie lenkt. Von Abschnitt zu Abschnitt, 
von Geschlecht zu Geschlecht muß man den Refrain des 137. Psalmes hinzufügen: 
Er ist es, der erschafft und herrscht, denn ewig währet seine Liebe. Er ist es, der 
erhebt und verzeiht, denn ewig währet seine Liebe. Er ist es, der prüft und belohnt, 
denn ewig währet seine Liebe. 

Diese Sicht der Geschichte, in der die Gabe Gottes an sein Volk durchscheint, 
erhellt auch das Antlitz der Kirche. So muß man ihr Leben, ihre Struktur, ihr 
Schicksal verstehen. Sie ist dauerndes Zeichen der liebenden Gegenwart Gottes für 
die Menschheit in Christus; und in allen ihren Prüfungen ist sie Zeichen einer Liebe, 
die unterwegs ist und sie niemals verläßt. So muß man auch die Sakramente sehen 
und empfangen. Es sind Zeichen, die Gott uns verleiht, um uns bei jedem Schritt 
die unerschöpflichen Reichtümer seiner Liebe offenbar zu machen: Liebe, die Leben 
spendet; die verzeiht und heilt; Liebe, die eint und segnet; Liebe, die sich selbst 
gibt. Für den, der zu sehen und zu verstehen weiß, zeigen sie an, was sie geben, 
zeigen aber noch mehr denjenigen, der gibt und liebt. 

Und selbst die Leiden der Kirche, die Prüfungen der Völker: von Gott kommen 
sie, der prüft, um zu sehen, wie groß das Vertrauen auf seine Liebe ist. Die ganze 
Geschichte wirkt mit, um die Festigkeit des Glaubens zu sichern. Das vollkommene 
Vertrauen auf den, der die Geschicke lenkt, garantiert den Sieg, der die Kirche 



Gott liebt uns 25 

erwartet. •Das ist der Sieg, der die Welt überwindet, unser Glaube" (1 Job. 5,4). 
So ist es auch in der Lebensgeschichte eines jeden einzelnen. Auch wir können 

denselben Psalm singen, indem wir unsere Freuden und Leiden einfügen. Aber nach 
jedem Vers des Lebens müssen wir den ewigen Refrain wiederholen, der ihm Sinn 
verleiht für jetzt und die Zukunft: Ja, alles gereicht zu unserm Besten, denn ewig 
währet seine Liebe. 

Und vielleicht gibt es ganz nahe bei uns vielfache, kaum wahrnehmbare Zeichen, 
an denen wir die zartfühlende Hand des Vaters erkennen und die Fittiche spüren, 
unter denen er uns birgt. 

Vielleicht müssen wir auch lange Zeit im Dunkel gehen, ohne zu wissen, was 
Gott für uns tut und wohin er uns führt. Aber ob Tag oder Nacht, wir gehen 
unaufhaltsam dem Licht entgegen. 

Ein Zeichen ist uns jedoch niemals verweigert, das ist der glühende Wunsch, das 
schmerzliche Verlangen, die Begierde, ihn zu besitzen. Denn wir hätten diesen Weg 
nie eingeschlagen, wenn er es nicht wäre, der uns suchte. Wir würden seinen Anruf 
gar nicht hören, wenn wir für ihn nicht das verlorene Schäflein wären, dem er seit 
langem nachgeht. Und wir würden nicht im Dunkel gehen, wenn er nicht am Ziele 
die Arme ausbreitete. Wahrhaftig, wir würden ihn gar nicht suchen, wenn er uns 
nicht schon gefunden hätte und unsere Schritte behütete4. 

III. 
Einwilligen in die Liebe Gottes 

Ja-sagen zu Gott 

Es ist nicht genug, zu wissen, daß Gott uns liebt, wir müssen uns in seine Liebe 
zu uns hineinbegeben. Es ist nicht genug, zu versichern, daß Gott die Liebe ist, wir 
müssen an seinem Leben teilhaben. Es ist nicht genug, an die Liebe Gottes zu 
glauben, wir müssen darin einwilligen. Es genügt nicht, mit dem Geiste zuzustim- 
men, wir müssen es von ganzem Herzen tun. Wir müssen in uns die Liebe Gottes 
zur Auswirkung kommen lassen. 

Wir müssen ja sagen zu Gott und uns unaufhörlich dessen erfreuen, daß unser 
Gott ein Gott der Liebe ist. Denn dadurch treten wir in das göttliche Leben ein. Es 
muß uns bewußt sein, daß der Sohn ewig einwilligt in die Liebe des Vaters. Er ist 
die Antwort, er ist das •Ja", er ist das •Amen" im Heiligen Geiste auf die Hingabe 
des Vaters an ihn selbst. Dieser ewigen Beziehung müssen wir uns erfreuen und im 
Strom der Gnade verbleiben, weil Gott selbst uns durch seinen Sohn berufen hat, 
daran teilzunehmen. 

Die richtige Antwort des christlichen Menschen darauf wäre tiefe Dankbarkeit. 
Wenn wir wüßten, was Gott für uns tut, müßten wir ihm immerfort danken. Wenn 
wir glauben, daß Gott uns liebt, wollen wir ihn wiederlieben. Das ist die richtige 
Ordnung, der wir folgen müssen. •Wir aber, wir lieben Gott, weil er uns zuerst 
geliebt hat" (1 Joh4,19). 

Ja-sagen zu uns selbst 

Eintreten in die Liebe Gottes heißt, uns selbst lieben, wie Gott uns liebt. Vielleicht 
ist nichts notwendiger für uns, um die Seele in einem Zustand der inneren Ruhe 

4 Vgl. L. Bouyer, Le sens de la vie monastique, Turnhout-Paris 1950, 36. 



26 Louis Lochet 

und Ordnung zu erhalten, als daß wir im tiefsten Herzen einwilligen in das, was 
wir sind und das, was uns zu tun aufgetragen ist. Wir müssen einwilligen in das. 
was Gott in Liebe aus uns gemacht hat. Wir müssen unser ganzes Sein, seinen Ur- 
sprung, unsere Situation, unser Milieu annehmen. Alles ist uns durch die Vor- 
sehung gegeben. Wir müssen guten Willens in unser Leben hineingehen, das Gott 
mit zartfühlender Liebe für uns bereitet hat. Wir müssen uns selbst mit Liebe 
führen, wie Gott es tut. Wir müssen uns umgestalten, uns selbst mit Liebe hingeben, 
wie Gott es will. Wir müssen uns in der Liebe erheben. Es gibt eine fleischliche 
Selbstliebe, die man bekämpfen muß. Es gibt eine geistliche Selbstliebe, die man 
pflegen muß. So richtig hat das Bernanos ausgesprochen: •Es ist viel leichter, sich 
selbst zu hassen, als man glaubt. Sich selbst vergessen, ist Gnade. Aber wenn aller 
Hochmut in uns erstorben ist, dann wäre es die Gnade der Gnaden, uns selbst 
demütig zu lieben, wie es sich geziemt für die leidenden Glieder am Leibe Christi"5. 
Dadurch wird Gott verherrlicht, denn was er in uns wirkt, ist der Liebe wert. Die 
allerseligste Jungfrau pries ihren Herrn, und ihr Geist frohlockte in Gott ihrem 
Heiland. 

Ja-sagen zu den andern 

Dieses Einwilligen in die Liebe Gottes wendet sich unmittelbar den andern 
Menschen auf der ganzen Welt zu. Wir stimmen der Liebe zu, die Gott zu seinem 
Werk hat, wir schauen es mit den Augen Gottes, des Schöpfers an. •Gott liebt alles, 
was er erschafft, und er erschafft es aus Liebe" (Weish 11,24). 

Man muß ja sagen zu den andern, so wie Gott sie gemacht hat und weil Gott sie 
gemacht hat. Man muß sich hineinbegeben in die erziehende Liebe Gottes, in seine 
Geduld, in seine Güte. Man muß teilhaben an seiner Freigebigkeit, an seiner gött- 
lichen Vorliebe für alles, was arm und schwach und klein ist. Nicht die muß man 
mehr lieben, von denen man Vorteil hat, sondern diejenigen, die es besonders nötig 
haben, geliebt zu werden. Dann ist göttliches Leben in uns, und durch unser Herz 
teilt es sich der Welt mit. •Lieben wir einander, denn die Liebe kommt von Gott" 
(1 Joh 4, 7). 

Schließlich bleibt noch zu sagen, daß die volle Einwilligung in die Liebe Gottes, 
die uns zum •Bruder aller" macht, die das Kennzeichen katholischer Liebe ist, nur 
ein Funken von dem Feuerbrand der Liebe Gottes ist. An der Freude müssen wir 
teilnehmen, daß, wenn wir alle Menschen ein wenig lieben können wie Gott selber, 
er selbst sie doch zuvor geliebt hat. Er hat sie vor uns geliebt, er liebt sie jetzt in 
diesem Augenblick unendlich mehr als wir. Und die Liebe, die wir für sie haben, 
ist nur ein Widerschein, der ihnen etwas von dem Licht und der Wärme der ewigen 
Liebe offenbart. 

Unsere brüderliche Liebe kommt von Gott und führt zu Gott. 
So kommt die Liebe, die wir für die andern haben, von Gott her, von ihm 

müssen wir sie empfangen. Unser ganzes Leben ist wie angeheftet an die Frei- 
gebigkeit seiner Liebe, damit wir zu seiner Verfügung stehen, um seine Liebe 
weiterzutragen. Keine wahre Liebe gibt es, die nicht hinführt zur großmütigen 
Hingabe unserer selbst. 

Alles beginnt mit dem Loslösen und vollendet sich in der Hingabe. Alles emp- 

5 Bernanos, Tagebuch eines Landpfarrers. 



Gott liebt uns 27 

fangen, um alles zu geben, das ist die Gesinnung des Sohnes. Das ist sein ewiges 
Leben, das ist sein Auftrag in der Menschwerdung. Wir nehmen daran teil in der 
Zeit durch seine Gnade und seinen Geist, und das ist der Beginn des ewigen 
Lebens. 

Aber wie können wir uns dem geben, der alles besitzt? Wie können wir dem- 
jenigen in Selbstlosigkeit und Freigebigkeit etwas geben, von dem wir alles haben, 
auch das, was wir in der Hingabe ihm schenken können? Neben uns hat Gott unsere 
Brüder gestellt, damit wir in die göttliche Freigebigkeit eintreten können. Ihre 
Schwachheit, ihr Elend ist das Feld, das sie der Selbstlosigkeit der Liebe anbieten. 
In ihnen dienen wir Gott. Wir lieben den Schöpfer in seinem Werk. Wir beschenken 
den Vater in seinen Kindern. Unsere Liebe erhebt sich zu ihm, indem sie sich den 
Kindern zuwendet. So ist unsere großmütige Liebe zu den Menschen das sicherste 
Zeichen unserer Liebe zu Gott. •Wir wissen, daß wir aus dem Tode zum Leben 
gekommen sind, weil wir die Brüder lieben. Wer keine Liebe hat, bleibt im Tode" 
(1 Joh 3,14). Die großmütige Freigebigkeit gegenüber den Armen und Sündern 
läßt uns eintreten in das lebendige göttliche Leben und teilnehmen an der Güte 
des himmlischen Vaters selbst. •Seid vollkommen, wie euer himmlischer Vater 
vollkommen ist, der seine Sonne aufgehen läßt über Gerechte und Ungerechte" 
(Mt5,46). 

Weihe an die barmherzige Liebe 

Damit stimmen wir ein in eine der schönsten geistlichen Botschaften, die an 
unsere Zeit gerichtet wurden: die der hl. Theresia vom Kinde Jesu. Um die Wahr- 
heit zu sagen, sie hat uns von der ersten Zeile an geführt. Durch ihr ganzes Leben 
verkörpert sie wunderbar die christliche Haltung des Vertrauens auf die Liebe, 
wie sie der hl. Johannes uns in seinem ersten Briefe beschreibt. 

Gott ist Liebe, barmherzige Liebe. Er gibt aus Liebe, er gibt freigebig, auch den 
Ärmsten und Kleinsten. Er erwartet von uns ein vollkommenes Vertrauen auf seine 
großmütige Gabe, damit er uns einzigartig beschenken kann. 

Darum weiht Theresia sich der barmherzigen Liebe. Sie weiß, was man tun muß, 
und wie man sich zu Gott stellen muß. Sie weiht sich für immer zum Gegenstand 
der barmherzigen Liebe Gottes, an den er die Reichtümer seiner unendlichen Groß- 
mut verschwendet. Darum versteht sie es, vor Gott klein zu bleiben . . . Nicht aus 
ihrer Kleinheit herauszugehen, sondern darin zu verbleiben. Nicht, um ihre Schwäche 
zu verbergen, sondern um sie herauszustellen. Nur nicht so groß werden, daß man 
nicht mehr gestützt werden braucht, sondern ein reich beschenktes Kind bleiben. 

Denn in ihrer Kleinheit bewahrt sie ein absolutes Vertrauen auf Gottes groß- 
mütige Liebe. Sie ist, wie man sagt, •maßlos, in dem Wunsche nach vollkommener 
Ohnmacht". Nicht trotz ihrer Kleinheit will sie große Dinge vollbringen, sondern 
gerade wegen ihrer Kleinheit. Sie weiß, daß sie beschenkt werden wird, nicht nach 
ihrem Maß, sondern nach dem Maße Gottes. Deshalb zögert sie nicht, schrankenlos 
zu bitten. Sie weiß, daß sie nichts ist, daß Gott aber alles kann, und daß er sie 
liebt. Das genügt. 

Könnten wir doch den Weg gehen, den sie gegangen ist, damit wir uns dort 
mit ihr vereinigen, wo sie ist, und wo wir mit ihr endlich wissen werden, wie sehr 
uns Gott von Ewigkeit her geliebt hat. 




