Bemerkungen zu einer Theologie der Siinde

Von Henri Rondet S.J., Grenoble

Hat der moderne Mensch noch einen Sinn fiir das, was Siinde ist? Man ist ver-
sucht, es zu verneinen. Ist die Siinde nicht ein freier Ungehorsam gegeniiber dem
Gesetz Gottes? Wie sollte man einen Sinn fir das, was Stinde ist, haben, wenn man
den Sinn fir Gott verloren hat? ,Wenn Gott nicht existiert*, schreibt Dostojewskij,
»ist alles erlaubt”. Zum Gliick ist die Mehrzahl unserer Zeitgenossen nicht der Mei-
nung, alles sei erlaubt. Selbst wenn sie das Sittengesetz verletzen und gegeniiber
den Sanktionen eines anderen Lebens gleichgiltig bleiben, so setzen sie doch voraus,
daf es ein solches Gesetz, daf es gut und bose gibt. Von Gott sprechen sie nicht
mehr, aber sie beschwoéren doch die Vorstellung der Gerechtigkeit oder der Wahr-
heit und berufen sich auf irgendein persénliches oder Gemeinschafts-Ideal.

Die Christen haben sich den Sinn fir das, was Siinde ist, bewahrt; aber ihr Ge-
wissen ist oft abgestumpft und die Unterscheidung zwischen schwerer und 1aflicher
Siinde, zwischen materia gravis und levis, bleibt theoretisch, wird gelernt, aber nicht
gelebt. Sobald einer nur nachdenkt, kommen ihm lauter Fragen: Kann man denn fiir
eine einzige Todsiinde verdammt werden? Fir das Versaumen einer hl, Messe? Wer
hat iiberhaupt die Liste der Todsiinden aufgestellt? Gott? Christus? die Kirche? oder
irgendein Theologe? Unter dem Druck des sozialen Milieus ist man versucht, in sol-
chen Fragen eine personliche Entschuldigung zu suchen. Man ist geneigt, sich auf
Vererbung, Erziehung oder auch auf die Abweichungen des sittlichen Gewissens
zu berufen: ,Wahrheit jenseits der Pyrenden, Irrtum diesseits®.

Um nun den einen den Sinn fir das, was Sinde ist, zuriickzugeben, den andern
aber diesen Sinn zu liutern und zu erhellen, wird es vielleicht niitzlich sein, sich
die Etappen zu vergegenwirtigen, die das Gewissen der Menschheit durchlaufen
hat. Der Begriff der Siinde ist so alt wie das Menschengeschlecht; er hat sich nicht
verdndert, und dennoch hat die Theologie der Siinde eine Geschichte, in der die
Gnade Gottes, die géttliche Offenbarung und die vom (sittlichen) Leben selbst be-
einfluffte menschliche Reflexion ineinanderfliefen.

Nach einer kurzen Studie iiber die heidnische Welt wollen wir uns mit der Lehre
der Schrift befassen und dann - ohne ins einzelne zu gehen — mit der patristischen
und theologischen Tradition, um so besser die moderne Problematik zu sehen. Zum
Schlufl versuchen wir noch, eine Synthese der Theologie der Siinde zu skizzieren.

Die Siinde in der Geschichte der Religionen

Bevor man in dieses Kapitel eintritt, miiBte man erst einige unannehmbare Theo-
rien ausrdumen; die bereits die Darstellung der Tatsachen beeinflussen. Mehr als
ein Verfechter des Evolutionismus behauptet, die Primitiven hitten den Unterschied
von gut und bose nicht gekannt, ihr Begriff der Siinde sei der einer physischen Ver-
unreinigung, von der man sich durch rituelle Reinigungen magischer Art befreie.
Dieser Begriff der Siinde — physische Verunreinigung — finde sich am Anfang der
Entwicklung der fortgeschrittensten Volker, besonders der Griechen und der Juden.



Bemerkungen zu einer Theologie der Siinde 29

Diese Auffassung hat in bedauernswerter Weise sonst ausgezeichnete und sehr niitz-
liche Arbeiten beeinfluflt (Rohde, Westermarck). Es moge der Hinweis auf die Kri-
tik geniigen, die Bergson an diesen Theorien iibt, wo er von der Entwicklung der Mo-
ral spricht. Mag uns auch die Verhaltensweise des Primitiven noch so sehr befrem-
den, dennoch ist seine Moral sowohl wie seine Logik die eines mit uns spezifisch
identischen Wesens.

Der Wahrheitskern dieser Theorien liegt darin, daf} sich die Moral (wie auch
die Religion) langsam geldutert hat, ausgehend von Grundgegebenheiten, die der
ganzen Menschheit gemeinsam sind. Sie ist allmahlich innerlicher geworden. Unter
dem Einfluf} der Religion und der philosophischen Reflexion hat man immer mehr
verstanden, dafl die Siinde vor allem eine geistige Unordnung ist, und daf} ihre
duBeren Folgen weniger bedeuten als die durch sie in den Seelen angerichteten Ver-
heerungen. Dieser Fortschritt ist offensichtlich mit dem wachsenden Bewultwerden
des ,unendlichen“ Wertes der menschlichen Person und des Begreifens der mensch-
lichen Bestimmung verbunden. Unzucht und Mord kénnen von einem Christen nicht
in der gleichen Weise gesehen werden wie von einem Menschen, der kaum etwas
von der Unsterblichkeit der Seele ahnt. Um in diese Untersuchungen Licht zu brin-
gen, miiflite man sich sowohl die Entwicklung der Jenseitsvorstellungen, insbeson-
dere bei den Griechen und Juden, vergegenwirtigen, wie auch die Geschichte des
Dogmas von der Erbsiinde. Wir kénnen hier unméglich im einzelnen die Vorstellun-
gen studieren, die sich die verschiedenen Vélker von der Siinde gemacht haben und
sich noch machen. Jedenfalls sind die Vdlker, die wir kennen — mag ihr moralisches .
Bewuftsein noch so unentwidkelt sein —, sich alle darin einig, dafl gewisse Taten, de-
ren Liste {ibrigens variiert, tadelnswert sind und Bestrafung verdienen. Es sind das
Verbrechen gegen die Gesellschaft, die den Schuldigen aus ihrem Schof8 ausschliefit,
aber auch Verbrechen gegen die Gottheit, die diese Schuld am Schuldigen oder an
seiner Nachkommenschaft racht; — daher gewisse Praktiken von ,Schuldbekenntnis-
sen® und Buflen 6ffentlicher und geheimer Art. Die Ethnologen bemiihen sich, immer
mehr den moralischen Sinn der vielfdltigen Verbote herauszuschilen, die das Leben
der Primitiven einzdunen, oder zu zeigen, daff die am wenigsten vorgeschrittenen
Vélker mehr oder weniger geschickt versuchen, das Freiwillige und Unfreiwillige.
z. B. im Falle eines Totschlages, zu unterscheiden. Zur Erklirung der Entwicklung
des sittlichen Bewufltseins braucht man nicht auf die evolutionistischen Prinzi-
pien zuriickzugreifen; es geniigt die Annahme eines moralischen Grundstrebens, das
sich bei den Primitiven in einer Vielfalt moralischer Maximen und ritueller Verbote
ausdriickt, die Religion und sittliche Reflexion zu reinigen suchen. Eine Tatsache ist
sicher, dafl ndmlich der Mord und der Ehebruch (als Vergehen gegen die Gerechtig-
keit) von allen Vélkern verdammt werden.

Wir konnen hier nicht die Etappen der Reinigung des sittlichen Empfindens in der
Geschichite der Menschheit verfolgen. Doch missen die Vilker besonders erwihnt
werden, mit denen Judentum und Christentum in Berithrung waren. Es sei erinnert
an das berithmte Siindenbekenntnis, das man im dgyptischen Totenbuch findet. Bei
den Assyro-Babyloniern fragte man sich angesichts eines Ungliicks, welches Verge-
hen der betroffene Mensch wohl begangen haben mochte; das Bewufitsein der Siinde,
der Beleidigung der Gottheit, war sehr lebhaft und driidkte sich in den Gebeten aus.



30 Henri Rondet

die als Vorlidufer der Psalmen anzusehen sind. Der Glaube der Perser an die Auf-
erstehung und an das Jiingste Gericht schloff die Vorstellung einer verpflichtenden
Moral ein, auf der eine Sanktion ruhte. Aber mehr als all diese Volker interessieren
uns hier die Griechen und Rémer.

Bei den Griechen erscheint die moralische Ubertretung zugleich als Vergehen gegen
die Gotter und gegen die Menschen. Der Schuldige wird — manchmal fiir immer —
aus der Gemeinschaft ausgeschlossen, und die Gotter rdchen den ihnen zugefiigten
Schimpf an den Frevelnden. Man hat gesagt, die Griechen hitten ein Gefihl sittli-
cher Verpflichtung nicht gehabt; doch diese Behauptung, die sich vor allem auf die
Philosophen bezieht, beruht auf einem Mifiverstindnis. Man braucht nur eine grie-
chische Tragodie zu lesen, wie etwa den Philoktet von Sophokles. Die Unterscheidung
von materieller und formeller Siinde ist allerdings nicht immer sehr klar; man hat
Riten beibehalten, die voraussetzen, dafl das Toten eines Tieres mehr oder weniger
Siinde ist: die Axt, die es getdtet hat, mufl verurteilt werden. Die Unterscheidung
von Kollektiv-Verantwortung und persénlicher Verantwortung vollzicht sich nur
langsam. Die Begriffe gesetzlicher und moralischer Reinheit sind ineinander ver-
schriankt. Vor allem aber unterscheidet man nicht immer zwischen dem Gesetz der
Polis und dem Sittengesetz im eigentlichen Sinne. Der Gegensatz zwischen dem ge-
schriebenen und dem ungeschriebenen Gesetz, zwischen dem menschlichen und dem
ewigen, begrindet das tragische Schicksal der Antigone, und Sokrates starb, weil er
eine Sittlichkeit predigte, die im Gegensatz zu der des Staates stand. Wer sich in die
eleusinischen Mysterien einweihen lief}, um von seinen , Vergehen® gereinigt zu wer-
den und an der glickseligen Unsterblichkeit teilzuhaben, hatte keine sehr deutliche
Vorstellung von dem Unterschied zwischen ritueller und sittlicher Befleckung; der
Orphismus bringt dariiber auch keine grofere Klarheit. Aber diese Tatsachen be-
weisen nicht, dafl das sittliche Bewufitsein verschwunden ware: zu der gleichen Zeit,
da sich bei den einen das sittliche Bewufitsein verfeinert, kann es sich bei den ande-
ren verwischen; das beweist die Entwidklung unseres modernen Bewufitseins zur
Geniige.

‘Was Sokrates und sein Schiiler Platon in Griechenland leisten, als sie das sittlich
Gaute, den Begriff des Gerechten und Ungerechten der Niitzlichkeitsmoral der Sophi-
sten gegeniiberstellen, ist in jeder Weise eine wahre moralische Revolution. Die So-
phisten waren ihrerseits keine unmoralischen Philosophen, aber sie brachten trotz-
dem den Begriff der Moral in Gefahr. Sokrates und Plato erheben sich gegen sie und
zeigen — auf die alte Tradition zuriickgreifend —, dafl das gréfite der Ubel in der Un-
gerechtigkeit bestehe. Die Griechen zum Zeitalter der Vernunft gefithrt zu haben, ist
die Grofle des Sokrates; bei Plato ist der Fortschritt, den er anf dem Gebiet der Mo-
ral vollendete, korrelativ zu seinen Auffassungen von der Unsterblichkeit der Seele.

Nichtsdestoweniger gibt es in der sokratischen Moral eine unglickliche Vorstel-
lung, die nicht ohne Einfluf auf die Entwicklung der christlichen Moral bleiben sollte.
Indem er Tugend mit Wissen und Siinde mit Unwissenheit gleichsetzte, verkannte
Sokrates einen grundlegenden Aspekt. Zweifellos setzt die Stinde eine Unwissenheit
und einen Irrtum voraus; sie ware unmoglich, wenn der Mensch das volle Bewufit-
sein der Konsequenzen des Aktes hatte, den er setzt. Aber zu einem schuldbaren Akt
gehort dennoch, daf er frei gesetzt wird, dafl der Mensch sich mit Uberlegung iiber



Bemerkungen zu einer Theologie der Siinde 31

den strengen Befehl seiner Einsicht, das Echo der Stimme Gottes, hinwegsetzt. Die-
ses Problem der Zusammenhinge zwischen Unwissenbeit und Siinde prazisiert sich
nur langsam und ist eines von denen, die niemals eine endgiltige Losung erfahren
werden.

Aristoteles, der hier an Sokrates Kritik tibt, bedeutet fiir das Verstandnis des Simn-
denbegriffes keinen Fortschritt. Seine Analysen der Leidenschaft, seine Klassifizie-
rung der Tugenden werden wohl spiter vom christlichen Denken assimiliert, aber
nur durch eine gewisse Vergewaltigung seines Werkes, das zu ausschliefilich philoso-
phisch bleibt und in dem die religiosen Begriffe im eigentlichen Sinne nahezu fehlen.
Die Ethik des Aristoteles ist von einer rein irdischen Konzeption des menschlichen
Gluckes inspiriert; er hat weder Klarheit in den Begriff der sittlichen Verpflichtung
noch in den der Freiheit gebracht, die er auf die Kontingenz zurtickfithrt. Der Be-
griff der Siinde endlich bleibt bei ihm ein ausschlieBlich philosophischer; er ist so
sehr metaphysischer Natur, dafl er ebenso auf Fehler der Technik und des Geschmak-
kes anwendbar ist wie auf das eigentliche sittliche Vergehen (quagrio kommt von
Guagréve, das Ziel verfehlen).

Seltsamerweise haben sich im griechisch-romischen Heidentum die Begriffe der
sittlichen Verpflichtung und der sittlichen Schuld mit dem stoischen Pantheismus ver-
deutlicht. Wie spéter Spinoza fordern diejenigen, die nicht an eine personliche Un-
sterblichkeit glauben und Deterministen sind, uns auf, unseren Willen mit der Natur.
der Vernunft, dem ,,Willen Gottes” in Ubereinstimmung zu bringen. In ihrem Be-
griff des Gesetzes verséhnen sie Physik und Moral, und ihr Pantheismus hat einen
tief religiésen Aspekt. Sie predigen ein sehr hochstehendes sittliches Ideal, so hoch-
stehend, daf wir bei ihnen eine merkwiirdige These auftauchen sehen, deren Einflul}
auf die Theologie eine der ersten genaueren Begriffsbestimmungen der Siinde her-
vorrief. Da fiir sie jede Schuld eine freie Ubertretung des sittlichen oder gottlichen
Gesetzes ist, gibt es keinen Unterschied zwischen Siinde und Stinde, sondern alle sitt-
lichen Vergehen sind von gleicher Schwere. Von dieser Behauptung sagt Augustinus:
»das bedeutet, gegen das allgemeine Empfinden der Menschheit angehen®.

Im Laufe der Zeit wird der Stoizismus weniger stolz. Er bereitet die Seelen auf
die Aufnahme der christlichen Botschaft vor. Mehr noch als der Aristotelismus, von
dem er iibrigens eine ganze Reihe von Elementen entlehnt, wird er von den Kirchen-
vétern benutzt. Der Stoizismus des Panetius wird aber Ciceros Schrift ,De officiis®
die Moral des hl. Ambrosius beeinflussen. Tiefer indessen hat der mehr oder weni-
ger eklektische Stoizismus, der gegen Ende der heidnischen Welt viele gewann, sich
der Moral des Evangeliums angepafit, um die romischen Christen des 4. und 5. Jahr-
hunderts zu bilden. Noch im 16. Jahrhundert beeinfluft das Handbuch Epiktets die
Christen der Renaissance und die besten Vertreter des ,devoten Humanismus®. Erst
Pascal zeigt die Unzuldnglichkeiten des Stoizismus auf und stellt ihm die Moral des
hl. Augustinus entgegen.

Als das Christentum in die Welt eintritt, hat das jidische Denken dem griechi-
schen schon einige Elemente entlehnt. So ist Philo, der um die sittliche Vollkommen-
heit besorgte hellenisierte Jude von Alexandrien, Platoniker und Stoiker zugleich,
einer der ersten Denker, die uns eine philosophisch-religitse Lehre der Siinde vor-
legen. Siinde ist ihm ein Sich-von-Gott-entfernen, verursacht durch den freien Wil-



32 Henri Rondet

len des Menschen, der sich iber den Befehl seines Gewissens hinwegsetzt. Es ist be-
kannt, wie sehr Philo die Hl. Schrift allegorisch erklirt. Nun, seine Schriften und be-
sonders seine Kommentare zur Genesis wurden von manchen Kirchenvitern viel ge-
lesen, ja selbst abgeschrieben. Die christliche Siindenlehre wurde darum nicht weni-
ger aus bestimmten Daten der griechischen Philosophie herausgearbeitet als aus der
jiidisch-christlichen Offenbarung. Deren Einfluf} blieb allerdings vorherrschend. Von
ihr gilt es nun zu sprechen.

Die Siinde im Alten Testament

Die Juden haben immer das tiefe Empfinden gehabt, daf§ die Menschen sowohl auf
Grund ihrer personlichen Verfehlung als auch auf Grund einer geheimnisvollen So-
lidaritat im B&sen alle Stinder sind. Die Schrift zeigt uns hierin eine fortschreitende
Verinnerlichung der Begriffe ,gut und bose“, so daf die Geschichte der Ubertretun-
gen des jidischen Volkes gleichsam Symbol und Erweiterung jeder individuellen
Schuld ist. Wir sprechen heute von den Siinden einer Rasse, einer Epoche oder eines
Volkes nur in Analogie zu den individuellen Siinden. Umgekehrt in Israel. Beim
judischen Volk, dem Typ des Siinders, ist Israel selbst bald Freund und bald Feind
Gottes. Das Volk als solches wendet sich yon Jahwe ab, bereut und bekehrt sich. Thm
ist das Gesetz gegeben und das ganze Volk leidet, wenn die Verletzungen des Ge-
setzes sich vervielfiltigen. Siinde und Siindenstrafe, Sithne und Erlésung, das alles
hat einen ausgeprigten sozialen Charakter. Wenn die Propheten die individuelle
Verantwortlichkeit betonen, unterstreichen sie nur die Schuld jedes einzelnen Glie-
des der Gemeinschaft, die als solche Siinderin ist (Jer 31,29; Ez 18,1-32). Ist diese
Siinde ein Ehebruch, so heifit das, daf der Typ des Siinders, Israel selbst, seinem Gott
untreu ist, der sich die Nation in geheimnisvoller Weise zur Ehe verbunden hat (Ez
16; 23).

Will man also ein genaues Bild davon erhalten, wie sich die Juden die Siinde vor-
stellten, so mufl man sich das Ineinanderwirken des individuellen und des sozialen
Gesichtspunktes gegenwirtig halten. Dann erscheint sofort der wesenhaft religiose
Charakter dieses Siindenbegriffes. Die jiidische Moral kennt eine Sanktion, weil sie
auch eine Verpflichtung kennt, und diese Verpflichtung griindet sich vor allem auf
ein gottliches Gebot, auf das Verhiltnis des Geschopfs zu seinem Schopfer, des Men-
schen zu einem personlichen Gott. Die Siinde ist das Ubel des Menschen, weil sie
Gottes Ubel ist. Gott selbst wird angesichts einer Siinde unwillig und zornig, trauert
oder klagt, greift ein, um entweder die seinem Namen angetane Schmach zu richen
oder aber sich der Schwiche des Geschdpfes zu erbarmen und seine Wiederaufrich-*
tung zu versprechen. Unter dieser Riicksicht sind die Berichte der Ursiinde (Gn 3),
der Geschichte Kains (Gn 4, 9), der Sintflut (Gn 6, 5-7) bedeutungsvoll. Das gleiche
Verhalten Gottes findet man in der Geschichte Abrahams und seiner Zeitgenossen
(Gn 18); besonders charakteristisch ist der erschiitternde Dialog zwischen Abraham
und Jahwe iiber die Zerstérung Sodoms (Gn 13, 10; 19, 24).

Bald aber machte man sich von Gott eine héhere Vorstellung, und er erschien so
transzendent, dafl dieser Anthropomorphismus gefahrlich erschien. Gott entfernt
sich, aber nur, um Boten zu senden, die der Siinde und dem Siinder gegeniiber das
gleiche Verhalten wie er selbst zeigen. So ist z. B. Samuel, ein Mann Gottes, der Heli



Bemerkungen zu einer Theologie der Siinde 33

die Verbrechen seiner Sohne vorwirft (1 Sam 2, 27-36), von Gott gesandt (1 Sam
8, 7-8), und wie Moses in der Wiiste (Ex 22), bestraft er die Schuldigen oder ruft
" sie zur Reue (1 Sam 12, 6-25). Man kime an kein Ende, wollte man in der Bibel die
Entwicklung der Idee von der Siinde als eines Bruches des gottlichen Bundes weiter-
verfolgen. Auch wenn es sich um ausgepragtere individuelle Ubertretungen handelt,
sicht man die Propheten sich vor den Schuldigen erheben, um ihnen ihre Schuld vor-
zuwerfen. So sagt z. B. Nathan zum schuldiggewordenen David: tu es ille vir, du bist
jener Mann (2 Sam 12, 7); Elias brandmarkt scharf die Verbrechen Achabs und Je-
zabels (1 Kg 21, 19-24). Die gottlichen Boten sind also gleichsam ein Horbarwerden
der Stimme des Gewissens, das in sich selbst nur das Echo der Stimme Gottes ist. Je
mehr sich die Religion verinnerlicht, desto mehr spricht Gott direkt zum Herzen
des Schuldigen.

Liest man die Psalmen oder die Propheten, dann begegnet man auf Schritt und
Tritt der Vorstellung, dafl die Siinde Gott nicht gleichgiiltig 148t, sondern als Miflach-
tung seines Gesetzes, als Untreue gegeniiber dem geschlossenen Bund, als Vertrauens-
mangel und Untreue gegen ihn selbst, ihn bis ins Tiefste trifft. Gott wird zornig, er
droht, er straft, aber er klagt auch, daf man ihn vergifit, ihm Gétzenbilder oder die
verganglichen Giiter dieses Lebens vorzieht. Wenn die Theologie in der Siinde eine
Abwendung von Gott in der Hinwendung zu den Geschdpfen sieht, dann systemati-
siert sie nur die Daten der Schrift; und die Liturgie nimmt ihre Gebete, in denen der
Siinder seine Angst und seine Reue ausdriickt, aus dem Psalter.

In den Anfingen ihrer Geschichte darf man von den Juden keine allzu grofie Ge-
nauigkeit in bezug auf den Begriff der Verantwortlichkeit oder die Beziehungen
zwischen materieller und formeller Siinde verlangen. Oft wird die Siinde als Unwis-
senheit hingestellt, ja man sagt auch, Gott mache die Stinder blind und verhérte ihr
Herz (Is 6, 10). Diese Formulierungen geben zwar den Protestanten und besonders
den Kalvinern Anlaf zu der Behauptung, gewisse Siinder seien zur Siinde vorherbe-
stimmt; sie driicken aber an sich nur die souveridne Herrschaft Gottes tiber seine Ge-
schopfe in ungeschickter Form aus. Im Laufe der Zeit riickt das Judentum die Ver-
antwortlichkeit und Freiheit des Menschen besser ins Licht (Prd 15, 11-20). Daf§ For-
mulierungen, die zu ihrer Zeit die Juden nicht schockierten, spiter als gefihrlich
empfunden wurden, sicht man beim Vergleich bestimmter Texte. Der Verfasser des
Buches Samuel zeigt uns Gott, wie er David zu der anmafienden Zihlung der ihm
unterworfenen Volker veranlafit (2 Sam 24, 1; 24, 10), aber an den Parallelstellen im
Buch der Chronik ist es Satan, der als Versucher eingreift (1 Chr 21, 1), wihrend
Gott ziirnt, als er David der Versuchung erliegen sieht (1 Chr 21, 7); auch die Ent-
wicklung der Engellehre mufl bei dem Bemiihen, die Lauterung des moralischen
Bewufltseins in Israel zu erkennen, mit herangezogen werden. Der hl. Jakobus wird
spiater den Christen von Jerusalem sagen: ,Gott versucht niemand; der Mensch
erliegt vielmehr den Verlockungen seiner Begierlichkeit® (Jk 1, 13-15).

All diese und dhnliche Ausdrucksweisen diirfen uns nicht in Erstaunen setzen. Gott
hat die Erziehung des auserwihlten Volkes langsam vollzogen; dafl er mit einem
Schlag die religiosen Vorstellungen dieses Volkes umstiirzte, war weder méglich noch
wiinschenswert. Von Anfang an kann man eine gewisse Sorgfalt der Unterscheidung,
z. B. des freiwilligen Totschlages vom unfreiwilligen und der Bemessung der Strafe



34 Henri Rondet

nach dem Grad der Verantwortlichkeit (Ex 21, 13) beobachten. Doch bleibt man
lange Zeit bei groben Anndherungen, die von der Vorstellung begiinstigt werden,
dafl eine Kollektiv-Verantwortlichkeit vorliegt und die Schuld des Vaters zu Recht
die Bestrafung seiner SShne nach sich ziehen kann. Mit Jeremias und Ezechiel wird
der Gedanke der individuellen Verantwortlichkeit ins volle Licht geriickt. Nicht mehr
die Haupter des Volkes und die Fithrer der Nation allein tragen personliche Verant-
wortung vor Gott, sondern jeder Mensch wird von nun an als vollgiltige Person be-
handelt, die Gott, und nicht mehr nur die Gesellschaft, bestraft oder belohnt (Jer
31, 29; Ez 18).

Ein analoger Fortschritt vollzieht sich in bezug auf den Katalog und die Unter-
scheidung der Sinden. Am Anfang ist noch alles ungeschieden. Die fundamental-
sten Gebote finden sich in der Nachbarschaft von rituellen Vorschriften, die wir kaum
verstehen und denen die Kirchenvéter einen geistlichen Sinn geben, von dem die
Juden, die ihnen unterworfen waren, sich nichts traumen liefen. Die mosaische Ge-
setzgebung, die die fritheren Gebrduche aufnimmt und ergénzt, bringt Ordnung in
das moralische Bewufltsein der Juden. Bei Gelegenheit dieses oder jenes Sonderfal-
les formuliert sie allgemeine Prinzipien; der urspriingliche Kern widhst in dem Ma-
fle, als neue Fragen gestellt werden. Die jiidische Gesetzgebung, die auch eine Kli-
rung des sittlichen Bewuftseins darstellt, zeigt erst ihre volle Bedeutung, wenn man
sie mit der Gesetzgebung anderer Vélker vergleicht, die cinen Einfluf auf sie aus-
itben konnten. Dabei mufl man sich ins Gedachtnis rufen, dafl im Altertum Recht,
Moral und Religion aufs innigste miteinander verbunden sind, und sich daran erin-
nern, dafl man den Wert einer Gesetzgebung oder Kodifizierung der Moral nicht
nach unseren heutigen Gegebenheiten beurteilen darf, sondern vielmehr danach,
ob sie zur Verbesserung der Sitten beigetragen oder aber im Gegenteil deren Entar-
tung sanktioniert haben.

Die Geschichte Israels ist ebenso wie die der anderen Volker kein kontinuierlicher

Aufstieg zum Licht und zur Sittlichkeit. Entartung und Reform wechseln einander
ab. In der Berithrung mit Kanaan finden die Hebraer zur Zeit des Moses wieder Ge-
schmack am Gétzendienst, an der kultischen Prostitution oder am Menschenopfer.
_Graunsamkeit, Betrug und andere Auflerungen der Leidenschaft riefen nach Refor-
matoren. Gelegentlich kommt es sogar vor, dafl eine uns erschreckende Brutalitit
grofler Gottesliebe benachbart ist; so z. B. bei David, der trotz duflerst grausamer
Racheakte — um von seinen Ubertretungen, die er wie ein Christ bereut, ganz zu
schweigen — doch ein grofler Heiliger wurde und von der Heiligkeit Gottes und von
der Weise, in der man die Beleidigung Gottes verabscheuen mufi, eine bewunde-
rungswiirdige Auffassung hatte. Seine Geschichte, die nach auflen hin so menschlich
erscheint, ist ganz von der Gegenwart Gottes durchdrungen, eines Gottes, der stren-
ger Hiter des Moralgesetzes ist.

Die Lauterung des sittlichen Bewutseins war vor allem das Werk der Propheten.
Jeder gab auf seine Weise und unter anderen Umstinden den Juden eine hohere
Vorstellung von Gott und seinen sittlichen Forderungen. Amos brandmarkt den
Luxus und die Ausschweifungen (Am 4, 1) oder die Ungerechtigkeit der Reichen
(Am 5, 11); Osee klagt die Ehebriiche der Nation an, die mit den Baalsgotzen buhlt
(Os 2, 18); er bringt das treulose Schwanken Israels ans Licht, das aus Anmaflung



Bemerkungen zu einer Theologie der Siinde 35

sindigt (Os 6, 1-3). Isaias fordert im Auftrag Gottes Besserung des Lebens und
weniger Abgaben und Opfer (Is 1, 11-13). Er tadelt den eitlen Putz der Frauen (Is
3, 16-24), er flucht den Ausschweifungen und Ungerechtigkeiten aller Art (Is5,11-19)
und sagt in einer grofartigen Formulierung: ,Weh, die ihr Boses gut und Gutes
bése nennt! Die ihr Finsternis zu Licht und Licht zu Finsternis macht!* (Is 5, 20).
Jeremias schleudert weniger Blitze, doch bei ihm leuchten um so mehr die Zartlich-
keit und das Erbarmen Gottes auf. Jahwe beklagt sich tiber sein Volk; er erinnert
es an alles, was er fir es tat; wie ein betrogener Ehemann wirft er der Treulosen
ihre Ehebriiche vor; sie, die Braut des Allerhdchsten, hat sich wie eine Dirne vielen
Liebhabern preisgegeben (Jer 3, 1-5. 6-13); ihre Verbrechen sind die vielen persén-
lichen Ubertretungen; Raub, Lige, Ehebruch, Greueltaten jeder Art (Jer 6, 13-15);
nicht ein einziger Gerechter findet sich im Konigreich Juda (Jer 5, 1). Jahwe droht in
seinem Arger, doch man spiirt, dafl er wie verwundet ist; er weiff, dafl die Sinder
selbst auf Warnungen hin nicht bereuen (Jer 7, 27) und ist gleichsam selbst mit Ent-
setzen erfiillt ob des unvermeidlichen Strafgerichtes. Er weiff auch, dafl sein eigenes
Herz barmherzig ist und daf} er die Ratschliisse seiner Gerechtigkeit zuriicknehmen
wird (Jer 18,7), sobald sein Volk bereut; er firchtet darum, seine Gite mochte
Schwiche werden, und er mdchte allzu leicht dem Flehen der Gerechtigkeit nachge-
ben (Jer 11, 14). Sobald die Strafe eintritt, Jerusalem erobert ist und ihre Séhne in
Gefangenschaft gefihrt sind, beginnen die stolzen Herzen, sich zu erweichen, und
Jahwe beeilt sich, die kiinftige Wiederaufrichtung sichtbar zu machen. Auch bei der
Bestrafung seiner treulosen Gattin hatte er immer nur Gedanken des Erbarmens;
er wollte ihr zeigen, wie wenig diejenigen, denen sie sich preisgegeben hatte, sie lieb-
ten (Jer 80, 14), dafl die Liebe ihres Gatten dagegen unwandelbar ist (Jer 31, 8).
Diese Liebe ist exklusiv, sie zieht auf einzigartige Weise vor; nur das Strafgericht an
anderen Nationen ist endgiiltig; Agypten, Moab, Babylon werden geopfert werden
(Jer 46-51) wegen ihrer Siinden. Der Gegensatz dieser beiden Schicksale enthillt zu-
gleich die Gerechtigkeit und die Barmherzigkeit Gottes. All diese wunderbaren Stel-
len haben der christlichen Verkiindigung — man lese nur bei Bossuet — dazu gedient,
die groflartige Haltung Gottes der Siinde gegeniiber zu preisen.

Die anderen Propheten nehmen diese Themen wieder auf. Nach Isaias (5) benutzt
Ezechiel die Allegorie des auserwihlten Weinbergs (Ez 15); er entfaltet ausfihrlich
den Gedanken des von Jerusalem veriibten Ehebruchs, aber so, daf er hier zugleich
den Bericht tiber die Treulosigkeit des Konigreichs des Nordens einflicht (Ez 23); er
personifiziert die Verbrechen von Tyrus und fiihrt sie auf den grofien Stolz zuriick,
dessen Strafgericht entsetzlich ist (Ez 27-28); er zeigt, wie die Siinden Agyptens, wie-
der zusammengefaft in der Person des Konigs, bestraft wurden (Ez 32). Fins nach
dem anderen wurden die siindigen Vélker vom Zorne Gottes zerbrochen und begra-
ben in der Scheol, aus der niemand zuriickkehrt (Ez 32, 17-32). Diese Bilder sollen
den Juden die Siinde und ihre Bestrafung vor Augen fithren. Ezechiel miiht sich, im
einzelnen zu erkldren, dafl die Zeit vorbei sei, in der die Kinder die Vergehen der
Viter biifiten. Wenn der Tod die Strafe fiir die Siinde ist, so mufl jeder, der gesiin-
digt hat, sterben, d. h. hinabsteigen in die Scheol, in der das Schicksal des Menschen
in einem dahinsiechenden Leben endigt (Ez 18).

Den Fortschritt der Verinnerlichung der Begriffe von ,gut und bds®, des Begrei-

v



36 Henri Rondet

fens des Wesens der Siinde und der persdnlichen Verantwortung, steht in realer
Wedhselbeziehung zu der Entwicklung der Lehre von der Eschatologie. Wir kennen
die Wegstrecken dieser Entwicklung und wissen, wie der Gedanke der nationalen
Wiederherstellung von dem Gedanken der persénlichen Auferstehung sich abzeich-
net. Nachdem Gott die Juden lange Zeit hatte glauben lassen, dafl Laster und Tu-
gend ihre Vergeltung auf Erden finden, lief er sie schlieBlich begreifen, daf} die
wahren Giiter geistiger Art sind. Die Tugend und die Treue gegeniiber den Anord-
nungen Jahwes werden in einem anderen Leben endgiiltig belohnt, die Ubertretun-
gen anf ewig bestraft. Will man diesen Fortschritt ermessen, so braucht man nar
einige Texte zu vergleichen und etwa die Stellen nachzulesen, wo Job iiber die Kiirze
des menschlichen Lebens klagt (Jb 14) und sich iiber den Anblick des Gedeihens der
Bosen erregt (Jb 21), oder auch jene Stellen in den Psalmen, wo der Gerechte vor
dem Abstieg in das Grab zuriickschreckt (Ps 88), oder die berithmten Sitze, in denen
der Prediger die Eitelkeit des menschlichen Lebens kundtut (Prd 2, 12-17) und das
Grab als das Ende von allem hinstellt (Prd 8, 19-22; 66, 6-9, 10), — um dann iiber
die lichtvollen Seiten zu staunen, auf denen der Verfasser des Buches der Weisheit
die Scheidung der Guten und der Bosen im Jenseits beschreibt (Weish 1-5).

Doch all diese Fortschritte setzen anch ein besseres Verstindnis der Messiasidee
voraus. Der Begriff der Siinde kann von dem der Erlésung nicht getrennt werden.
Hierfiir ist Deutero-Isaias sehr bezeichnend. Er kiindigt den Befreier Israels an;
Jahwe hat die Treulose nicht verstoflen, keinen Scheidebrief ausgestellt (Is 50, 1),
die Strafe wird ein Ende nehmen (Is 51,17). Jahwe erinnert sich seiner Braut (Is
54,5-8). Allerdings gilt es der Siinde zu entsagen und einzusehen, dafl Fasten und
Sabbat nichts bedenten, wenn das Herz schlecht ist (Is 58,5-6), daf man auf das sitt-
liche Ideal schanen muf, welches der Prophet in der Beschreibung des gerechten
Knechtes Jahwes vor Augen stellt (Is 42,1-4). Statt eines gerechten und von allen
geehrten und geschitzten Mannes aber wird dieser Knecht hier beschrieben als einer,
der verfolgt wird, der leidet, der erniedrigt und durch die Bésen zum Tode gebracht
wird (Is 53). Zur selben Zeit also, da sich die Juden des Gegensatzes zwischen dem
gegenwirtigen und dem zukiinftigen Leben bewufit werden und ihr sittliches Be-
wuBtsein sich ldutert, reinigt sich ihre Messiasidee und erscheint ganz in der Ferne
schon die wirkliche Gestalt des Heilandes.

Noch einmal indessen fallt Israel zuriick; das Ideal verblafit. Zwischen der Riick-
kehr aus der Gefangenschaft und der Predigt der Taufe erstreckt sich eine Periode
der Verwirrung, in der die Messiasidee in verschiedenstem Sinne interpretiert wird.
Bald kommt das Judentum mit dem Hellenismus in Berithrung, teils zum Guten, aber
auch zum grofien Schaden der Seelen. Die Verfolgung des Antiochus Epiphanes und
der Aufstand der Makkabier zeigen uns, wie sich Israel nun angesichts der Siinde
verhilt: die einen lassen sich verfiihren, die anderen widerstehen; aber auch bei
diesen ist das Gefdhrliche, zu sehen, wie der einzelne immer nur in der sozialen
Gruppe handelt, die sich in sich selbst verschlieBt und ebenso entschieden an den
Gesetzesvorschriften festhalt wie an den Forderungen des sittlichen Bewufltseins.



Bemerkungen zu einer Theologie der Siinde 87

Die Siinde im Evangelium

Jesus nimmt das von den Propheten begonnene Werk wieder auf und vollendet
es. Er klagt den Formalismus des pharisdischen Gewissens an. Die Siinde besteht
nicht in einer dulleren Verunreinigung, sie liegt im bosen Willen; aus dem ,Her-
zen®“ des Menschen gehen die schlechten Gedanken hervor, die Morde, Ehebriiche,
Diebstiahle, die falschen Zeugnisse und die lieblosen Worte. Dies macht den Men-
schen unrein, nicht das Essen mit ungewaschenen Héanden (Mt 15,11).

Jesus weif}, daf tiberall Stinde ist. Er weifl, dafl alle Menschen bése sind (Mt 7, 11);
er legt die verkehrten Motive in ihren Absichten blo (Mt 7, 5); er fiihlt sich wie in-
mitten eines verkehrten Volkes, eines ehebrecherischen Geschlechts (Mt 12, 39; 16, 4).
Von daber die erschreckenden Formulierungen in seinen Reden iiber die Bestrafung
der Siinden im Jenseits und iiber die furchtbare Teilung der Menschheit in zwei un-
verbindbare Lager, die sich beim Jingsten Gericht ereignen wird (Mt 25, 31). Eine
ganze Reihe von Gleichnissen erldutert diese Lehren des ErlGsers iiber das Ver-
haltnis von Siinde und den letzten Dingen: das Gleichnis vom Unkraut und vom
Weizen (Mt 13,24), vom Netz (Mt 13,47), vom armen Lazarus und dem reichen
Prasser (Lk 16, 19-31), von den zehn Jungfrauen (Mt 25, 1-12), von den Talenten
(Mt 25, 14-30) und vom schlechten Knecht (Mt 24, 45-51).

Wie Johannes der Taufer Gber das kommende Gericht gesprochen hat, so klagt
auch Jesus das Bose nur an, um die Siinder zur Bufle einzuladen. Er ist weniger ge-
kommen, zu richten, als zu retten (Joh 3, 18), was verloren war (Lk 19, 10), wie ein
guter Arzt, der den Kranken zu Hilfe kommt und nicht den Gesunden (Lk 5, 31).
Seine Heilungswunder sind ebenso viele Sinnbilder geistiger Bekehrungen, die er
in den Seelen hervorrufen mochte. Die Kirchenviter — Origenes und Augustin vor
allem — werden sich spiter darangeben, diesen wunderbaren Symbolismus des Evan-
geliums zu studieren; der Lieblingsjinger 6ffnet ihnen dazu den Weg, wo er von
der Heilung des Blindgeborenen erzdhlt (Joh 9). Er gibt ibrigens nur die Inter-
pretation Jesu selbst wieder, der bei dieser Gelegenheit die freiwillige Blindheit
der Pharisder aufdeckt (Joh 9, 41). Die Siinde ist eine Krankheit, ist Lihmung (Mt
9, 2-6), geistiger Aussatz (Mt 8, 2), Blindheit der Seele (Mt 11, 46-52), die den
Menschen ins Verderben fiihrt ~ denn wenn ein Blinder einen anderen fiithrt, fallen
beide in die Grube (Mt 15, 14). Das ist der Geist des Evangeliums; man mifite
eigentlich das ganze Evangelium anfiihren.

Bei den Juden ist der Begriff des moralischen Ubels mit dem des physischen ver-
bunden. Man kann sich kaum mehr vorstellen, dafl das Leiden etwas anderes sein
kénnte als eine Strafe fiir die Stinde. So denken auch die Jinger angesichts des
Blindgeborenen {Joh 9,2). Es war eine ungeniigende Betrachtungsweise, und Jesus
korrigiert bisweilen die Vorstellungen seiner Zeitgenossen. Er, der sich trotz seiner
Siindenlosigkeit fir die bittersten Leiden bestimmt weifl, kennt auch deren erlésen-
den Wert. Leiden oder Tod kdnnen Wohltaten Gottes sein, Mittel zur Offenbarung
seiner Eigenschaften (Joh 9, 3; 11, 4, 15). Um so weniger darf man in einem unvor-
hergesehenen Schlag die Strafe fir diese oder jene Siinde erblicken (Lk 13, 1-5). Fiir
gewohnlich indessen pafit sich Jesus der Mentalitit seiner Zuhérer an, die z. B. in
gewissen auflergewohnlichen Krankheiten teuflische Besessenheiten schen. Als er
einen Besessenen heilt, hat Jesus das Bewufitsein, denjenigen zu vertreiben, der als



38 Henri Rondet

Siinder schlechthin die Menschen quilt und sie zur Siinde verfithrt (Mt 12, 22-30;
Mk 9, 24). Als er dem Gichtbriichigen seine Gesundheit zuriickgibt, verzeiht er ihm
auch seine Siinden (Lk 5, 18-26). Diejenigen, die 'von ihm zur Verkiindigung des
Evangeliums ausgesandt werden, sollen ebenso Leib und Seele heilen (Lk 10, 8-9).
Der aus einer Seele vertriebene Dimon kann indessen wieder zuriikkehren und
noch grofleres Unheil anrichten (Mt 12, 11). Er kann sich auch weigern auszufahren.
Der Fall der Pharisder, die sich dem Licht verweigern, ist in dieser Hinsicht kenn-
zeichnend. Jesus zeigt sich ihnen gegeniiber von einer Harte, die uns in Erstaunen
setzt. Nicht nur, daf} er ihren unsinnigen Formalismus brandmarkt und ihnen eine
Reihe schrecklicher Verfluchungen ins Gesicht schleudert (Mt 23, 1-36), er enthiillt
auch die schlechte Absicht ihres Herzens (Mt 23, 25). Ubertiinchte Gréaber sind sie,
aufen bewundernswert, inwendig voller Verwesung und Unrat (Mt 23, 27), schlechte
Biume, die keine guten Friichte tragen konnen (Mt 7, 15-20; 12, 33-34), und die am
Ende ins Feuer geworfen werden (ebd.). Man muB sich hiiten sie nachzuahmen, um
dem kommenden Zorn zu entgehen (Mt 5,20), man muf ihre Unterweisungen héren,
aber darf nicht ihr Verhalten zum Vorbild nehmen (Mt 23, 8), nicht tun wie diese
Heuchler, die ostentativ tugendhaft handeln, um von den Menschen geschen zu
werden (Mt 6, 1-5), lange Gebete aneinanderreihen, aber die Hauser der Witwen
verschlingen (Mt 23, 14) und schlimmer sind als ihre Viter, die Morder der Pro-
pheten (Mt 20, 81), da sie sich schon anschicken, Morder zu werden an dem letzten
Gesandten des Vaters im Himmel, seinem geliebten Sohn (Mt 21, 38). Wer immer
sie nachahmt, wird bestraft werden wie sie. Die Siinde ist weiter das schlimmste Ubel,
das den Menschen bedrohen kann: Nicht die mufl man firchten, die den Leib toten,
sondern jene, die die Seele toten (Mt 10,28). Denn besser ist es, hinkend oder ein-
dugig in das Himmelreich einzugehen als mit voller Gesundheit in die Hélle (Mt
5, 29; 18, 8), wo der Wurm nicht stirbt und das Feuer nie mehr erlischt (Mk 9, 43, 45).
Doch nicht alle Menschen sind ungldubige, hochmiitige Pharisder. Die meisten
sind mehr schwach als bose. Gewif}, Jesus klagt die freiwillige Verhartung der Phari-
sder an (Joh 10, 87); er ist unbarmherzig gegen alle, die ihre Augen vor dem Licht
“ verschlieRen und gegen den Geist listern (Mt 12, 32), indem sie die Werke Gottes
Satan zuschreiben (Mk 3, 30); er zeigt sich hart gegen die, welche die Kleinen, die
an ihn glauben, drgern (Mt 9, 42; 18, 7-9); er hat iiber den Verrat des Judas ein
Wort gesagt, das die Tradition entsetzlich fand (Mt 26, 24). Aber dieser gleiche Jesus
zeigt sich von einer unvergleichlichen Zartheit gegeniiber den armen Siindern. Er
verwirrt die Ankldger der ehebrecherischen Frau und schickt diese fort, ohne sie zu
verdammen (Joh 8, 8-10); er preist die Rene der Stinderin auf Kosten Simons des
Pharisiders (Lk 7, 36-50); ruft zu sich den Zéllner Zachdus (Lk 19, 1-10) und unterhalt
sich mit der ehebrecherischen Samariterin (Joh 4, 1-42); er geht den Siindern und
Dirnen entgegen, ohne sich um das Argernisnehmen der Pharisder zu kiimmern
(Mt 9, 11), ja, er benutzt dieses Argernisnchmen, um sein Verhalten an einer ganzen
Reihe von Gleichnissen (Lk 15, 1-3), in denen die christliche Tradition eine un-
erschopfliche Quelle des Nachdenkens findet, aufzuhellen. Die Gleichnisse von den
- beiden Sohnen (Mt 21, 29-31), von der verlorenen Drachme, vom verlorenen Schaf,
das wunderbare Gleichnis vom verlorenen Sohn (Lk 15, 1-82), sie alle werden in
anderer Weise wieder aufgenommen im Gleichnis vom Pharisder und Zéllner (Lk



Bemerkungen zu e¢iner Theologie der Siinde 39

18, 9-14); hier stellt Jesus die Reue der Siinder der Verhartung der Pharisder gegen-
uber, die sich fiir gerecht halten (Lk 18, 9). Aber iiber seine Zuhérer hinweg zielt
Jesus durch die Jahrhunderte hindurch auf alle Siinder und Pharisder, und seine
Unterweisungen enthalten unzdhlige Anwendungsmdglichkeiten.

In diesen Gleichnissen sieht man das unendliche Erbarmen Gottes fiir den reuigen
Stinder aunfleuchten. Im 4. Jahrhundert sind die Christen versucht, ihr Heil fir ge-
sichert zu halten; sie glauben an den Menschensohn, sie sind ,erwéhlt® worden, —
ist es da moglich, dafl sie nicht gerettet werden? Aber das ist eine Vermessenheit,
die schon Jesus verurteilt: die berufen sind, konnen auch verworfen werden. Im
Gleichnis von den zur Hochzeit Geladenen versammelt der Herr nach dem Schimpf,
den ihm seine Erstgeladenen angetan haben, andere Gaste; die Zollner und Siinder
gehen anstelle der Pharisder in die Kirche ein; aber um dort zu bleiben, mufl man
auflerdem ein hochzeitliches Gewand haben; wer es nicht hat, wird hinausgeworfen
und in die Hélle geschickt (Mt 22, 14). Doch die Barmherzigkeit Gottes tragt, wenn
man so sagen darf, in jeder Weise den Sieg iiber seine Gerechtigkeit davon. Jesus
l1adt die Menschen ein, damit zu rechnen, vorausgesetzt nur, daf sie selbst barmherzig
sind, daf sie dem Nachsten seine Schulden erlassen (Mt 6, 12), daf sie ihrem Bruder
von Herzensgrund verzeihen (Mt 19, 35), nicht nur einmal noch sieben Mal (Lk 17, 4),
sondern siebzig mal sicben Mal (Mt 18, 22). Das bedeutet: Gottes Barmherzigkeit ist
unerschopflich.

Indes lehrt Jesus nicht, das Heil sei leicht. Man mufl durch die enge Pforte ein-
gehen, um zum ewigen Leben zu gelangen (Mt 7, 13-14). Der Weg, der zum Leben
fiihrt, ist voller Hindernisse; iiberall arbeitet Satan, um das Werk Gottes zu ver-
eiteln, indem er Unkraut in den Acker des Vaters sit (Mt 13, 39); er macht sich sogar
an die Apostel heran (Lk 22, 31). Um am ewigen Leben teilzuhaben, mufl man das
Gesetz erfallen, das ganze Gesetz (Mt 5, 18). Es wire umsonst, im Evangelium einen
systematischen Katalog der zu itbenden Tugenden oder der zu meidenden Fehler
suchen zu wollen. Die oberste Regel des sittlichen Lebens ist die Liebe (Mt 22, 37-40).
Man wird gerichtet nach seinem Verhalten dem Nichsten gegeniiber (Mt 25, 31-46).
Das neue Gesetz ist also von einer dulersten Einfachheit, aber es fordert darum um
so mehr. Die Biirde, die die Pharisder auferlegten, bleibt schlieflich doch nur eine
begrenzte; die Moralregeln, die die antike Gesellschaft dem Biirger vorschrieb, sind
nicht unbegrenzt; der Christ indessen weifl niemals, wieweit die Forderungen der
Liebe gehen konnen. Fir ihn driickt sich die sittliche Pflicht nicht in abstrakten Regeln
aus. Wohl findet man in der Bergpredigt oder an anderen Stellen des Evangeliums
positiv christliche Vorschriften, aber Jesus fihrt sie nur als Beispiele an. Er stellt die
Ehe in ihrer urspriinglichen Wiirde wieder her (Mt 19, 3-12; vgl. Mt 5, 31-32), ver-
urteilt nicht nur Mord und Ehebruch, sondern verurteilt sie bis zum Gedanken des
Ehebruchs und bis zu den Regungen des Zornes (Mt 5, 21-28); er schreibt die Fein-
desliebe vor — eine unerhorte Neuerung (Mt 5, 44). Aber er geht noch weiter und
predigt ein Vollkommenbheitsideal, ohne umstdndlich zu bestimmen, was Gebot oder
Rat ist. Wir kennen die Antwort, die er dem reichen Jingling gab (Mt 19, 21), auf
die die Theologie spater ihre Unterscheidung zwischen Rat und Gebot stittzen wird;
aber praktisch wird nur eine einzige allgemeine Regel gegeben: vollkommen zu sein
wie der Vater im Himmel (Mt 5, 48).



40 Henri Rondet

Christus {iberlafit seiner Kirche die Sorge, fir jeden besonderen Fall, fir jede
Epoche oder ortliche Situation genaue Verhaltensweisen zu bestimmen. Der Geist
der evangelischen Moral wird sich einen Leib schaffen; er wird sich in den Moral-
kodices inkarnieren, deren Einzelheiten verdnderlich sind, wenn man nur bestimm-
ten Grundgeboten treu bleibt. Der Dekalog bleibt auch ein christliches Gesetz, aber
unter der Bedingung, daf} er immer lebendig wird durch die Liebe. Mchr als fiir
irgendeine andere gab es fir die christliche Gesellschaft eine Pflicht, auf immer neue
Ldsungen zu sinnen.

Aber wie sie erfinden? Die Stoiker hatten einst so ausgezeichnet gesagt, das Maf
der Tugend sei der tugendhafte Mensch. Aber wie soll man die Tugend von ihren
Nachiffungen unterscheiden? Wie soll man die auseinandergehenden Meinungen
unter den besten der Menschen beurteilen? ,, Wahrheit jenseits der Pyrenden, Irrtum
diesseits, sagte Pascal. Nur ein Gott-Mensch konnte uns sagen, was der Mensch
sein soll. Und er rechnet damit, dafl die Seinen in ihrem eigenen Leben seine Hal-
tungen und seine Beispiele nachzuahmen suchen (Joh 13, 15). Er, der das Licht der
Welt ist (Joh 8, 12), fordert, daf auch sie ein Licht seien (Mt 5, 16}, mehr noch durch
ihr Leben als durch ihre Lehre (Lk 11, 83). Selbst ein heiliger Paulus konnte es darum
wagen, seinen Séhnen im Glauben zuzurufen: seid meine Nachahmer, wie auch ich
Nachahmer Christi bin (1 Kor 4, 16).

Die Siinde in der Theologie des hl. Paulus

Beim hl. Paulus entspringt die Theologie der Siinde einer absolut einzigartigen
religiosen Erfahrung. Mehr als jeder andere ist Paulus, der Pharisaer, durch die
evangelische Botschaft erschiittert worden. Wie Johannes weifl Paulus, daf Christus
fur unsere Stinden gestorben ist (1 Kor 15, 8), aber mehr noch als Johannes kennt
er die Universalitat der Sinde; kein Mensch kann sich rithmen, ihr zu entkommen
(Rom 3, 23). Alle Menschen, Juden wie Heiden, sind Siinder, ob sie nun gesindigt
haben gegen das Licht der ,natirlichen Vernunft oder gegen einen positiven Befehl
Gottes (Rom 2, 12). Die einen wie die anderen werden vor dem Richterstuhl Christi
erscheinen, um nach ihrem Verhalten gerichtet zu werden (Rom 2, 7; 2 Kor 5, 10).

Das erste, was wir hervorheben miissen, ist die dramatische Art, in der uns Paulus
die Herrschaft der Siinde in der Geschichte der Menschheit aufzeigt (Rom ¢. 1-5) und
von den Verwiistungen spricht, die sie in der Seele jedes einzelnen von uns anrichtet.
Die Siinde ist gleichsam eine bdse Macht, die im Herzen des Menschen schlummert
und aufwacht, sobald das Gesetz erscheint, das das Gute gebietet und das Bose ver-
bietet. Das Gesetz in sich ist gut, und doch muf} es die Ubertretung herausfordern
und den Tod verursachen (Rém 7, 7-12), so dafl der von dieser Macht der Siinde
besiegte Mensch sich unfahig findet, aus dem Zustand tiefster Spaltung, in den er
gefallen ist, herauszukommen: ,Nicht das Gute tue ich, das ich will — ich tue, was ich
nicht will, das Bése. Wenn ich aber das, was ich nicht will, tue, so bin nicht ich es,
der es vollbringt, sondern die Siinde, die in mir wohnt. Ich habe Gefallen am Gesetz
Gottes nach meinem inneren Menschen, aber ich spiire in meinen Gliedern ein an-
deres Gesetz, das dem Gesetz meiner Vernunft widerstreitet und mich gefangenhalt
unter dem Gesetz der Siinde, das in meinen Gliedern ist. Ich ungliicklicher Mensch,
wer wird mich erl6sen aus dem Leibe, der solchen Tod in sich birgt?“ (R6m 7,19 {f.).



Bemerkungen zu einer Theologie der Siinde 41

Das christliche Penken wird in dieser Stelle immer eine meisterhafte Beschreibung
des Widerstreites zwischen Fleisch und Geist sehen. Man hat bisweilen versucht,
darin, ich weifl nicht, was fiir einen manichiischen Dualismus zu entdecken, aber das
steht dem Denken des hl. Paulus geradezu entgegen. Das Fleisch ist im Menschen
nichts anderes als eben der Mensch, insoweit er Siinder ist, — es ist der alte Mensch,
der sterben muf}, damit der neue sich erhebe, und es ist zugleich Ursache und Wir-
kung der Siinde. Fleisch und Geist, das ist der ganze Mensch, geteilt in sich selbst,
getrennt von Gott, gevierteilt'zwischen der schlechten Welt und dem Schopfer, zwi-
schen seinem Streben zu Gott und der Menge seiner Begierden. Der beste Exeget des
hl. Paulus wird hier Augustinus sein, der besser als jeder andere verstehen diirfte,
was die Herrschaft der Siinde in uns ist und wie das Leben des Siinders Spaltung
und Zerstiickelung in ein und demselben Subjekt bedeutet.

Die Lehre der Siinde bei Paulus ist also reich und vielfaltig. Die Stinde bleibt fir
ihn wie fiir jeden religisen Menschen eine Ubertretung des gottlichen Gesetzes
(nap&Pacig: Rom 5,14; 2,23; 4,15; 1 Tim 2, 14; — nagdnrana: Rém 4,25; 5,15-20;
11,11-12; 2Kor 5,19; Gal6,1; Eph1,7; 2,1.5; Kol2,13), ein Ungehorsam
(nagomoﬁ: Rom 5,19; 2Kor 10,6; Hebr 2,13), ein freiwilliger Irrtum (1Tim
6,10; 2 Tim 3, 13; Tit 3, 3). Aber dieser Begriff der Stinde hat tiefere Resonanzen.
Die Siinde ist weniger ein voriibergehender Akt (Guagtia: 1 Kor 135, 3, fiir gewéhn-
lich im Plural aufler Rom 4, 8; 2 Kor 11, 7; dudotnua: Rém 3, 25; 1 Kor 6, 18) als
ein gewohnheitsmafliger Zustand des Menschen, den die Ubertretung (Rém 3, 7)
zu einem Siinder macht (Guoagrwidg 1 Rom 5, 9), der dem Gericht verfallen ist. Die
Sinde wird gleichsam personifiziert. Sie ist wie ein Herr, der in uns herrscht (Rom
3,9; Gal 3, 22), dessen Sklaven wir sind (R6m 6, 16), dem wir verkauft worden sind
{Rém 7, 14) und von dessen Tyrannei Christus allein uns zu befreien vermag (Rém
6, 20-22). Dieser Herr hat von unserem Leib Besitz ergriffen, um unsere Glieder
zu seinen Werkzeugen zu machen (R6m 7, 14) und aus diesem Leib einen Leib der
Stinde (R6m 6, 6), ein boses Fleisch, aus dem die Unzucht, die Unlauterkeiten, die
Abgottereien, der Zorn und alle Laster hervorgehen (Gal 5, 20) — um so aus uns
gleichsam lebende Leichname zu machen (Eph 2,1; Kol 1, 14), so dafl die Herrschaft
der Siinde auch die des Todes (Rém 5, 12-14) und der Finsternisse ist (Eph 5, 8;
Rom 13, 12; Eph 6, 12).

Die Siinde fihrt wieder zur Siinde, denn der fleischliche Mensch ist unfahig, die
Dinge Gottes zu verstehen (1 Kor 2, 14); der Unglaube zieht die Geistesblindheit
(2 Kor 4, 4; Rém 1, 21), die Zigellosigkeit des Herzens (Rom 1, 24) und jede Art
von Unordnung nach sich, fir die das Heidentum ein erschreckendes Schauspiel ab-
gibt (Rém 1, 26-31). Die Juden sind im iibrigen nicht sehr viel besser als die Hei-
den; auch sie befinden sich in der Finsternis der Siinde, wahrend sie sich im Licht
wéahnen (Rém 2, 19).

Doch diese personifizierte Siinde, die in uns wohnt, ist in Wirklichkeit der Mensch,
insofern er Siinder ist: 2y® copxindg eipwr: (Rom 7, 13); seine Gefangenschaft ist eine
freiwillige. Wenn er nur will, kann er den Herrn wechseln (Rém 6, 19), aus seinem
Fleisch ein Werkzeug der Heiligkeit machen (R6m 6, 19), indem er es seinerseits zur
Dienstbarkeit zuriickfiihrt (1 Kol 9, 27). All das wurde teilweise in der Taufe ver-
wirklicht, in der die Bekehrten, die Finsternis waren, Licht wurden in Christus (Eph



42 Henri Rondet

5, 8). Voll von Lastern waren sie, jetzt sind sie gereinigt und geheiligt (1 Kor 6, 11),
berufen zur Freiheit der Kinder Gottes (Rém 8, 2; 2 Tim 1, 9). Die christliche Frei-
heit ist aber keine Ziigellosigkeit (Gal 5, 13); der vom Gesetz freigelassene Christ
ist nicht ohne Gesetz; er bleibt dem sittlichen Gesetz unterworfen (Rom 6, 2).

Nun aber kampft auch bei den Glaubigen noch das Fleisch gegen den Geist (Gal
5,17); der Gerechte ist vor den Verlockungen der Begierlichkeit nicht sicher (Rém
8, 13). Christus wohnt zweifellos in ihm, der Hl. Geist wohnt in ihm (Rém 8, 10-11),
aber der Mensch kann den Tempel Gottes schinden (1 Kor 8, 17), kann Christus, der
in ihm lebt, aufs neune kreuzigen (Hebr 6, 6). Der Mensch kann den Geist, der in ihm
wie ein Feuer brennt (Rom 12, 11), ausléschen und verjagen (1 Thess 5, 19). Das ge-
schieht nicht ohne Schaden. Es gibt Stnden, die vom Kénigreich des Himmels aus-
schliefen: Ehebruch, Unzucht, Mord und gleichartige Vergehen (1 Kor 6,9; Gal
5,19-20) — (Eph 5, 5). Es gibt sogar Siinden, die den Christen schlimmer machen
als einen Ungldubigen (1 Tim 5, 8); es gibt solche, die wie die Blutschande (1 Kor
5,1) oder die Hiresie (1 Tim 1, 20; 2 Tim 2, 17) die Kirche verpflichten, den Schul-
digen auszustoflen, thn aus der Gemeinschaft der Glaubigen auszuweisen (1 Tim
5,11) und ,dem Satan auszuliefern® (I Kor 5, 5). Doch diese Fille sind in der ersten
christlichen Generation noch selten. Viel haufiger sind jene Vergehen, die eine ge-
wisse Unordnung und Verwirrung in den Seclen und in der Kirche hervorrufen,
ohne vom Kénigreich des Himmels auszuschliefen oder den Hl. Geist zu vertreiben
Sie betritben den Hl. Geist (Eph 4, 30), und sie vor allem werden am Tage des Ge-
richtes bestraft. Da jeder der Glaubigen auf dem einzigen Fundament, das
Christus ist, gebaut hat, wird das Feuer des Gerichtes den Wert seines geistlichen
Gebiudes ans Licht bringen; hat einer anstelle des Goldes guter Taten nur Holz oder
Stroh gesammelt, so wird das alles vom Feuer verzehrt. Er selber wird wohl gerettet
werden, aber ,nur wie durch Feuer® (1 Kor 8, 12-17). Diese ritselhafte Stelle sollte
viele Kommentare aufrufen. Die Tradition kniipfte an sie spéter die Lehre vom
Reinigungsort an, aber diese Lehre steht ihrerseits wieder in enger Wechselbeziehung
zur Unterscheidung zwischen schwerer und ldfllicher Siinde, die hier einen sicheren
Stiitzpunkt findet. Erinnern wir uns noch daran, dafl Paulus anldfilich des den Gétzen
geweihten Fleisches und des Argernisses fiir die Schwachen (1 Kor 8,11; Rom 14, 23)
klar zwischen materieller und formeller Siinde unterschieden hat; er ist einer der
wenigen Autoren des NT, die das sittliche Bewufitsein analysiert haben.

Die paulinische Siindentheologie ist nur die Kehrseite einer bewundernswerten
geistlichen Lehre, die von den Vitern und anderen geistlichen Schriftstellern un-
gezihlte Mal wieder aufgenommen wird. Der Kampf des Fleisches und des Geistes,
den der Romerbrief beschreibt (R6m 7), ist nicht allein der Anteil der Siinder, son-
dern auch der Gerechten. Das Leben der Gerechten wird ebensogut ein stindiger
Kampf sein. Um zu leben, mufl man sterben, durch einen bestindigen Tod der
Siinde sterben (Rom 8, 18) und dadurch den mystischen Tod der Taufe fortsetzen
(Rém 6, 8); die Christen sind mit Christus begraben, mit ihm auferstanden, mit ihm
thronend im Himmel (Eph 2, 6), aber sie sind nicht anders gerettet als auf Hoffnung
hin (R6m 8, 23); das alles kann durch die Siinde wieder in Frage gestellt werden.
Darum die Ratschlage und die Ermahnungen, die jeden Brief des hl. Paulus be-
schliefen. Wir miissen unaufhérlich den alten Menschen kreuzigen und den Leib der



- Bemerkungen zu einer Theologie der Siinde 43

Siinde, die in uns wohnt, zerstoren (Rom 6, 6; Gal 5, 24), seufzend die Last eines
irdischen Lebens tragen (2 Kor 5, 4), das nur durch ein standiges Sterben im ewigen
Leben enden kann (2 Kor 4, 11). Kurz gesagt sucht die Siinde bis zum Ende unseres
Lebens als ein fremdes Leben in uns zu wuchern, und der Mensch wird nur dann
zu einer Einheit, wenn er es durch eine ununterbrochene Abtbtung entfernt. Was
Jesus fur die Menschheit getan hat (Kol 2, 13-15), muf} jeder von uns fir seinen Teil
mit Hilfe der Gnade vollenden; er muf} gekreuzigt sterben, um Christus in sich
leben zu lassen (Gal 2, 19-20) und eines Tages an der glorreichen Auferstehung
teilzuhaben (Rém 8, 11).

Diese wenigen Bemerkungen geben nicht im entferntesten ein getreues und voll-
stindiges Bild der Siindentheologie des hl. Paulus. Man miifite noch einiges iiber den
sozialen Charakter der paulinischen Moral anfiigen, miiite zeigen, wie die Siinde,
als Ubertretung des gottlichen Gesetzes, Verletzung, Krankheit oder Tod der Einzel-
seelen auch eine Verletzung des mystischen Leibes ist, und wie auch die Bufle sozia-
len Charakter hat. Paulus verbietet die Lige, indem er den Gliedschaftscharakter
im mystischen Leib ins Gedachtnis ruft (Eph 4, 25), und es ist nur zu bekannt, dafl
seine Ehe- und Familienmoral aus der Betrachtung des mystischen Leibes erwichst
(Eph 5).

Die Siinde bei Johannes

In der Theologie des hl. Johannes nimmt die Siinde einen beachtlichen Platz ein.
Von der ersten Seite des Evangeliums an zeigt uns der Jinger, den der Herr lieb-
hatte, in Christus denjenigen, der kam, um die Siinden der Welt zu tilgen (Joh 1, 29),
und stellt uns seinen Tod als Sithne fur die Siinden dar, die Siinden Israels sowohl
als die der ganzen Welt (Joh 11, 50; vgl. 1 Joh 4, 10). Das Leben Christi ist ein fort-
wihrender Kampf gegen das Reich der Siinde, das Universum das Feld eines gigan-
tischen Kampfes zwischen Gott und der ,Welt“ (Joh 7, 7; 15, 18). Die Welt ist der
Feind Gottes und seiner Gesandten (Joh 17, 14; vgl. 1 Joh 3, 18), sie ist siindige
Welt (Joh 16, 8), dem Satan unterworfen, der ihr Fiirst ist (1 Joh 5, 19; Joh 14, 80);
aber Christus besiegt die Welt durch sein Kreuz (Joh 12, 31; 16, 11). Dieses grofie
Drama der Siinde und der Erlésung wird als ein Streit zwischen dem Licht und der
Finsternis, dem TOD und dem LEBEN dargestellt. Das WORT, LEBEN und
LICHT, ist gekommen, um die Menschen zu retten und ihnen das Licht und das
Leben zu bringen (Joh 8, 12; 10, 10), aber die Menschen haben es nicht aufgenom-
men (Joh 1, 11). Die Siinde, dic eine Ubertretung des gottlichen Gesetzes ist (1 Joh
3, 4), erscheint so als ein Zuriickweisen des Lichtes (Joh 3, 18-21) und des gottlichen
Lebens (Joh 5, 40). Der Mensch zieht die Welt und die verginglichen Guter Gott
vor (1 Joh 2, 15-17). Durch diese Revolte wird er Sohn Satans (Joh 8, 44; 1 Joh 3, 9),
der sich der Wahrheit widersetzt, Liigner, wie der Vater der Liige (Joh 8, 44). Er
macht sich zum Sklaven der Siinde (Joh 8, 34), wandelt in der Finsternis (1 Joh 2, 11)
und bleibt im Tode (1 Joh 8, 15). Wenn er sich immer dem Licht widersetzt, stirbt
cr in seiner Siinde (Joh 8, 21-24) und wird nur auferstehen, um gerichtet zu werden
(Joh 5,29), um ausgeschlossen zu werden aus der Heiligen Stadt (Offb 22, 15), deren
Licht das geopferte Lamm ist (Offb 21, 23), und den zweiten Tod zu sterben (Offb
21, 8), da er getilgt ist aus dem Buche des Lebens (Offb 21, 27).

Indessen gibt es Grade der Schuldhaftigkeit (Joh 19, 11). Die Schuldigsten sind



44 Paul Mianecki

die Pharisder, diese unglaubigen Juden, die gegen das Licht gesiindigt haben (Joh
9, 41; 15, 22); sie sind auch die Hiretiker, wahre Antichristen (1 Joh 2, 18), die nicht
aus Gott geboren sind (1 Joh 5, 1), weder den Vater noch den Sohn in sich haben
(1 Joh 2,23; 1 Joh 1, 9) und ausgestofien werden miissen (2 Joh 10). Als Tote, aus-
geschlossen vom ewigen Leben, mufl man nicht nur die Unziichtigen, die Morder,
die Gotzendiener und Liigner ansehen (Offb 21, 8; 22, 15), sondern auch alle, die
sich weigern, das grofle Gebot der Liebe zu beobachten, und auf Grund dessen in
der Finsternis bleiben (1 Joh 2,9), im Tode (1 Joh 3, 14), fern dem ewigen Leben
(1 Joh 1,8). Es gibt sehr schwere Verbrechen, in die Christen fallen konnen und
deren Vergebung nicht durch die Gebete der anderen Glaubigen erlangt werden
kann (1 Joh 5, 17). Diese letzte Behauptung iber die Siinde, die zum Tode fiihrt,
wird die Tradition in Verlegenheit bringen, aber sie dient auch als Ausgangspunkt
fiir die Unterscheidung zwischen der Todsiinde und den anderen Siinden.

Die johanneische Siindentheologie wird von den Kirchenvitern, vor allem von
Origenes und Augustin, aufgegriffen werden. Nachdem sie in der Siinde eine Krank-
heit, ein Siechtum der Seele gesehen haben, lieben sie ebenso, die Todsiinde als das-
jenige zu betrachten, was zum Tode fithrt und die Seele in die Finsternis stiirzt. Noch
lieber werden sie das johanneische und paulinische Thema von der Sklaverei der
Siinde als Gegenstiick der groflen Idee von der befreienden Gnade entwickeln.

(Fortsetzung folgt.)

Heimweh nach Heiligkeit

Von der religiésen Unruhe des heutigen Menschen

Von Paul MianeckiS.J, Berlin

Uberall gibt es Zeichen fiir das Wirken des Heiligen Geistes, und diese Zeichen
sind so zahlreich, dafl man von einer Jugend der Kirche sprechen kann, durch die
das Wehen des Pfingstgeistes geht. Dieser kithne Satz von Pierre Blanchard' wirkt
in unserem abendlich scheinenden Abendland erfrischend und herausfordernd,
nicht allein zur Diskussion, sondern zum Streben nach Heiligkeit selbst. Blanchard
weifl wohl, dafl gerade heunte die fortschreitende Entchristlichung und eine alles
christliche Leben ertotende Gleichgiiltigkeit sich massiv aufdridngen. Aber das ist
firr ibn kein Grund, miide und resigniert zu sein. Denn iber aller Trigheit der gott-
entfremdeten Massen sicht er die Gnade am Werk, und das bedeutet fiir ihn mehr.
Kann Gott Tote zu nenem Leben erwecken — und daf er es kann, ist der Kern der
Frohen Botschaft —, so kann er erst recht die eingeschlafenen Gewissen wachriitteln
und von der Verschiittung durch eine zivilisatorisch itberorganisierte Welt befreien.
»,Es wirde uns an Glauben fehlen, wenn wir meinen, der Mensch hitte sich derart

1 Pierre Bianchard, Sainteté aujourd’hui. Etudes Carmélitaines. Desclée de Brouwer, 1954.
S. 30.





