
Bemerkungen zu einer Theologie der Sünde 

Von Henri R o n d e t S. J., Grenoble 

Hat der moderne Mensch noch einen Sinn für das, was Sünde ist? Man ist ver- 
sucht, es zu verneinen. Ist die Sünde nicht ein freier Ungehorsam gegenüber dem 
Gesetz Gottes? Wie sollte man einen Sinn für das, was Sünde ist, haben, wenn man 
den Sinn für Gott verloren hat? •Wenn Gott nicht existiert", schreibt Dostojewskij, 
•ist alles erlaubt". Zum Glück ist die Mehrzahl unserer Zeitgenossen nicht der Mei- 
nung, alles sei erlaubt. Selbst wenn sie das Sittengesetz verletzen und gegenüber 
den Sanktionen eines anderen Lebens gleichgültig bleiben, so setzen sie doch voraus, 
daß es ein solches Gesetz, daß es gut und böse gibt. Von Gott sprechen sie nicht 
mehr, aber sie beschwören doch die Vorstellung der Gerechtigkeit oder der Wahr- 
heit und berufen sich auf irgendein persönliches oder Gemeinschafts-Ideal. 

Die Christen haben sich den Sinn für das, was Sünde ist, bewahrt; aber ihr Ge- 
wissen ist oft abgestumpft und die Unterscheidung zwischen schwerer und läßlicher 
Sünde, zwischen materia gravis und levis, bleibt theoretisch, wird gelernt, aber nicht 
gelebt. Sobald einer nur nachdenkt, kommen ihm lauter Fragen: Kann man denn für 
eine einzige Todsünde verdammt werden? Für das Versäumen einer hl. Messe? Wer 
hat überhaupt die Liste der Todsünden aufgestellt? Gott? Christus? die Kirche? oder 
irgendein Theologe? Unter dem Druck des sozialen Milieus ist man versucht, in sol- 
chen Fragen eine persönliche Entschuldigung zu suchen. Man ist geneigt, sich auf 
Vererbung, Erziehung oder auch auf die Abweichungen des sittlichen Gewissens 
zu berufen: •Wahrheit jenseits der Pyrenäen, Irrtum diesseits". 

Um nun den einen den Sinn für das, was Sünde ist, zurückzugeben, den andern 
aber diesen Sinn zu läutern und zu erhellen, wird es vielleicht nützlich sein, sich 
die Etappen zu vergegenwärtigen, die das Gewissen der Menschheit durchlaufen 
hat. Der Begriff der Sünde ist so alt wie das Menschengeschlecht; er hat sich nicht 
verändert, und dennoch hat die Theologie der Sünde eine Geschichte, in der die 
Gnade Gottes, die göttliche Offenbarung und die vom (sittlichen) Leben selbst be- 
einflußte menschliche Reflexion ineinanderfließen. 

Nach einer kurzen Studie über die heidnische Welt wollen wir uns mit der Lehre 
der Schrift befassen und dann - ohne ins einzelne zu gehen - mit der patristischen 
und theologischen Tradition, um so besser die moderne Problematik zu sehen. Zum 
Schluß versuchen wir noch, eine Synthese der Theologie der Sünde zu skizzieren. 

Die Sünde in der Geschichte der Religionen 

Bevor man in dieses Kapitel eintritt, müßte man erst einige unannehmbare Theo- 
rien ausräumen* die bereits die Darstellung der Tatsachen beeinflussen. Mehr als 
ein Verfechter des Evolutionismus behauptet, die Primitiven hätten den Unterschied 
von gut und böse nicht gekannt, ihr Begriff der Sünde sei der einer physischen Ver- 
unreinigung, von der man sich durch rituelle Reinigungen magischer Art befreie. 
Dieser Begriff der Sünde - physische Verunreinigung - finde sich am Anfang der 
Entwicklung der fortgeschrittensten Völker, besonders der Griechen und der Juden. 



Bemerkungen zu einer "Theologie der Sünde 29 

Diese Auffassung hat in bedauernswerter Weise sonst ausgezeichnete und sehr nütz- 
liche Arbeiten beeinflußt (Rohde, Westermarck). Es möge der Hinweis auf die Kri- 
tik genügen, die Bergson an diesen Theorien übt, wo er von der Entwicklung der Mo- 
ral spricht. Mag uns auch die Verhaltensweise des Primitiven noch so sehr befrem- 
den, dennoch ist seine Moral sowohl wie seine Logik die eines mit uns spezifisch 
identischen Wesens. 

Der Wahrheitskern dieser Theorien liegt darin, daß sich die Moral (wie auch 
die Religion) langsam geläutert hat, ausgehend von Grundgegebenheiten, die der 
ganzen Menschheit gemeinsam sind. Sie ist allmählich innerlicher geworden. Unter 
dem Einfluß der Religion und der philosophischen Reflexion hat man immer mehr 
verstanden, daß die Sünde vor allem eine geistige Unordnung ist, und daß ihre 
äußeren Folgen weniger bedeuten als die durch sie in den Seelen angerichteten Ver- 
heerungen. Dieser Fortschritt ist offensichtlich mit dem wachsenden Bewußtwerden 
des •unendlichen" Wertes der menschlichen Person und des Begreifens der mensch- 
lichen Bestimmung verbunden. Unzucht und Mord können von einem Christen nicht 
in der gleichen Weise gesehen werden wie von einem Menschen, der kaum etwas 
von der Unsterblichkeit der Seele ahnt. Um in diese Untersuchungen Licht zu brin- 
gen, müßte man sich sowohl die Entwicklung der Jenseitsvorstellungen, insbeson- 
dere bei den Griechen und Juden, vergegenwärtigen, wie auch die Geschichte des 
Dogmas von der Erbsünde. Wir können hier unmöglich im einzelnen die Vorstellun- 
gen studieren, die sich die verschiedenen Völker von der Sünde gemacht haben und 
sich noch machen. Jedenfalls sind die Völker, die wir kennen - mag ihr moralisches 
Bewußtsein noch so unentwickelt sein -, sich alle darin einig, daß gewisse Taten, de- 
ren Liste übrigens variiert, tadelnswert sind und Bestrafung verdienen. Es sind das 
Verbrechen gegen die Gesellschaft, die den Schuldigen aus ihrem Schoß ausschließt, 
aber auch Verbrechen gegen die Gottheit, die diese Schuld am Schuldigen oder an 
seiner Nachkommenschaft rächt; - daher gewisse Praktiken von •Schuldbekenntnis- 
sen" und Bußen öffentlicher und geheimer Art. Die Ethnologen bemühen sich, immer 
mehr den moralischen Sinn der vielfältigen Verbote herauszuschälen, die das Leben 
der Primitiven einzäunen, oder zu zeigen, daß die am wenigsten vorgeschrittenen 
Völker mehr oder weniger geschickt versuchen, das Freiwillige und Unfreiwillige, 
z. B. im Falle eines Totschlages, zu unterscheiden. Zur Erklärung der Entwicklung 
des sittlichen Bewußtseins braucht man nicht auf die evolutionistischen Prinzi- 
pien zurückzugreifen; es genügt die Annahme eines moralischen Grundstrebens, das 
sich bei den Primitiven in einer Vielfalt moralischer Maximen und ritueller Verbote 
ausdrückt, die Religion und sittliche Reflexion zu reinigen suchen. Eine Tatsache ist 
sicher, daß nämlich der Mord und der Ehebruch (als Vergehen gegen die Gerechtig- 
keit) von allen Völkern verdammt werden. 

Wir können hier nicht die Etappen der Reinigung des sittlichen Empfindens in der 
Geschichte der Menschheit verfolgen. Doch müssen die Völker besonders erwähnt 
werden, mit denen Judentum und Christentum in Berührung waren. Es sei erinnert 
an das berühmte Sündenbekenntnis, das man im ägyptischen Totenbuch findet. Bei 
den Assyro-Babyloniern fragte man sich angesichts eines Unglücks, welches Verge- 
hen der betroffene Mensch wohl begangen haben mochte; das Bewußtsein der Sünde, 
der Beleidigung der Gottheit, war sehr lebhaft und drückte sich in den Gebeten aus. 



30 Henri Rondct 

die als Vorläufer der Psalmen anzusehen sind. Der Glaube der Perser an die Auf- 
erstehung und an das Jüngste Gericht schloß die Vorstellung einer verpflichtenden 
Moral ein, auf der eine Sanktion ruhte. Aber mehr als all diese Völker interessieren 
uns hier die Griechen und Römer. 

Bei den Griechen erscheint die moralische Übertretung zugleich als Vergehen gegen 
die Götter und gegen die Menschen. Der Schuldige wird - manchmal für immer - 
aus der Gemeinschaft ausgeschlossen, und die Götter rächen den ihnen zugefügten 
Schimpf an den Frevelnden. Man hat gesagt, die Griechen hätten ein Gefühl sittli- 
cher Verpflichtung nicht gehabt; doch diese Behauptung, die sich vor allem auf die 
Philosophen bezieht, beruht auf einem Mißverständnis. Man braucht nur eine grie- 
chische Tragödie zu lesen, wie etwa den Philoktet von Sophokles. Die Unterscheidung 
von materieller und formeller Sünde ist allerdings nicht immer sehr klar; man hat 
Riten beibehalten, die voraussetzen, daß das Töten eines Tieres mehr oder weniger 
Sünde ist: die Axt, die es getötet hat, muß verurteilt werden. Die Unterscheidung 
von Kollektiv-Verantwortung und persönlicher Verantwortung vollzieht sich nur 
langsam. Die Begriffe gesetzlicher und moralischer Reinheit sind ineinander ver- 
schränkt. Vor allem aber unterscheidet man nicht immer zwischen dem Gesetz der 
Polis und dem Sittengesetz im eigentlichen Sinne. Der Gegensatz zwischen dem ge- 
schriebenen und dem ungeschriebenen Gesetz, zwischen dem menschlichen und dem 
ewigen, begründet das tragische Schicksal der Antigone, und Sokrates starb, weil er 
eine Sittlichkeit predigte, die im Gegensatz zu der des Staates stand. Wer sich in die 
eleusinischen Mysterien einweihen ließ, um von seinen •Vergehen" gereinigt zu wer- 
den und an der glückseligen Unsterblichkeit teilzuhaben, hatte keine sehr deutliche 
Vorstellung von dem Unterschied zwischen ritueller und sittlicher Befleckung; der 
Orphismus bringt darüber auch keine größere Klarheit. Aber diese Tatsachen be- 
weisen nicht, daß das sittliche Bewußtsein verschwunden wäre: zu der gleichen Zeit, 
da sich bei den einen das sittliche Bewußtsein verfeinert, kann es sich bei den ande- 
ren verwischen; das beweist die Entwicklung unseres modernen Bewußtseins zur 
Genüge. 

Was Sokrates und sein Schüler Piaton in Griechenland leisten, als sie das sittlich 
Gute, den Begriff des Gerechten und Ungerechten der Nützlichkeitsmoral der Sophi- 
sten gegenüberstellen, ist in jeder Weise eine wahre moralische Revolution. Die So- 
phisten waren ihrerseits keine unmoralischen Philosophen, aber sie brachten trotz- 
dem den Begriff der Moral in Gefahr. Sokrates und Plato erheben sich gegen sie und 
zeigen - auf die alte Tradition zurückgreifend -, daß das größte der Übel in der Un- 
gerechtigkeit bestehe. Die Griechen zum Zeitalter der Vernunft geführt zu haben, ist 
die Größe des Sokrates; bei Plato ist der Fortschritt, den er auf dem Gebiet der Mo- 
ral vollendete, korrelativ zu seinen Auffassungen von der Unsterblichkeit der Seele. 

Nichtsdestoweniger gibt es in der sokratischen Moral eine unglückliche Vorstel- 
lung, die nicht ohne Einfluß auf die Entwicklung der christlichen Moral bleiben sollte. 
Indem er Tugend mit Wissen und Sünde mit Unwissenheit gleichsetzte, verkannte 
Sokrates einen grundlegenden Aspekt. Zweifellos setzt die Sünde eine Unwissenheit 
und einen Irrtum voraus; sie wäre unmöglich, wenn der Mensch das volle Bewußt- 
sein der Konsequenzen des Aktes hätte, den er setzt. Aber zu einem schuldbaren Akt 
gehört dennoch, daß er frei gesetzt wird, daß der Mensch sich mit Überlegung über 



Bemerkungen zu einer Theologie der Sünde 31 

den strengen Befehl seiner Einsicht, das Echo der Stimme Gottes, hinwegsetzt. Die- 
ses Problem der Zusammenhänge zwischen Unwissenheit und Sünde präzisiert sich 
nur langsam und ist eines von denen, die niemals eine endgültige Lösung erfahren 
werden. 

Aristoteles, der hier an Sokrates Kritik übt, bedeutet für das Verständnis des Sün- 
denbegriffes keinen Fortschritt. Seine Analysen der Leidenschaft, seine Klassifizie- 
rung der Tugenden werden wohl später vom christlichen Denken assimiliert, aber 
nur durch eine gewisse Vergewaltigung seines Werkes, das zu ausschließlich philoso- 
phisch bleibt und in dem die religiösen Begriffe im eigentlichen Sinne nahezu fehlen. 
Die Ethik des Aristoteles ist von einer rein irdischen Konzeption des menschlichen 
Glückes inspiriert; er hat weder Klarheit in den Begriff der sittlichen Verpflichtung 
noch in den der Freiheit gebracht, die er auf die Kontingenz zurückführt. Der Be- 
griff der Sünde endlich bleibt bei ihm ein ausschließlich philosophischer; er ist so 
sehr metaphysischer Natur, daß er ebenso auf Fehler der Technik und des Geschmak- 
kes anwendbar ist wie auf das eigentliche sittliche Vergehen (d(xaQTia kommt von 
auttOTCtvoo, das Ziel verfehlen). 

Seltsamerweise haben sich im griechisch-römischen Heidentum die Begriffe der 
sittlichen Verpflichtung und der sittlichen Schuld mit dem stoischen Pantheismus ver- 
deutlicht. Wie später Spinoza fordern diejenigen, die nicht an eine persönliche Un- 
sterblichkeit glauben und Deterministen sind, uns auf, unseren Willen mit der Natur, 
der Vernunft, dem •Willen Gottes" in Übereinstimmung zu bringen. In ihrem Be- 
griff des Gesetzes versöhnen sie Physik und Moral, und ihr Pantheismus hat einen 
tief religiösen Aspekt. Sie predigen ein sehr hochstehendes sittliches Ideal, so hoch- 
stehend, daß wir bei ihnen eine merkwürdige These auftaudien sehen, deren Einfluß 
auf die Theologie eine der ersten genaueren Begriffsbestimmungen der Sünde her- 
vorrief. Da für sie jede Schuld eine freie Übertretung des sittlichen oder göttlichen 
Gesetzes ist, gibt es keinen Unterschied zwischen Sünde und Sünde, sondern alle sitt- 
lichen Vergehen sind von gleicher Schwere. Von dieser Behauptung sagt Augustinus: 
•das bedeutet, gegen das allgemeine Empfinden der Menschheit angehen". 

Im Laufe der Zeit wird der Stoizismus weniger stolz. Er bereitet die Seelen auf 
die Aufnahme der christlichen Botschaft vor. Mehr noch als der Aristotelismus, von 
dem er übrigens eine ganze Reihe von Elementen entlehnt, wird er von den Kirchen- 
vätern benutzt. Der Stoizismus des Panetius wird über Ciceros Schrift •De officiis" 
die Moral des hl. Ambrosius beeinflussen. Tiefer indessen hat der mehr oder weni- 
ger eklektische Stoizismus, der gegen Ende der heidnischen Welt viele gewann, sich 
der Moral des Evangeliums angepaßt, um die römischen Christen des 4. und 5. Jahr- 
hunderts zu bilden. Noch im 16. Jahrhundert beeinflußt das Handbuch Epiktets die 
Christen der Renaissance und die besten Vertreter des •devoten Humanismus". Erst 
Pascal zeigt die Unzulänglichkeiten des Stoizismus auf und stellt ihm die Moral des 
hl. Augustinus entgegen. 

Als das Christentum in die Welt eintritt, hat das jüdische Denken dem griechi- 
schen schon einige Elemente entlehnt. So ist Philo, der um die sittliche Vollkommen- 
heit besorgte hellenisierte Jude von Alexandrien, Platoniker und Stoiker zugleich, 
einer der ersten Denker, die uns eine philosophisch-religiöse Lehre der Sünde vor- 
legen. Sünde ist ihm ein Sich-von-Gott-entfernen, verursacht durch den freien Wil- 



32 Henri Rondet 

len des Menschen, der sich über den Befehl seines Gewissens hinwegsetzt. Es ist be- 
kannt, wie sehr Philo die Hl. Schrift allegorisch erklärt. Nun, seine Schriften und be- 
sonders seine Kommentare zur Genesis wurden von manchen Kirchenvätern viel ge- 
lesen, ja selbst abgeschrieben. Die christliche Sündenlehre wurde darum nicht weni- 
ger aus bestimmten Daten der griechischen Philosophie herausgearbeitet als aus der 
jüdisch-christlichen Offenbarung. Deren Einfluß blieb allerdings vorherrschend. Von 
ihr gilt es nun zu sprechen. 

Die Sünde im Alten Testament 

Die Juden haben immer das tiefe Empfinden gehabt, daß die Menschen sowohl auf 
Grund ihrer persönlichen Verfehlung als auch auf Grund einer geheimnisvollen So- 
lidarität im Bösen alle Sünder sind. Die Schrift zeigt uns hierin eine fortschreitende 
Verinnerlichung der Begriffe •gut und böse", so daß die Geschichte der Übertretun- 
gen des jüdischen Volkes gleichsam Symbol und Erweiterung jeder individuellen 
Schuld ist. Wir sprechen heute von den Sünden einer Rasse, einer Epoche oder eines 
Volkes nur in Analogie zu den individuellen Sünden. Umgekehrt in Israel. Beim 
jüdischen Volk, dem Typ des Sünders, ist Israel selbst bald Freund und bald Feind 
Gottes. Das Volk als solches wendet sich yon Jahwe ab, bereut und bekehrt sich. Ihm 
ist das Gesetz gegeben und das ganze Volk leidet, wenn die Verletzungen des Ge- 
setzes sich vervielfältigen. Sünde und Sündenstrafe, Sühne und Erlösung, das alles 
hat einen ausgeprägten sozialen Charakter. Wenn die Propheten die individuelle 
Verantwortlichkeit betonen, unterstreichen sie nur die Schuld jedes einzelnen Glie- 
des der Gemeinschaft, die als solche Sünderin ist (Jer 31,29; Ez 18,1-32). Ist diese 
Sünde ein Ehebruch, so heißt das, daß der Typ des Sünders, Israel selbst, seinem Gott 
untreu ist, der sich die Nation in geheimnisvoller Weise zur Ehe verbunden hat (Ez 
16; 23). 

Will man also ein genaues Bild davon erhalten, wie sich die Juden die Sünde vor- 
stellten, so muß man sich das Ineinanderwirken des individuellen und des sozialen 
Gesichtspunktes gegenwärtig halten. Dann erscheint sofort der wesenhaft religiöse 
Charakter dieses Sündenbegriffes. Die jüdische Moral kennt eine Sanktion, weil sie 
auch eine Verpflichtung kennt, und diese Verpflichtung gründet sich vor allem auf 
ein göttliches Gebot, auf das Verhältnis des Geschöpfs zu seinem Schöpfer, des Men- 
schen zu einem persönlichen Gott. Die Sünde ist das Übel des Menschen, weil sie 
Gottes Übel ist. Gott selbst wird angesichts einer Sünde unwillig und zornig, trauert 
oder klagt, greift ein, um entweder die seinem Namen angetane Schmach zu rächen 
oder aber sich der Schwäche des Geschöpfes zu erbarmen und seine Wiederauf rieh-' 
tung zu versprechen. Unter dieser Rücksicht sind die Berichte der Ursünde (Gn 3), 
der Geschichte Kains (Gn 4, 9), der Sintflut (Gn 6, 5-7) bedeutungsvoll. Das gleiche 
Verhalten Gottes findet man in der Geschichte Abrahams und seiner Zeitgenossen 
(Gn 18); besonders charakteristisch ist der erschütternde Dialog zwischen Abraham 
und Jahwe über die Zerstörung Sodoms (Gn 13, 10; 19, 24). 

Bald aber machte man sich von Gott eine höhere Vorstellung, und er erschien so 
transzendent, daß dieser Anthropomorphismus gefährlich erschien. Gott entfernt 
sich, aber nur, um Boten zu senden, die der Sünde und dem Sünder gegenüber das 
gleiche Verhalten wie er selbst zeigen. So ist z. B. Samuel, ein Mann Gottes, der Heli 



Bemerkungen zu einer Theologie der Sünde 53 

die Verbrechen seiner Söhne vorwirft (1 Sam 2, 27-36), von Gott gesandt (1 Sam 
8, 7-8), und wie Moses in der Wüste (Ex 22), bestraft er die Schuldigen oder ruft 
sie zur Reue (1 Sam 12, 6-25). Man käme an kein Ende, wollte man in der Bibel die 
Entwicklung der Idee von der Sünde als eines Bruches des göttlichen Bundes weiter- 
verfolgen. Auch wenn es sich um ausgeprägtere individuelle Übertretungen handelt, 
sieht man die Propheten sich vor den Schuldigen erheben, um ihnen ihre Schuld vor- 
zuwerfen. So sagt z. B. Nathan zum schuldiggewordenen David: tu es ille vir, du bist 
jener Mann (2 Sam 12, 7); Elias brandmarkt scharf die Verbrechen Achabs und Je- 
zabels (1 Kg 21, 19-24). Die göttlichen Boten sind also gleichsam ein Hörbarwerden 
der Stimme des Gewissens, das in sich selbst nur das Echo der Stimme Gottes ist. Je 
mehr sich die Religion verinnerlicht, desto mehr spricht Gott direkt zum Herzen 
des Schuldigen. 

Liest man die Psalmen oder die Propheten, dann begegnet man auf Schritt und 
Tritt der Vorstellung, daß die Sünde Gott nicht gleichgültig läßt, sondern als Mißach- 
tung seines Gesetzes, als Untreue gegenüber dem geschlossenen Bund, als Vertrauens- 
mangel und Untreue gegen ihn selbst, ihn bis ins Tiefste trifft. Gott wird zornig, er 
droht, er straft, aber er klagt auch, daß man ihn vergißt, ihm Götzenbilder oder die 
vergänglichen Güter dieses Lebens vorzieht. Wenn die Theologie in der Sünde eine 
Abwendung von Gott in der Hinwendung zu den Geschöpfen sieht, dann systemati- 
siert sie nur die Daten der Schrift; und die Liturgie nimmt ihre Gebete, in denen der 
Sünder seine Angst und seine Reue ausdrückt, aus dem Psalter. 

In den Anfängen ihrer Geschichte darf man von den Juden keine allzu große Ge- 
nauigkeit in bezug auf den Begriff der Verantwortlichkeit oder die Beziehungen 
zwischen materieller und formeller Sünde verlangen. Oft wird die Sünde als Unwis- 
senheit hingestellt, ja man sagt auch, Gott mache die Sünder blind und verhärte ihr 
Herz (Is 6, 10). Diese Formulierungen geben zwar den Protestanten und besonders 
den Kalvinern Anlaß zu der Behauptung, gewisse Sünder seien zur Sünde vorherbe- 
stimmt; sie drücken aber an sich nur die souveräne Herrschaft Gottes über seine Ge- 
schöpfe in ungeschickter Form aus. Im Laufe der Zeit rückt das Judentum die Ver- 
antwortlichkeit und Freiheit des Menschen besser ins Licht (Prd 15, 11-20). Daß For- 
mulierungen, die zu ihrer Zeit die Juden nicht schockierten, später als gefährlich 
empfunden wurden, sieht man beim Vergleich bestimmter Texte. Der Verfasser des 
Buches Samuel zeigt uns Gott, wie er David zu der anmaßenden Zählung der ihm 
unterworfenen Völker veranlaßt (2 Sam 24, I; 24, 10), aber an den Parallelstellen im 
Buch der Chronik ist es Satan, der als Versucher eingreift (1 Ghr 21, 1), während 
Gott zürnt, als er David der Versuchung erliegen sieht (1 Chr 21, 7); auch die Ent- 
wicklung der Engellehre muß bei dem Bemühen, die Läuterung des moralischen 
Bewußtseins in Israel zu erkennen, mit herangezogen werden. Der hl. Jakobus wird 
später den Christen von Jerusalem sagen: •Gott versucht niemand; der Mensch 
erliegt vielmehr den Verlockungen seiner Begierlichkeit" (Jk 1, 13-15). 

All diese und ähnliche Ausdrucksweisen dürfen uns nicht in Erstaunen setzen. Gott 
hat die Erziehung des auserwählten Volkes langsam vollzogen; daß er mit einem 
Schlag die religiösen Vorstellungen dieses Volkes umstürzte, war weder möglich noch 
wünschenswert. Von Anfang an kann man eine gewisse Sorgfalt der Unterscheidung, 
z. B. des freiwilligen Totschlages vom unfreiwilligen und der Bemessung der Strafe 



34 Henri Rondet 

nach dem Grad der Verantwortlichkeit (Ex 21,13) beobachten. Doch bleibt man 
lange Zeit bei groben Annäherungen, die von der Vorstellung begünstigt werden, 
daß eine Kollektiv-Verantwortlichkeit vorliegt und die Schuld des Vaters zu Recht 
die Bestrafung seiner Söhne nach sich ziehen kann. Mit Jeremias und Ezechiel wird 
der Gedanke der individuellen Verantwortlichkeit ins volle Licht gerückt. Nicht mehr 
die Häupter des Volkes und die Führer der Nation allein tragen persönliche Verant- 
wortung vor Gott, sondern jeder Mensch wird von nun an als vollgültige Person be- 
handelt, die Gott, und nicht mehr nur die Gesellschaft, bestraft oder belohnt (Jer 
31,29;Ez 18). 

Ein analoger Fortschritt vollzieht sich in bezug auf den Katalog und die Unter- 
scheidung der Sünden. Am Anfang ist noch alles ungeschieden. Die fundamental- 
sten Gebote finden sich in der Nachbarschaft von rituellen Vorschriften, die wir kaum 
verstehen und denen die Kirchenväter einen geistlichen Sinn geben, von dem die 
Juden, die ihnen unterworfen waren, sich nichts träumen ließen. Die mosaische Ge- 
setzgebung, die die früheren Gebräuche aufnimmt und ergänzt, bringt Ordnung in 
das moralische Bewußtsein der Juden. Bei Gelegenheit dieses oder jenes Sonderfal- 
les formuliert sie allgemeine Prinzipien; der ursprüngliche Kern wächst in dem Ma- 
ße, als neue Fragen gestellt werden. Die jüdische Gesetzgebung, die auch eine Klä- 
rung des sittlichen Bewußtseins darstellt, zeigt erst ihre volle Bedeutung, wenn man 
sie mit der Gesetzgebung anderer Völker vergleicht, die einen Einfluß auf sie aus- 
üben konnten. Dabei muß man sich ins Gedächtnis rufen, daß im Altertum Recht, 
Moral und Religion aufs innigste miteinander verbunden sind, und sich daran erin- 
nern, daß man den Wert einer Gesetzgebung oder Kodifizierung der Moral nicht 
nach unseren heutigen Gegebenheiten beurteilen darf, sondern vielmehr danach, 
ob sie zur Verbesserung der Sitten beigetragen oder aber im Gegenteil deren Entar- 
tung sanktioniert haben. 

Die Geschichte Israels ist ebenso wie die der anderen Völker kein kontinuierlicher 
Aufstieg zum Licht und zur Sittlichkeit. Entartung und Reform wechseln einander 
ab. In der Berührung mit Kanaan finden die Hebräer zur Zeit des Moses wieder Ge- 
schmack am Götzendienst, an der kultischen Prostitution oder am Menschenopfer. 
Grausamkeit, Betrug und andere Äußerungen der Leidenschaft riefen nach Refor- 
matoren. Gelegentlich kommt es sogar vor, daß eine uns erschreckende Brutalität 
großer Gottesliebe benachbart ist; so z. B. bei David, der trotz äußerst grausamer 
Racheakte - um von seinen Übertretungen, die er wie ein Christ bereut, ganz zu 
schweigen - doch ein großer Heiliger wurde und von der Heiligkeit Gottes und von 
der Weise, in der man die Beleidigung Gottes verabscheuen muß, eine bewunde- 
rungswürdige Auffassung hatte. Seine Geschichte, die nach außen hin so menschlich 
erscheint, ist ganz von der Gegenwart Gottes durchdrungen, eines Gottes, der stren- 
ger Hüter des Moralgesetzes ist. 

Die Läuterung des sittlichen Bewußtseins war vor allem das Werk der Propheten. 
Jeder gab auf seine Weise und unter anderen Umständen den Juden eine höhere 
Vorstellung von Gott und seinen sittlichen Forderungen. Arnos brandmarkt den 
Luxus und die Ausschweifungen (Am 4, 1) oder die Ungerechtigkeit der Reichen 
(Am 5, 11); Osee klagt die Ehebrüche der Nation an, die mit den Baalsgötzen buhlt 
(Os 2, 18); er bringt das treulose Schwanken Israels ans Licht, das aus Anmaßung 



Bemerkungen zu einer Theologie der Sünde 35 

sündigt (Os 6,1-3). Isaias fordert im Auftrag Gottes Besserung des Lebens und 
weniger Abgaben und Opfer (Is 1,11-13). Er tadelt den eitlen Putz der Frauen (Is 
3, 16-24), erflucht den Ausschweifungen und Ungerechtigkeiten aller Art (Is 5,11•19) 
und sagt in einer großartigen Formulierung: •Weh, die ihr Böses gut und Gutes 
böse nennt! Die ihr Finsternis zu Licht und Licht zu Finsternis macht!" (Is 5, 20). 
Jeremias schleudert weniger Blitze, doch bei ihm leuchten um so mehr die Zärtlich- 
keit und das Erbarmen Gottes auf. Jahwe beklagt sich über sein Volk; er erinnert 
es an alles, was er für es tat; wie ein betrogener Ehemann wirft er der Treulosen 
ihre Ehebrüche vor; sie, die Braut des Allerhöchsten, hat sich wie eine Dirne vielen 
Liebhabern preisgegeben (Jer 3, 1-5. 6-13); ihre Verbrechen sind die vielen persön- 
lichen Übertretungen; Raub, Lüge, Ehebruch, Greueltaten jeder Art (Jer 6, 13-15); 
nicht ein einziger Gerechter findet sich im Königreich Juda (Jer 5, 1). Jahwe droht in 
seinem Ärger, doch man spürt, daß er wie verwundet ist; er weiß, daß die Sünder 
selbst auf Warnungen hin nicht bereuen (Jer 7, 27) und ist gleichsam selbst mit Ent- 
setzen erfüllt ob des unvermeidlichen Strafgerichtes. Er weiß auch, daß sein eigenes 
Herz barmherzig ist und daß er die Ratschlüsse seiner Gerechtigkeit zurücknehmen 
wird (Jer 18,7), sobald sein Volk bereut; er fürchtet darum, seine Güte möchte 
Schwäche werden, und er möchte allzu leicht dem Flehen der Gerechtigkeit nachge- 
ben (Jer 11,14). Sobald die Strafe eintritt, Jerusalem erobert ist und ihre Söhne in 
Gefangenschaft geführt sind, beginnen die stolzen Herzen, sich zu erweichen, und 
Jahwe beeilt sich, die künftige Wiederaufrichtung sichtbar zu machen. Auch bei der 
Bestrafung seiner treulosen Gattin hatte er immer nur Gedanken des Erbarmens; 
er wollte ihr zeigen, wie wenig diejenigen, denen sie sich preisgegeben hatte, sie lieb- 
ten (Jer 30, 14), daß die Liebe ihres Gatten dagegen unwandelbar ist (Jer 31,3). 
Diese Liebe ist exklusiv, sie zieht auf einzigartige Weise vor; nur das Strafgericht an 
anderen Nationen ist endgültig; Ägypten, Moab, Babylon werden geopfert werden 
(Jer 46-51) wegen ihrer Sünden. Der Gegensatz dieser beiden Schicksale enthüllt zu- 
gleich die Gerechtigkeit und die Barmherzigkeit Gottes. All diese wunderbaren Stel- 
len haben der christlichen Verkündigung - man lese nur bei Bossuet - dazu gedient, 
die großartige Haltung Gottes der Sünde gegenüber zu preisen. 

Die anderen Propheten nehmen diese Themen wieder auf. Nach Isaias (5) benutzt 
Ezechiel die Allegorie des auserwählten Weinbergs (Ez 15); er entfaltet ausführlich 
den Gedanken des von Jerusalem verübten Ehebruchs, aber so, daß er hier zugleich 
den Bericht über die Treulosigkeit des Königreichs des Nordens einflicht (Ez 23); er 
personifiziert die Verbrechen von Tyrus und führt sie auf den großen Stolz zurück, 
dessen Strafgericht entsetzlich ist (Ez 27-28); er zeigt, wie die Sünden Ägyptens, wie- 
der zusammengefaßt in der Person des Königs, bestraft wurden (Ez 32). Eins nach 
dem anderen wurden die sündigen Völker vom Zorne Gottes zerbrochen und begra- 
ben in der Scheol, aus der niemand zurückkehrt (Ez 32, 17-32). Diese Bilder sollen 
den Juden die Sünde und ihre Bestrafung vor Augen führen. Ezechiel müht sich, im 
einzelnen zu erklären, daß die Zeit vorbei sei, in der die Kinder die Vergehen der 
Väter büßten. Wenn der Tod die Strafe für die Sünde ist, so muß jeder, der gesün- 
digt hat, sterben, d. h. hinabsteigen in die Scheol, in der das Schicksal des Menschen 
in einem dahinsiechenden Leben endigt (Ez 18). 

Den Fortschritt der Verinnerlichung der Begriffe von •gut und bös", des Begrei- 



36 Henri Rondet 

fens des Wesens der Sünde und der persönlichen Verantwortung, steht in realer 
Wechselbeziehung zu der Entwicklung der Lehre von der Eschatologie. Wir kennen 
die Wegstrecken dieser Entwicklung und wissen, wie der Gedanke der nationalen 
Wiederherstellung von dem Gedanken der persönlichen Auferstehung sich abzeich- 
net. Nachdem Gott die Juden lange Zeit hatte glauben lassen, daß Laster und Tu- 
gend ihre Vergeltung auf Erden fänden, ließ er sie schließlich begreifen, daß die 
wahren Güter geistiger Art sind. Die Tugend und die Treue gegenüber den Anord- 
nungen Jahwes werden in einem anderen Leben endgültig belohnt, die Übertretun- 
gen auf ewig bestraft. Will man diesen Fortschritt ermessen, so braucht man nur 
einige Texte zu vergleichen und etwa die Stellen nachzulesen, wo Job über die Kürze 
des menschlichen Lebens klagt (Jb 14) und sich über den Anblick des Gedeihens der 
Bösen erregt (Jb 21), oder auch jene Stellen in den Psalmen, wo der Gerechte vor 
dem Abstieg in das Grab zurückschreckt (Ps 88), oder die berühmten Sätze, in denen 
der Prediger die Eitelkeit des menschlichen Lebens kundtut (Prd 2, 12•17) und das 
Grab als das Ende von allem hinstellt (Prd 3, 19-22; 66, 6-9, 10), - um dann über 
die lichtvollen Seiten zu staunen, auf denen der Verfasser des Buches der Weisheit 
die Scheidung der Guten und der Bösen im Jenseits beschreibt (Weish 1-5). 

Doch all diese Fortschritte setzen auch ein besseres Verständnis der Messiasidee 
voraus. Der Begriff der Sünde kann von dem der Erlösung nicht getrennt werden. 
Hierfür ist Deutero-Isaias sehr bezeichnend. Er kündigt den Befreier Israels an; 
Jahwe hat die Treulose nicht verstoßen, keinen Scheidebrief ausgestellt (Is 50,1), 
die Strafe wird ein Ende nehmen (Is 51,17). Jahwe erinnert sich seiner Braut (Is 
54,5-8). Allerdings gilt es der Sünde zu entsagen und einzusehen, daß Fasten und 
Sabbat nichts bedeuten, wenn das Herz schlecht ist (Is 58,5-6), daß man auf das sitt- 
liche Ideal schauen muß, welches der Prophet in der Beschreibung des gerechten 
Knechtes Jahwes vor Augen stellt (Is 42,1-4). Statt eines gerechten und von allen 
geehrten und geschätzten Mannes aber wird dieser Knecht hier beschrieben als einer, 
der verfolgt wird, der leidet, der erniedrigt und durch die Bösen zum Tode gebracht 
wird (Is 53). Zur selben Zeit also, da sich die Juden des Gegensatzes zwischen dem 
gegenwärtigen und dem zukünftigen Leben bewußt werden und ihr sittliches Be- 
wußtsein sich läutert, reinigt sich ihre Messiasidee und erscheint ganz in der Ferne 
schon die wirkliche Gestalt des Heilandes. 

Noch einmal indessen fällt Israel zurück; das Ideal verblaßt. Zwischen der Rück- 
kehr aus der Gefangenschaft und der Predigt der Taufe erstreckt sich eine Periode 
der Verwirrung, in der die Messiasidee in verschiedenstem Sinne interpretiert wird. 
Bald kommt das Judentum mit dem Hellenismus in Berührung, teils zum Guten, aber 
auch zum großen Schaden der Seelen. Die Verfolgung des Antiochus Epiphanes und 
der Aufstand der Makkabäer zeigen uns, wie sich Israel nun angesichts der Sünde 
verhält: die einen lassen sich verführen, die anderen widerstehen; aber auch bei 
diesen ist das Gefährliche, zu sehen, wie der einzelne immer nur in der sozialen 
Gruppe handelt, die sich in sich selbst verschließt und ebenso entschieden an den 
Gesetzesvorschriften festhält wie an den Forderungen des sittlichen Bewußtseins. 



Bemerkungen zu einer Theologie der Sünde 37 

Die Sünde im Evangelium 

Jesus nimmt das von den Propheten begonnene Werk wieder auf und vollendet 
es. Er klagt den Formalismus des pharisäischen Gewissens an. Die Sünde besteht 
nicht in einer äußeren Verunreinigung, sie liegt im bösen Willen; aus dem •Her- 
zen" des Menschen gehen die schlechten Gedanken hervor, die Morde, Ehebrüche, 
Diebstähle, die falschen Zeugnisse und die lieblosen Worte. Dies macht den Men- 
schen unrein, nicht das Essen mit ungewaschenen Händen (Mt 15,11). 

Jesus weiß, daß überall Sünde ist. Er weiß, daß alle Menschen böse sind (Mt 7, 11); 
er legt die verkehrten Motive in ihren Absichten bloß (Mt 7,5); er fühlt sich wie in- 
mitten eines verkehrten Volkes, eines ehebrecherischen Geschlechts (Mt 12,39; 16,4). 
Von daher die erschreckenden Formulierungen in seinen Reden über die Bestrafung 
der Sünden im Jenseits und über die furchtbare Teilung der Menschheit in zwei un- 
verbindbare Lager, die sich beim Jüngsten Gericht ereignen wird (Mt 25, 31). Eine 
ganze Reihe von Gleichnissen erläutert diese Lehren des Erlösers über das Ver- 
hältnis von Sünde und den letzten Dingen: das Gleichnis vom Unkraut und vom 
Weizen (Mt 13,24), vom Netz (Mt 13,47), vom armen Lazarus und dem reichen 
Prasser (Lk 16, 19-31), von den zehn Jungfrauen (Mt 25, 1-12), von den Talenten 
(Mt 25, 14-30) und vom schlechten Knecht (Mt 24, 45-51). 

Wie Johannes der Täufer über das kommende Gericht gesprochen hat, so klagt 
auch Jesus das Böse nur an, um die Sünder zur Buße einzuladen. Er ist weniger ge- 
kommen, zu richten, als zu retten (Joh 3, 18), was verloren war (Lk 19,10), wie ein 
guter Arzt, der den Kranken zu Hilfe kommt und nicht den Gesunden (Lk 5, 31). 
Seine Heilungswunder sind ebenso viele Sinnbilder geistiger Bekehrungen, die er 
in den Seelen hervorrufen möchte. Die Kirchenväter - Origenes und Augustin vor 
allem - werden sich später darangeben, diesen wunderbaren Symbolismus'des Evan- 
geliums zu studieren; der Lieblings jünger öffnet ihnen dazu den Weg, wo er von 
der Heilung des Blindgeborenen erzählt (Joh 9). Er gibt übrigens nur die Inter- 
pretation Jesu selbst wieder, der bei dieser Gelegenheit die freiwillige Blindheit 
der Pharisäer aufdeckt (Joh 9, 41). Die Sünde ist eine Krankheit, ist Lähmung (Mt 
9,2-6), geistiger Aussatz (Mt 8, 2), Blindheit der Seele (Mt 11,46-52), die den 
Menschen ins Verderben führt - denn wenn ein Blinder einen anderen führt, fallen 
beide in die Grube (Mt 15, 14). Das ist der Geist des Evangeliums; man müßte 
eigentlich das ganze Evangelium anführen. 

Bei den Juden ist der Begriff des moralischen Übels mit dem des physischen ver- 
bunden. Man kann sich kaum mehr vorstellen, daß das Leiden etwas anderes sein 
könnte als eine Strafe für die Sünde. So denken auch die Jünger angesichts des 
Blindgeborenen (Joh 9,2). Es war eine ungenügende Betrachtungsweise, und Jesus 
korrigiert bisweilen die Vorstellungen seiner Zeitgenossen. Er, der sich trotz seiner 
Sündenlosigkeit für die bittersten Leiden bestimmt weiß, kennt auch deren erlösen- 
den Wert. Leiden oder Tod können Wohltaten Gottes sein, Mittel zur Offenbarung 
seiner Eigenschaften (Joh 9, 3; 11, 4, 15). Um so weniger darf man in einem unvor- 
hergesehenen Schlag die Strafe für diese oder jene Sünde erblicken (Lk 13, 1-5). Für 
gewöhnlich indessen paßt sich Jesus der Mentalität seiner Zuhörer an, die z. B. in 
gewissen außergewöhnlichen Krankheiten teuflische Besessenheiten sehen. Als er 
einen Besessenen heilt, hat Jesus das Bewußtsein, denjenigen zu vertreiben, der als 



38 Henri Rondet 

Sünder schlechthin die Menschen quält und sie zur Sünde verführt (Mt 12, 22-30; 
Mk 9, 24). Als er dem Gichtbrüchigen seine Gesundheit zurückgibt, verzeiht er ihm 
auch seine Sünden (Lk 5, 18-26). Diejenigen, die von ihm zur Verkündigung des 
Evangeliums ausgesandt werden, sollen ebenso Leib und Seele heilen (Lk 10, 8-9). 

Der aus einer Seele vertriebene Dämon kann indessen wieder zurückkehren und 
noch größeres Unheil anrichten (Mt 12, 11). Er kann sich auch weigern auszufahren. 
Der Fall der Pharisäer, die sich dem Licht verweigern, ist in dieser Hinsicht kenn- 
zeichnend. Jesus zeigt sich ihnen gegenüber von einer Härte, die uns in Erstaunen 
setzt. Nicht nur, daß er ihren unsinnigen Formalismus brandmarkt und ihnen eine 
Reihe schrecklicher Verfluchungen ins Gesicht schleudert (Mt 23, 1-36), er enthüllt 
auch die schlechte Absicht ihres Herzens (Mt 23, 25). Übertünchte Gräber sind sie, 
außen bewundernswert, inwendig voller Verwesung und Unrat (Mt 23, 27), schlechte 
Bäume, die keine guten Früchte tragen können (Mt 7, 15-20; 12, 33-34), und die am 
Ende ins Feuer geworfen werden (ebd.). Man muß sich hüten sie nachzuahmen, um 
dem kommenden Zorn zu entgehen (Mt 5,20), man muß ihre Unterweisungen hören, 
aber darf nicht ihr Verhalten zum Vorbild nehmen (Mt 23, 3), nicht tun wie diese 
Heuchler, die ostentativ tugendhaft handeln, um von den Menschen gesehen zu 
werden (Mt 6, 1-5), lange Gebete aneinanderreihen, aber die Häuser der Witwen 
verschlingen (Mt 23, 14) und schlimmer sind als ihre Väter, die Mörder der Pro- 
pheten (Mt 20, 31), da sie sich schon anschicken, Mörder zu werden an dem letzten 
Gesandten des Vaters im Himmel, seinem geliebten Sohn (Mt 21, 38). Wer immer 
sie nachahmt, wird bestraft werden wie sie. Die Sünde ist weiter das schlimmste Übel, 
das den Menschen bedrohen kann: Nicht die muß man fürchten, die den Leib töten, 
sondern jene, die die Seele töten (Mt 10,28). Denn besser ist es, hinkend oder ein- 
äugig in das Himmelreich einzugehen als mit voller Gesundheit in die Hölle (Mt 
5, 29; 18, 8), wo der Wurm nicht stirbt und das Feuer nie mehr erlischt (Mk 9, 43, 45). 

Doch nicht alle Menschen sind ungläubige, hochmütige Pharisäer. Die meisten 
sind mehr schwach als böse. Gewiß, Jesus klagt die freiwillige Verhärtung der Phari- 
säer an (Joh 10, 37); er ist unbarmherzig gegen alle, die ihre Augen vor dem Licht 
verschließen und gegen den Geist lästern (Mt 12, 32), indem sie die Werke Gottes 
Satan zuschreiben (Mk 3, 30); er zeigt sich hart gegen die, welche die Kleinen, die 
an ihn glauben, ärgern (Mt 9, 42; 18, 7-9); er hat über den Verrat des Judas ein 
Wort gesagt, das die Tradition entsetzlich fand (Mt 26, 24). Aber dieser gleiche Jesus 
zeigt sich von einer unvergleichlichen Zartheit gegenüber den armen Sündern. Er 
verwirrt die Ankläger der ehebrecherischen Frau und schickt diese fort, ohne sie zu 
verdammen (Joh 8, 8-10); er preist die Reue der Sünderin auf Kosten Simons des 
Pharisäers (Lk 7, 36-50); ruft zu sich den Zöllner Zachäus (Lk 19,1-10) und unterhält 
sich mit der ehebrecherischen Samariterin (Joh 4, 1-42); er geht den Sündern und 
Dirnen entgegen, ohne sich um das Ärgernisnehmen der Pharisäer zu kümmern 
(Mt 9, 11), ja, er benutzt dieses Ärgernisnehmen, um sein Verhalten an einer ganzen 
Reihe von Gleichnissen (Lk 15, 1-3), in denen die christliche Tradition eine un- 
erschöpfliche Quelle des Nachdenkens findet, aufzuhellen. Die Gleichnisse von den 
beiden Söhnen (Mt 21, 29-31), von der verlorenen Drachme, vom verlorenen Schaf, 
das wunderbare Gleichnis vom verlorenen Sohn (Lk 15, 1-32), sie alle werden in 
anderer Weise wieder aufgenommen im Gleichnis vom Pharisäer und Zöllner (Lk 



Bemerkungen zu einer Theologie der Sünde 39 

18, 9-14); hier stellt Jesus die Reue der Sünder der Verhärtung der Pharisäer gegen- 
über, die sich für gerecht halten (Lk 18, 9). Aber über seihe Zuhörer hinweg zielt 
Jesus durch die Jahrhunderte hindurch auf alle Sünder und Pharisäer, und seine 
Unterweisungen enthalten unzählige Anwendungsmöglichkeiten. 

In diesen Gleichnissen sieht man das unendliche Erbarmen Gottes für den reuigen 
Sünder aufleuchten. Im 4. Jahrhundert sind die Christen versucht, ihr Heil für ge- 
sichert zu halten; sie glauben an den Menschensohn, sie sind •erwählt" worden, - 
ist es da möglich, daß sie nicht gerettet werden? Aber das ist eine Vermessenheit, 
die schon Jesus verurteilt: die berufen sind, können auch verworfen werden. Im 
Gleichnis von den zur Hochzeit Geladenen versammelt der Herr nach dem Schimpf, 
den ihm seine Erstgeladenen angetan haben, andere Gäste; die Zöllner und Sünder 
gehen anstelle der Pharisäer in die Kirche ein; aber um dort zu bleiben, muß man 
außerdem ein hochzeitliches Gewand haben; wer es nicht hat, wird hinausgeworfen 
und in die Hölle geschickt (Mt 22, 14). Doch die Barmherzigkeit Gottes trägt, wenn 
man so sagen darf, in jeder Weise den Sieg über seine Gerechtigkeit davon. Jesus 
lädt die Menschen ein, damit zu rechnen, vorausgesetzt nur, daß sie selbst barmherzig 
sind, daß sie dem Nächsten seine Schulden erlassen (Mt 6, 12), daß sie ihrem Bruder 
von Herzensgrund verzeihen (Mt 19, 35), nicht nur einmal noch sieben Mal (Lk 17, 4), 
sondern siebzig mal sieben Mal (Mt 18, 22). Das bedeutet: Gottes Barmherzigkeit ist 
unerschöpflich. 

Indes lehrt Jesus nicht, das Heil sei leicht. Man muß durch die enge Pforte ein- 
gehen, um zum ewigen Leben zu gelangen (Mt 7, 13-14). Der Weg, der zum Leben 
führt, ist voller Hindernisse; überall arbeitet Satan, um das Werk Gottes zu ver- 
eiteln, indem er Unkraut in den Acker des Vaters sät (Mt 13, 39); er macht sich sogar 
an die Apostel heran (Lk 22, 31). Um am ewigen Leben teilzuhaben, muß man das 
Gesetz erfüllen, das ganze Gesetz (Mt 5, 18). Es wäre umsonst, im Evangelium einen 
systematischen Katalog der zu übenden Tugenden oder der zu meidenden Fehler 
suchen zu wollen. Die oberste Regel des sittlichen Lebens ist die Liebe (Mt 22, 37-40). 
Man wird gerichtet nach seinem Verhalten dem Nächsten gegenüber (Mt 25, 31-46). 
Das neue Gesetz ist also von einer äußersten Einfachheit, aber es fordert darum um 
so mehr. Die Bürde, die die Pharisäer auferlegten, bleibt schließlich doch nur eine 
begrenzte; die Moralregeln, die die antike Gesellschaft dem Bürger vorschrieb, sind 
nicht unbegrenzt; der Christ indessen weiß niemals, wieweit die Forderungen der 
Liebe gehen können. Für ihn drückt sich die sittliche Pflicht nicht in abstrakten Regeln 
aus. Wohl findet man in der Bergpredigt oder an anderen Stellen des Evangeliums 
positiv christliche Vorschriften, aber Jesus führt sie nur als Beispiele an. Er stellt die 
Ehe in ihrer ursprünglichen Würde wieder her (Mt 19, 3-12; vgl. Mt 5, 31-32), ver- 
urteilt nicht nur Mord und Ehebruch, sondern verurteilt sie bis zum Gedanken des 
Ehebruchs und bis zu den Regungen des Zornes (Mt 5, 21-28); er schreibt die Fein- 
desliebe vor - eine unerhörte Neuerung (Mt 5, 44). Aber er geht noch weiter und 
predigt ein Vollkommenheitsideal, ohne umständlich zu bestimmen, was Gebot oder 
Rat ist. Wir kennen die Antwort, die er dem reichen Jüngling gab (Mt 19, 21), auf 
die die Theologie später ihre Unterscheidung zwischen Rat und Gebot stützen wird; 
aber praktisch wird nur eine einzige allgemeine Regel gegeben: vollkommen zu sein 
wie der Vater im Himmel (Mt 5, 48). 



40 Henri Rondet 

Christus überläßt seiner Kirche die Sorge, für jeden besonderen Fall, für jede 
Epoche oder örtliche Situation genaue Verhaltensweisen zu bestimmen. Der Geist 
der evangelischen Moral wird sich einen Leib schaffen; er wird sich in den Moral- 
kodices inkarnieren, deren Einzelheiten veränderlich sind, wenn man nur bestimm- 
ten Grundgeboten treu bleibt. Der Dekalog bleibt auch ein christliches Gesetz, aber 
unter der Bedingung, daß er immer lebendig wird durch die Liebe. Mehr als für 
irgendeine andere gab es für die christliche Gesellschaft eine Pflicht, auf immer neue 
Lösungen zu sinnen. 

Aber wie sie erfinden? Die Stoiker hatten einst so ausgezeichnet gesagt, das Maß 
der Tugend sei der tugendhafte Mensch. Aber wie soll man die Tugend von ihren 
Nachäffungen unterscheiden? Wie soll man die auseinandergehenden Meinungen 
unter den besten der Menschen beurteilen? •Wahrheit jenseits der Pyrenäen, Irrtum 
diesseits", sagte Pascal. Nur ein Gott-Mensch konnte uns sagen, was der Mensch 
sein soll. Und er rechnet damit, daß die Seinen in ihrem eigenen Leben seine Hal- 
tungen und seine Beispiele nachzuahmen suchen (Joh 13, 15). Er, der das Licht der 
Welt ist (Joh 8,12), fordert, daß auch sie ein Licht seien (Mt 5,16), mehr noch durch 
ihr Leben als durch ihre Lehre (Lk 11, 33). Selbst ein heiliger Paulus konnte es darum 
wagen, seinen Söhnen im Glauben zuzurufen: seid meine Nachahmer, wie auch ich 
Nachahmer Christi bin (1 Kor 4, 16). 

Die Sünde in der Theologie des hl. Paulus 

Beim hl. Paulus entspringt die Theologie der Sünde einer absolut einzigartigen 
religiösen Erfahrung. Mehr als jeder andere ist Paulus, der Pharisäer, durch die 
evangelische Botschaft erschüttert worden. Wie Johannes weiß Paulus, daß Christus 
für unsere Sünden gestorben ist (1 Kor 15, 3), aber mehr noch als Johannes kennt 
er die Universalität der Sünde; kein Mensch kann sich rühmen, ihr zu entkommen 
(Rom 3, 23). Alle Menschen, Juden wie Heiden, sind Sünder, ob sie nun gesündigt 
haben gegen das Licht der •natürlichen" Vernunft oder gegen einen positiven Befehl 
Gottes (Rom 2, 12). Die einen wie die anderen werden vor dem Richterstuhl Christi 
erscheinen, um nach ihrem Verhalten gerichtet zu werden (Rom 2, 7; 2 Kor 5, 10). 

Das erste, was wir hervorheben müssen, ist die dramatische Art, in der uns Paulus 
die Herrschaft der Sünde in der Geschichte der Menschheit aufzeigt (Rom c. 1-5) und 
von den Verwüstungen spricht, die sie in der Seele jedes einzelnen von uns anrichtet. 
Die Sünde ist gleichsam eine böse Macht, die im Herzen des Menschen schlummert 
und aufwacht, sobald das Gesetz erscheint, das das Gute gebietet und das Böse ver- 
bietet. Das Gesetz in sich ist gut, und doch muß es die Übertretung herausfordern 
und den Tod verursachen (Rom 7, 7-12), so daß der von dieser Macht der Sünde 
besiegte Mensch sich unfähig findet, aus dem Zustand tiefster Spaltung, in den er 
gefallen ist, herauszukommen: •Nicht das Gute tue ich, das ich will - ich tue, was ich 
nicht will, das Böse. Wenn ich aber das, was ich nicht will, tue, so bin nicht ich es, 
der es vollbringt, sondern die Sünde, die in mir wohnt. Ich habe Gefallen am Gesetz 
Gottes nach meinem inneren Menschen, aber ich spüre in meinen Gliedern ein an- 
deres Gesetz, das dem Gesetz meiner Vernunft widerstreitet und mich gefangenhält 
unter dem Gesetz der Sünde, das in meinen Gliedern ist. Ich unglücklicher Mensch, 
wer wird mich erlösen aus dem Leibe, der solchen Tod in sich birgt? " (Rom 7,19 ff.). 



Bemerkungen zu einer Theologie der Sünde 41 

Das christliche Denken wird in dieser Stelle immer eine meisterhafte Beschreibung 
des Widerstreites zwischen Fleisch und Geist sehen. Man hat bisweilen versucht, 
darin, ich weiß nicht, was für einen manichäischen Dualismus zu entdecken, aber das 
steht dem Denken des hl. Paulus geradezu entgegen. Das Fleisch ist im Menschen 
nichts anderes als eben der Mensch, insoweit er Sünder ist, • es ist der alte Mensch, 
der sterben muß, damit der neue sich erhebe, und es ist zugleich Ursache und Wir- 
kung der Sünde. Fleisch und Geist, das ist der ganze Mensch, geteilt in sich selbst, 
getrennt von Gott, gevierteilt'zwischen der schlechten Welt und dem Schöpfer, zwi- 
schen seinem Streben zu Gott und der Menge seiner Begierden. Der beste Exeget des 
hl. Paulus wird hier Augustinus sein, der besser als jeder andere verstehen dürfte, 
was die Herrschaft der Sünde in uns ist und wie das Leben des Sünders Spaltung 
und Zerstückelung in ein und demselben Subjekt bedeutet. 

Die Lehre der Sünde bei Paulus ist also reich und vielfältig. Die Sünde bleibt für 
ihn wie für jeden religiösen Menschen eine Übertretung des göttlichen Gesetzes 
(jtaQCtßaaig: Rom 5,14; 2,23; 4,15; 1 Tim 2,14; - jiaoajtTCOU«: Rom 4,25; 5,15-20; 
11,11-12; 2Kor5,19; Gal6,l; Ephl,7; 2,1.5; Kol2!l3), ein Ungehorsam 
(JTCIQOIXOT): Rom 5,19; 2 Kor 10,6; Hebr 2,13), ein freiwilliger Irrtum (1 Tim 
6, 10; 2 Tim 3, 13; Tit 3, 3). Aber dieser Begriff der Sünde hat tiefere Resonanzen. 
Die Sünde ist weniger ein vorübergehender Akt (duaQTicc 1 Kor 15, 3, für gewöhn- 
lich im Plural außer Rom 4, 8; 2 Kor 11, 7; &[i&QTr|u.a: Rom 3, 25; 1 Kor 6, 18) als 
ein gewohnheitsmäßiger Zustand des Menschen, den die Übertretung (Rom 3, 7) 
zu einem Sünder macht (d|j.aoTcoX6g 1 Rom 5, 9), der dem Gericht verfallen ist. Die 
Sünde wird gleichsam personifiziert. Sie ist wie ein Herr, der in uns herrscht (Rom 
3, 9; Gal 3, 22), dessen Sklaven wir sind (Rom 6, 16), dem wir verkauft worden sind 
(Rom 7, 14) und von dessen Tyrannei Christus allein uns zu befreien vermag (Rom 
6, 20-22). Dieser Herr hat von unserem Leib Besitz ergriffen, um unsere Glieder 
zu seinen Werkzeugen zu machen (Rom 7,14) und aus diesem Leib einen Leib der 
Sünde (Rom 6, 6), ein böses Fleisch, aus dem die Unzucht, die Unlauterkeiten, die 
Abgöttereien, der Zorn und alle Laster hervorgehen (Gal 5, 20) - um so aus uns 
gleichsam lebende Leichname zu machen (Eph 2,1; Kol 1,14), so daß die Herrschaft 
der Sünde auch die des Todes (Rom 5, 12-14) und der Finsternisse ist (Eph 5, 8; 
Rom 13, 12; Eph 6, 12). 

Die Sünde führt wieder zur Sünde, denn der fleischliche Mensch ist unfähig, die 
Dinge Gottes zu verstehen (1 Kor 2, 14); der Unglaube zieht die Geistesblindheit 
(2 Kor 4, 4; Rom 1, 21), die Zügellosigkeit des Herzens (Rom 1, 24) und jede Art 
von Unordnung nach sich, für die das Heidentum ein erschreckendes Schauspiel ab- 
gibt (Rom 1, 26-31). Die Juden sind im übrigen nicht sehr viel besser als die Hei- 
den; auch sie befinden sich in der Finsternis der Sünde, während sie sich im Licht 
wähnen (Rom 2, 19). 

Doch diese personifizierte Sünde, die in uns wohnt, ist in Wirklichkeit der Mensch, 
insofern er Sünder ist: eyai aaomxoq el|ii: (Rom 7, 15); seine Gefangenschaft ist eine 
freiwillige. Wenn er nur will, kann er den Herrn wechseln (Rom 6, 19), aus seinem 
Fleisch ein Werkzeug der Heiligkeit machen (Rom 6, 19), indem er es seinerseits zur 
Dienstbarkeit zurückführt (1 Kol 9, 27). All das wurde teilweise in der Taufe ver- 
wirklicht, in der die Bekehrten, die Finsternis waren, Licht wurden in Christus (Eph 



42 Henri Rondet 

5, 8). Voll von Lastern waren sie, jetzt sind sie gereinigt und geheiligt (1 Kor 6, 11), 
berufen zur Freiheit der Kinder Gottes (Rom 8, 2; 2 Tim 1, 9). Die christliche Frei- 
heit ist aber keine Zügellosigkeit (Gal 5, 13); der vom Gesetz freigelassene Christ 
ist nicht ohne Gesetz; er bleibt dem sittlichen Gesetz unterworfen (Rom 6, 2). 

Nun aber kämpft auch bei den Gläubigen noch das Fleisch gegen den Geist (Gal 
5, 17); der Gerechte ist vor den Verlockungen der Begierlichkeit nicht sicher (Rom 
8, 13). Christus wohnt zweifellos in ihm, der Hl. Geist wohnt in ihm (Rom 8, 10-11), 
aber der Mensch kann den Tempel Gottes schänden (1 Kor 3, 17), kann Christus, der 
in ihm lebt, aufs neue kreuzigen (Hebr 6, 6). Der Mensch kann den Geist, der in ihm 
wie ein Feuer brennt (Rom 12, 11), auslöschen und verjagen (1 Thess 5, 19). Das ge- 
schieht nicht ohne Schaden. Es gibt Sünden, die vom Königreich des Himmels aus- 
schließen: Ehebruch, Unzucht, Mord und gleichartige Vergehen (1 Kor 6, 9; Gal 
5, 19-20) - (Eph 5,5). Es gibt sogar Sünden, die den Christen schlimmer machen 
als einen Ungläubigen (1 Tim 5, 8); es gibt solche, die wie die Blutschande (1 Kor 
5, 1) oder die Häresie (1 Tim 1, 20; 2 Tim 2, 17) die Kirche verpflichten, den Schul- 
digen auszustoßen, ihn aus der Gemeinschaft der Gläubigen auszuweisen (1 Tim 
5, 11) und •dem Satan auszuliefern" (1 Kor 5, 5). Doch diese Fälle sind in der ersten 
christlichen Generation noch selten. Viel häufiger sind jene Vergehen, die eine ge- 
wisse Unordnung und Verwirrung in den Seelen und in der Kirche hervorrufen, 
ohne vom Königreich des Himmels auszuschließen oder den Hl. Geist zu vertreiben 
Sie betrüben den Hl. Geist (Eph 4, 30), und sie vor allem werden am Tage des Ge- 
richtes bestraft. Da jeder der Gläubigen auf dem einzigen Fundament, das 
Christus ist, gebaut hat, wird das Feuer des Gerichtes den Wert seines geistlichen 
Gebäudes ans Licht bringen; hat einer anstelle des Goldes guter Taten nur Holz oder 
Stroh gesammelt, so wird das alles vom Feuer verzehrt. Er selber wird wohl gerettet 
werden, aber •nur wie durch Feuer" (1 Kor 3, 12-17). Diese rätselhafte Stelle sollte 
viele Kommentare aufrufen. Die Tradition knüpfte an sie später die Lehre vom 
Reinigungsort an, aber diese Lehre steht ihrerseits wieder in enger Wechselbeziehung 
zur Unterscheidung zwischen schwerer und läßlicher Sünde, die hier einen sicheren 
Stützpunkt findet. Erinnern wir uns noch daran, daß Paulus anläßlich des den Götzen 
geweihten Fleisches und des Ärgernisses für die Schwachen (1 Kor 8,11; Rom 14,23) 
klar zwischen materieller und formeller Sünde unterschieden hat; er ist einer der 
wenigen Autoren des NT, die das sittliche Bewußtsein analysiert haben. 

Die paulinische Sündentheologie ist nur die Kehrseite einer bewundernswerten 
geistlichen Lehre, die von den Vätern und anderen geistlichen Schriftstellern un- 
gezählte Mal wieder aufgenommen wird. Der Kampf des Fleisches und des Geistes, 
den der Römerbrief beschreibt (Rom 7), ist nicht allein der Anteil der Sünder, son- 
dern auch der Gerechten. Das Leben der Gerechten wird ebensogut ein ständiger 
Kampf sein. Um zu leben, muß man sterben, durch einen beständigen Tod der 
Sünde sterben (Rom 8, 13) und dadurch den mystischen Tod der Taufe fortsetzen 
(Rom 6, 3); die Christen sind mit Christus begraben, mit ihm auferstanden, mit ihm 
thronend im Himmel (Eph 2, 6), aber sie sind nicht anders gerettet als auf Hoffnung 
hin (Rom 8, 23); das alles kann durch die Sünde wieder in Frage gestellt werden. 
Darum die Ratschläge und die Ermahnungen, die jeden Brief des hl. Paulus be- 
schließen. Wir müssen unaufhörlich den alten Menschen kreuzigen und den Leib der 



Bemerkungen zu einer Theologie der Sünde 43 

Sünde, die in uns wohnt, zerstören (Rom 6, 6; Gal 5, 24), seufzend die Last eines 
irdischen Lebens tragen (2 Kor 5, 4), das nur durch ein ständiges Sterben im ewigen 
Leben enden kann (2 Kor 4, 11). Kurz gesagt sucht die Sünde bis zum Ende unseres 
Lebens als ein fremdes Leben in uns zu wuchern, und der Mensch wird nur dann 
zu einer Einheit, wenn er es durch eine ununterbrochene Abtötung entfernt. Was 
Jesus für die Menschheit getan hat (Kol 2, 13-15), muß jeder von uns für seinen Teil 
mit Hilfe der Gnade vollenden; er muß gekreuzigt sterben, um Christus in sich 
leben zu lassen (Gal 2, 19-20) und eines Tages an der glorreichen Auferstehung 
teilzuhaben (Rom 8, 11). 

Diese wenigen Bemerkungen geben nicht im entferntesten ein getreues und voll- 
ständiges Bild der Sündentheologie des hl. Paulus. Man müßte noch einiges über den 
sozialen Charakter der paulinischen Moral anfügen, müßte zeigen, wie die Sünde, 
als Übertretung des göttlichen Gesetzes, Verletzung, Krankheit oder Tod der Einzel- 
seelen auch eine Verletzung des mystischen Leibes ist, und wie auch die Buße sozia- 
len Charakter hat. Paulus verbietet die Lüge, indem er den Gliedschaftscharakter 
im mystischen Leib ins Gedächtnis ruft (Eph 4, 25), und es ist nur zu bekannt, daß 
seine Ehe- und Familienmoral aus der Betrachtung des mystischen Leibes erwächst 
(Eph 5). 

Die Sünde bei Johannes 

In der Theologie des hl. Johannes nimmt die Sünde einen beachtlichen Platz ein. 
Von der ersten Seite des Evangeliums an zeigt uns der Jünger, den der Herr lieb- 
hatte, in Christus denjenigen, der kam, um die Sünden der Welt zu tilgen (Joh 1, 29), 
und stellt uns seinen Tod als Sühne für die Sünden dar, die Sünden Israels sowohl 
als die der ganzen Welt (Joh 11, 50; vgl. 1 Joh 4, 10). Das Leben Christi ist ein fort- 
währender Kampf gegen das Reich der Sünde, das Universum das Feld eines gigan- 
tischen Kampfes zwischen Gott und der •Welt" (Joh 7, 7; 15, 18). Die Welt ist der 
Feind Gottes und seiner Gesandten (Joh 17, 14; vgl. 1 Joh 3, 13), sie ist sündige 
Welt (Joh 16, 8), dem Satan unterworfen, der ihr Fürst ist (1 Joh 5, 19; Joh 14, 30); 
aber Christus besiegt die Welt durch sein Kreuz (Joh 12, 31; 16, 11). Dieses große 
Drama der Sünde und der Erlösung wird als ein Streit zwischen dem Licht und der 
Finsternis, dem TOD und dem LEBEN dargestellt. Das WORT, LEBEN und 
LICHT, ist gekommen, um die Menschen zu retten und ihnen das Licht und das 
Leben zu bringen (Joh 8, 12; 10, 10), aber die Menschen haben es nicht aufgenom- 
men (Joh 1, 11). Die Sünde, die eine Übertretung des göttlichen Gesetzes ist (1 Joh 
3, 4), erscheint so als ein Zurückweisen des Lichtes (Joh 3, 18-21) und des göttlichen 
Lebens (Joh 5, 40). Der Mensch zieht die Welt und die vergänglichen Güter Gott 
vor (1 Joh 2, 15-17). Durch diese Revolte wird er Sohn Satans (Joh 8, 44; 1 Joh 3, 9), 
der sich der Wahrheit widersetzt, Lügner, wie der Vater der Lüge (Joh 8, 44). Er 
macht sich zum Sklaven der Sünde (Joh 8, 34), wandelt in der Finsternis (1 Joh 2, 11) 
und bleibt im Tode (1 Joh 3, 15). Wenn er sich immer dem Licht widersetzt, stirbt 
er in seiner Sünde (Joh 8, 21-24) und wird nur auferstehen, um gerichtet zu werden 
(Joh 5,29), um ausgeschlossen zu werden aus der Heiligen Stadt (Offb 22,15), deren 
Licht das geopferte Lamm ist (Offb 21, 23), und den zweiten Tod zu sterben (Offb 
21, 8), da er getilgt ist aus dem Buche des Lebens (Offb 21, 27). 

Indessen gibt es Grade der Schuldhaftigkeit (Joh 19, 11). Die Schuldigsten sind 



44 Paul Mianecki 

die Pharisäer, diese ungläubigen Juden, die gegen das Licht gesündigt haben (Joh 
9, 41; 15, 22); sie sind auch die Häretiker, wahre Antichristen (1 Joh 2, 18), die nicht 
aus Gott geboren sind (1 Joh 5, 1), weder den Vater noch den Sohn in sich haben 
(1 Joh 2, 23; 1 Joh 1, 9) und ausgestoßen werden müssen (2 Joh 10). Als Tote, aus- 
geschlossen vom ewigen Leben, muß man nicht nur die Unzüchtigen, die Mörder, 
die Götzendiener und Lügner ansehen (Offb 21, 8; 22, 15), sondern auch alle, die 
sich weigern, das große Gebot der Liebe zu beobachten, und auf Grund dessen in 
der Finsternis bleiben (1 Joh 2, 9), im Tode (1 Joh 3, 14), fern dem ewigen Leben 
(1 Joh 1, 8). Es gibt sehr schwere Verbrechen, in die Christen fallen können und 
deren Vergebung nicht durch die Gebete der anderen Gläubigen erlangt werden 
kann (1 Joh 5, 17). Diese letzte Behauptung über die Sünde, die zum Tode führt, 
wird die Tradition in Verlegenheit bringen, aber sie dient auch als Ausgangspunkt 
für die Unterscheidung zwischen der Todsünde und den anderen Sünden. 

Die johanneische Sündentheologie wird von den Kirchenvätern, vor allem von 
Origenes und Augustin, aufgegriffen werden. Nachdem sie in der Sünde eine Krank- 
heit, ein Siechtum der Seele gesehen haben, lieben sie ebenso, die Todsünde als das- 
jenige zu betrachten, was zum Tode führt und die Seele in die Finsternis stürzt. Noch 
lieber werden sie das johanneische und paulinische Thema von der Sklaverei der 
Sünde als Gegenstück der großen Idee von der befreienden Gnade entwickeln. 

(Fortsetzung folgt.) 

Heimweh nach Heiligkeit 

Von der religiösen Unruhe des heutigen Menschen 

Von Paul Mianecki S. J., Berlin 

Überall gibt es Zeichen für das Wirken des Heiligen Geistes, und diese Zeichen 
sind so zahlreich, daß man von einer Jugend der Kirche sprechen kann, durch die 
das Wehen des Pfingstgeistes geht. Dieser kühne Satz von Pierre Blanchard1 wirkt 
in unserem abendlich scheinenden Abendland erfrischend und herausfordernd, 
nicht allein zur Diskussion, sondern zum Streben nach Heiligkeit selbst. Blanchard 
weiß wohl, daß gerade heute die fortschreitende Entchristlichung und eine alles 
christliche Leben ertötende Gleichgültigkeit sich massiv aufdrängen. Aber das ist 
für ihn kein Grund, müde und resigniert zu sein. Denn über aller Trägheit der gott- 
entfremdeten Massen sieht er die Gnade am Werk, und das bedeutet für ihn mehr. 
Kann Gott Tote zu neuem Leben erwecken - und daß er es kann, ist der Kern der 
Frohen Botschaft -, so kann er erst recht die eingeschlafenen Gewissen wachrütteln 
und von der Verschüttung durch eine zivilisatorisch überorganisierte Welt befreien. 
•Es würde uns an Glauben fehlen, wenn wir meinen, der Mensch hätte sich derart 

1 Pierre Blanchard, Saintete aujourd'hui. Etudes Carm61itaines. Desclee de Brouwer, 1954. 
S. 30. 




