44 Paul Mianecki

die Pharisder, diese unglaubigen Juden, die gegen das Licht gesiindigt haben (Joh
9, 41; 15, 22); sie sind auch die Hiretiker, wahre Antichristen (1 Joh 2, 18), die nicht
aus Gott geboren sind (1 Joh 5, 1), weder den Vater noch den Sohn in sich haben
(1 Joh 2,23; 1 Joh 1, 9) und ausgestofien werden miissen (2 Joh 10). Als Tote, aus-
geschlossen vom ewigen Leben, mufl man nicht nur die Unziichtigen, die Morder,
die Gotzendiener und Liigner ansehen (Offb 21, 8; 22, 15), sondern auch alle, die
sich weigern, das grofle Gebot der Liebe zu beobachten, und auf Grund dessen in
der Finsternis bleiben (1 Joh 2,9), im Tode (1 Joh 3, 14), fern dem ewigen Leben
(1 Joh 1,8). Es gibt sehr schwere Verbrechen, in die Christen fallen konnen und
deren Vergebung nicht durch die Gebete der anderen Glaubigen erlangt werden
kann (1 Joh 5, 17). Diese letzte Behauptung iber die Siinde, die zum Tode fiihrt,
wird die Tradition in Verlegenheit bringen, aber sie dient auch als Ausgangspunkt
fiir die Unterscheidung zwischen der Todsiinde und den anderen Siinden.

Die johanneische Siindentheologie wird von den Kirchenvitern, vor allem von
Origenes und Augustin, aufgegriffen werden. Nachdem sie in der Siinde eine Krank-
heit, ein Siechtum der Seele gesehen haben, lieben sie ebenso, die Todsiinde als das-
jenige zu betrachten, was zum Tode fithrt und die Seele in die Finsternis stiirzt. Noch
lieber werden sie das johanneische und paulinische Thema von der Sklaverei der
Siinde als Gegenstiick der groflen Idee von der befreienden Gnade entwickeln.

(Fortsetzung folgt.)

Heimweh nach Heiligkeit

Von der religiésen Unruhe des heutigen Menschen

Von Paul MianeckiS.J, Berlin

Uberall gibt es Zeichen fiir das Wirken des Heiligen Geistes, und diese Zeichen
sind so zahlreich, dafl man von einer Jugend der Kirche sprechen kann, durch die
das Wehen des Pfingstgeistes geht. Dieser kithne Satz von Pierre Blanchard' wirkt
in unserem abendlich scheinenden Abendland erfrischend und herausfordernd,
nicht allein zur Diskussion, sondern zum Streben nach Heiligkeit selbst. Blanchard
weifl wohl, dafl gerade heunte die fortschreitende Entchristlichung und eine alles
christliche Leben ertotende Gleichgiiltigkeit sich massiv aufdridngen. Aber das ist
firr ibn kein Grund, miide und resigniert zu sein. Denn iber aller Trigheit der gott-
entfremdeten Massen sicht er die Gnade am Werk, und das bedeutet fiir ihn mehr.
Kann Gott Tote zu nenem Leben erwecken — und daf er es kann, ist der Kern der
Frohen Botschaft —, so kann er erst recht die eingeschlafenen Gewissen wachriitteln
und von der Verschiittung durch eine zivilisatorisch itberorganisierte Welt befreien.
»,Es wirde uns an Glauben fehlen, wenn wir meinen, der Mensch hitte sich derart

1 Pierre Bianchard, Sainteté aujourd’hui. Etudes Carmélitaines. Desclée de Brouwer, 1954.
S. 30.



Heimweh nach Heiligkeit 45

von Gott entfernt, dafl eine Riickkehr weder moglich noch vorauszusehen sei, daf}
kein Anruf gehort werde und keine Methode sich als wirksam erweisen konne. Es
fehlt uns an Glauben, weil wir zu sehr an die Macht eines technischen Apostolates
glauben und zu wenig an die Kraft der Liebe und die unfehlbare Ausstrahlung
wirklicher Heiligkeit“2. Wir warten doch nicht nur auf ein kommendes Zeitalter
Christi, wir stehen schon mitten darin, weil der Leib Christi sich hier und jetzt auf-
baut in der Kraft des Geistes Christi und das Kommen seines Reiches durch alle
Vergeblichkeiten hindurch der tiefste Sinn auch der heutigen Geschichte ist.

I
Die Entdeckung der menschlichen Freiheit

Ohne Glauben an den allzeit wirkenden Gott und an seine jeden Menschen an-
rufende und erleuchtende Gnade erloschen freilich alle Lichter, so viele wir im
Kampf mit der sich immer dichter gegen den Himmel abschliefenden Welt anzu-
ziinden versuchen. Freilich, Gottes Gnade zwingt niemand, sondern 1ddt nur ein.
Darum bleibt die bedngstigende Frage, wie es um den heutigen Menschen und seine
Disposition fur die Gnade steht. Mag sein, daff man diesen Menschen auch in der
heutigen Seelsorge zu sehr in den Mittelpunkt stellt und daritber den immer gro-
Beren Gott mit seiner Allmacht und Liebe vergifit; dennoch: schlieBlich hingt das
Heil des einzelnen an dieser kleinen menschlichen Freiheit, die sich Gott restlos
hingeben, aber auch radikal versagen kann. ,,Alle Dinge gehen in der Angel unse-
rer Freiheit, die unser wahrer Damon ist“ (Joseph Bernhart).

Wenn Gott uns nicht heilig machen will ,ohne uns, dann setzt die Bekehrung
zu Gott die Entdeckung unserer Freiheit voraus mit der Verantwortung, die sie dem
einzelnen auferlegt und die ihm niemand abnehmen kann. Von einer solchen Wie-
derentdeckung der menschlichén Freiheit kann man nun in der Tat sprechen. Das
rein naturwissenschaftlich orientierte Welt- und Menschenbild wird immer mehr
in seiner Einseitigkeit erkannt und die menschliche Freiheit in ihrer nicht aus der
Materie herleitbaren Eigenstindigkeit wieder gesehen3. Die Bedrohung und der
Kampf um die Freiheit haben sicher mitgeholfen, sie wieder als Wert und Auf-
gabe zu sehen — und es ist ein Verdienst und bleibt die Mission des uns oft unver-
standlich erscheinenden franzdsischen Individualismus, die rein politisch verstandene
Freiheit in ihrer ganz-menschlichen Bedeutung herauszustellen, wie es die Existenz-
philosophie getan hat, wenn sie bisher auch nicht zum letzten transzendenten Sinn
dieser Freiheit durchzudringen vermochte.

Diese Frage nach dem Sinn der Freiheit dréngt sich aber je linger je mehr unab-
weisbar auf. Blanchard hat sicher recht mit der Feststellung, die Ereignisse der Zeit
hitten das Problem nach dem Sinn der Geschichte und der menschlichen Existenz
neu gestellt. Alle zeitgendssischen Philosophien fragen schlieBlich nach diesem Sinn
und kommen so oder so zu dem Schlufl, der Mensch miisse zwischen Sinn und Sinn-
losigkeit des Ablaufes des Menschenlebens und der Zeitgeschichte, zwischen Gott
und der Verzweiflung wahlen. Wir leben im Klima der Apokalypse (das die wach-

2 Blanchard, \. c. S. 81.
3 Friedrich Wilkelm Foerster (,Erlebte Weltgeschichte®. Glock und Lutz. Niirnberg 1953)
spricht nur Einsichten aus, die sich langsam wieder durchzusetzen beginnen (z. B. S. 150, 154).



46 Paul Mianecki

sende Prosperitit freilich wieder biirgerlich zu verharmlosen trachtet), wo viele die
Konsequenzen des Atheismus in den Blick bekommen, um sie freilich fast ebenso oft
zu bejahen, weil sie eine Entscheidung aus dem Glauben nicht mehr aufbringen.
Aber die Frage ist gestellt und die falsche Antwort kann eines Tages korrigiert
werden. Die Unruhe ist da vor dem Nichts, der Leere und Einsamkeit mit der ein-
gestandenen und noch hiufiger verschwiegenen Sehnsucht nach Fiille und Gemein-
schaft mit Gott und den Menschent. Das Genieflen des Fleisches mit seiner schreck-
lichen Sklaverei wird schlieBlich monotons, und das ewige geistige Suchen ohne
Finden enthilllt die Inkonsequenz der Empérung des Geschopfes und drangt auf
Unterwerfung des Kindes unter die Wahrheit, die allein frei machts.

Die Enttduschung ist nun sicher nicht der beste Weg zu Gott. Denn Gott ist kein
Ersatz und das religiose Leben keine Kompensation?. Aber schlieflich sind alle
Wege gut, die den Menschen zu Gott fithren. Die erfahrene Leere, die Einsamkeit
und Sinnlosigkeit kann ein solcher Weg sein, wozu noch die wachsende positive Er-
kenntnis hinzukommt, daf} der Sinn der Freiheit in der Uberschreitung des Ich, im
Mit-Sein mit den andern, in Begegnung und Hingabe, also in der Liebe liegt. De-
finiert aber der Personalismus den Menschen als Liebe — amare et amari (lieben
und geliebt werden) —, so wird am Horizont dieser Entwicklung die Heiligkeit sicht-
bar und die Heiligen als die grofen Liebenden, die in einem stindigen Dialog mit
Gott und den Menschen standens.

Noch auf eine andere Weise kann der Weg von der wiederentdeckten Freiheit zu
Gott fiithren. Der heutige Mensch erfdhrt ndmlich diese Freiheit als eine oft ge-
hemmte, in den Zwang der Weltelemente verstrickte und von Angst geldhmte. Das
alles erweist sie als geschopfliche und gefallene Freiheit und kann ein Erwachen
aus dem Traum sittlicher Autonomie bewirken. Tiefer gesehen konnten all die auf-
gedeckten Grenzen der Freiheit zur Einsicht in die Folgen der Schuld fiithren und den
Menschen erkennen lassen, wie sehr er der gnadenhaften Befreiung durch Gott,

4 Blandhard 1. c. S. 27.

5 Julien Green (Tagebiicher 1928—1945. Herold-Verlag Wien, 1952): ,Wer sich bekeh-
ren will, der gehe nicht in Kirchen, sondern in sogenannte Vergniigungsstitten. Ich kenne
nur die von Paris: sie sind das Traurigste und wohl auch das Haflichste auf Erden® (S. 179).

% In seinem jugendlichen, noch nicht ganz ausgereiften Buch ,Gott ist tot?“ (Herold-Verlag
Wien, 1954) hat Mickael Mourre den Zustand ,der selbstgewihlten, halsstarrig gewahrten
Vereinzelung“ geschildert, in den er geriet, als Camus, Sartre, Heidegger seine Meister wur-
den, ,traurige Gefdhrten auswegloser Verzweiflung®. Das Buch schliefit: , Vielleicht wandern
morgen auf Europas Straflen junge Menschen, Lieder auf den Lippen und Glauben im Her-
zen — mit beidem wufiten wir nichts anzufangen. Wenigstens aber haben wir es ihnen als
Andenken hinterlassen” (S. 858).

7 ,Mitunter frage ich mich, ob das religiose Gefiihl bei vielen nicht lediglich Ausdruck
eines Sicherheitsbedirfnisses inmitten einer durchans todgeweihten Welt sei... Ich will
jedoch blofl wissen, ob wahre Heiligkeit nicht gerade darin besteht, das irdische Paradies
um des anderen willen zn verschméhen, denn das, was der Christ von heute aufgibt, ist recht
eigentlich so etwas wie die Holle. Im" Jahre 1940 ist das Kloster nicht mehr das Schlimmste®
(Julien Green 1. c. S. 217).

8 Unter den franzésischen Schriftstellern ist es vor allem Antoirne de Saint-Exupéry, der
mit seiner Grundidee von der Selbstiiberschreitung (dépassement) sozusagen die Prifudien
der Heiligkeit entfaltet hat, eine Mystik des Aufbruchs, Gott und den Menschen entgegen.
Immer hat er der Versuchung, Leben und Tod fiir sinnlos zu halten, widerstanden, vielmehr
im Menschen ein Wesen geschen, das berufen ist zu Liebe und Dienst und damit zum Opfer.
»Nur das existiert, was du opferst® (vgl. Blanchard 1.c. S. 144 ff.).



Heimweh nach Heiligkeit 47

also der Erlosung bedarf. Der Mensch von heute wird oder kann wenigstens das
7. Kapitel des Romerbriefes mit anderen Augen lesen als der Mensch eines ideali-
stischen Zeitalters.

IL.

Die Wirklichkeit der Gnade und des iibernatiirlichen Lebens

Die Entdeckung der Freiheit in ihrer Dialektik von tragischer Verweigerung des
Glaubens an die Transzendenz und an Gott und inbriinstiger oder auch heroischer
Hingabe an die Erde geniigt nicht. Wenn es heute so etwas wie ein ,Heimweh nach
Heiligkeit* geben soll, mufl dem von einer technischen Lebensweise eingeengten
Menschen irgendwann einmal ganz konkret die gréfere Wirklichkeit der Welt des
Glaubens aufgehen, die in unser Leben einbricht, es trigt und verwandelt und inmit-
ten der andringenden Verzweiflung mit Hoffnung erfillt, so dafl der gelebte Ma-
terialismus am Ende doch als Kerker erscheint, aus dem es einen Ausweg zu suchen
gilt. Es wire die Erfahrung, die Julien Green einmal in seinem Tagebuch notiert:
~Es mag einen Geist, einen Engel geben, eine Gewalt — wie das griechische Evan-
gelium sagt —, die beim Anblick eines von uns denkt: ,Nun kriecht das arme Tier
schon zehn-, ja hundertmal die Scheibe hoch, wo es einen Ausschlupf zu Sonne und
Luft sucht. Es sieht wohl den Himmel hinter der lichtdurchldssigen Schicht, die ist,
als ob sie nicht vorhanden ware, und es doch gefangen halt. Es begreift nicht, was
es am Flug in den Raum hindern mag. Uffnen wir ihm doch das Fenster!‘ Seit eini-
gen Jahren nimmt dieses Problem des Fensters, das nicht aufgehen will, in meinem
Leben wachsende Bedeutung an. Es ist das Problem jeden Lebens iiberhaupt. Ent-
kommen .. .“%.

Lebt im heutigen Menschen noch eine Ahnung, hat er eine wenn auch unklare
Idee von der Wirklichkeit der Gnade, die ihn iiber die engen Grenzen seines hiesi-
gen Daseins mit seiner monotonen und sinnleeren Alltaglichkeit hinausfithrt? Der
beherrschende Eindruck ist doch wohl der, dafl der Durchschnittsmensch den Blick
fiir die Transzendenz, fiir die unsichtbare Welt des Glaubens verloren hat. Die
Sechnsucht nach Sinn und Weite nnd Fiille des Lebens ist da, aber das stark empfun-
dene Ungeniigen unterliegt der Tauschung immanenter Erfilllbarkeit. Oder tiuscht
uns vielleicht das duflere Gebaren, das eine viel tiefere, uneingestandene Sehnsucht
verdeckt, die wie eine Wunde ist, die sich nicht schlieft? Derselbe Mensch, der un-
sere Kinos fiillt und sich mit primitiver Erotik fiittern 148t, zeigt erstaunlicherweise
auch grofies Interesse an Filmen und Bithnenstiicken und macht Romane zu Best-
sellern, deren Thema der Kampf zwischen menschlicher und géttlicher Liebe ist, in
deren Mittelpunkt Heilige stehen oder Siinder, die den schweren Weg der Bekeh-
rung gehen, Menschen, die Gott braucht und mit der Last der andern belddt.

Man ist geneigt, in den Folgen der Erbsiinde, die uns neugierig gemacht hat, nicht
gerade die Sehnsucht nach Heiligkeit zu sehen, zumal wenn Heilige im Film dazu
geeignet sind, die todliche Langeweile zn unterbrechen. Der Sensationshunger macht
auch vor den Mysterien Gottes nicht halt, nnd die Sentimentalitit bleibt auch vor
den Taten der Heiligen der unzureichende Ersatz fur ein wirklich ergriffenes Herz.
Durch das Lesen von Biichern und das Sehen von Filmen ist noch niemand heilig

? Greenl.c. S. 194.



48 Paul Mianecki

geworden. Man denkt an den warnenden Satz Paul Claudels: ,Das Wohlergehen
schlidfert uns ein, und die Kunst nimmt uns das Gefiihl fiir die erschiitternde Wirk-
lichkeit der Dinge und 148t uns alles als eine Fiktion ohne Bedeutung ansehen“10.
Dennoch bleibt bestehen, daf die Ahnung einer hoheren Wirklichkeit wenn nicht
in den Kopf, dann wenigstens in die Phantasie vieler Menschen Einzug hilt, die gei-
stig sozusagen nur noch von Film und Roman leben. Was der Mensch an Bildern
in seiner Seele trigt, kann eines Tages fiir sein religiéses Leben fruchtbar werden.
Warum sollte Gott ihn nicht auch aus der fiktiven Welt des Romans oder Films
in die Wirklichkeit seiner Gnade fithren!!, zumal sie oft genug das wirkliche reli-
gibse Ringen des Menschen der Gegenwart widerspiegeln und ihre Autoren vielfach
vom Christentum beunruhigt und angezogen sind oder sogar auf schmerzlich ver-
schlungenen Wegen zur Kirche heimgefunden haben?2.

Fragt man, woher bei vielen der erste empirisch feststellbare Anstof kam, der eine
Tiir in die bisher verschlossene Welt aufstief}, so sind es selten abstrakte Gedanken,
sondern konkrete Erfahrungen: die Begegnung mit wirklichen Christen, die Stille
der Kirchen mit ihrer Stein und Bild gewordenen christlichen Tradition, die Feier
der Liturgie, das Lesen der Heiligen Schrift und der Mystiker, was alles aus dem
suchenden Menschen einen betenden macht und ihn aus dem bloff intellektuellen
Interesse ins wirkliche Leben mit Gott fihrt.

»Jacques war Katholik“, liest man bei Michel Mourre1s. ,Dies war bei ihm nicht
Zutat oder Beiwerk, kein Neben- oder Teilmerkmal seines Wesens. Jacques lebte
den Katholizismus véilig vorbehaltlos dar. Er gehorte zu der Menschensorte, der ihr
Glaube nicht allein Verstandessache, der er, in Fleisch und Blut Gibergegangen, in
jeder Regung, auch der triebhaftesten, alltiglichsten, lebendig ist. Jacques brauchte
seinen Glauben nicht zu festigen oder gar zu suchen, er war auf die natiirlichste
Weise da, sobald er nur in sich hineinhorchte . . . Sein Christentum zog seine ganze
Kraft aus der Liebe.. . ., ein Mensch des Mittelalters, der in unsere arme Welt des
20. Jahrhunderts geraten war, sie fremd durchschritt und um ihre Krankheiten
wuflte, ohne ihnen zu verfallen“. Und André Gide schreibt iiber Claudel: ,Es ist,
glaube ich, die packendste Stimme, die ich je gehdrt habe. Nein, er verfithrt nicht;
er will nicht verfihren; er iiberzeugt — oder zwingt auf. Ich versuche nicht einmal,
mich gegen ihn zu wehren; und als er, nach dem Essen, von Gott sprach, vom Katho-
lizismus, von seinem Glauben, seinem Gliick, und als ich ihm sagte, ich verstiinde
ihn gut, und er darauf fragte: ,Aber Gide, warum lassen Sie sich dann nicht be-
kehren?*. .., da lieR ich durchblicken, ich zeigte ihm, in welche Verwirrung mich
seine Worte stiirzten ... Und wissen Sie, was mich jetzt quilte: die Schwierigkeit;
vielleicht die Unméglichkeit, auf dem heidnischen Weg zur Heiligkeit zu gelangen;

1 Paul Claudel-André Gide, Briefwechsel. Stuttgart 1952, S. 79.

1 Wir sprachen von Max Jakeb, der sich in einem Kino bekehrte (wie dhnlich ihm das
siecht! Wie man sich immer dhnlich ist — in allen Lebenslagen!), als er Christus auf der
Leinwand erscheinen sah® (Green 1. c. S. 276).

12 Der Protestantismus rinnt oben aus, der Katholizismus unten. Womit er sagen wollte,
daf} sich bei den Protestanten die Intellektuellen bekehren, wahrend sich von den Katholiken
die Minderwertigsten dem Atheismus oder Irrlehren zuwenden®, zitiert Green aus einem
Gesprich (1. c. S. 244).

131, ¢. S. 101—105.



Heimweh nach Heiligkeit 49

und daf kein Wort mich gewaltsamer zu Threr Anschauung hitte bekehren kinnen,
als wenn Sie, Claudel, mir von der ,unbedingten Pflicht, die man hat, ein Heiliger
zu sein’, sprechen? Ach, wie recht hatte ich, die Begegnung mit Ihnen zu fiirchten!
Welche Angst habe ich jetzt vor Threr Gewaltsamkeit!“14

Daf lebendige Christen eine Kraft ausstrahlen, zumal wenn ihr Glaube mit einem
groflen Menschentum verbunden ist, braucht eigentlich gar nicht so verwunderlich zu
sein. Dafl aber unsere Kirchen und Kapellen, die doch nach einem Wort von Ernst
Jiinger auf den heutigen sidkularisierten Menschen wie ,Fossilien® wirken!s, mit
ihren an die Transzendenz, an das andere Leben gemahnenden Riumen und ihrem
heiligen, oft so fremd gewordenen Tun eine Gewalt auf den suchenden Menschen
ausiiben, ist bemerkenswerter.

»Nach meiner Ankunft in Freiburg galt mein erster Gang am Morgen dem welt-
beriihmten Miinster®, heiflt es in den Lebenserinnerungen Fr. t). Foersters's. ,Da
stand der Kolonialdeutsche vor der grofien Vergangenheit seines eigenen Volkes und
der européischen Menschheit. Die Welt der katholischen Kirche war mir, dem nord-
deutschen Protestanten und Freidenker, nie anders erschienen als jene ganz versun-
kene Welt des Mittelalters . .. Ich wurde hier merkwiirdig schnell von dem Wahne
geheilt, daf} dies alles nichts als eine zum Tode verurteilte Welt sei . .. Das Gegen-
teil wurde mir klar, wenn auch zunichst noch dunkel und zaghaft — nimlich dafl
meine Welt zum Sterben verurteilt sei und abseits der lebendigen Wahrheit stehe.
Und nun kam noch etwas ganz Merkwiirdiges hinzu. Es war der Maienmonat mit
seiner Marienandacht ... Da sah ich nun die entgegengesetzte Welt, die Welt des
Erlésers der Menschheit, die durch die Himmelskdnigin zu mir sprach. Da gab es
keinen Widerstand mehr in mir, da streckte ich bedingungslos die Waffen, da war
etwas in mir erweckt, das nie mehr schlafen gehen sollté und das mich langsam aber
unaufhaltsam derjenigen Welt zufithren mufite, die mir bis dahin so fremd und ab-
getan erschien“. Ahnlich ist es im Leben Julien Greens. Immer wieder spricht er in
seinen Anfzeichnungen von der bezwingenden Atmosphire, die ihn in den katho-
lischen Kirchen umfing: ,Ich ahne nicht, wohin wir treiben, und ich begreife nicht
den Nutzen unseres Tuns. Alles ist so eitel und so falsch, aufler ein paar Bildern,
ein paar Seiten Musik, ein paar Gedichten. Wir miissen zuriick ins verlorene Land,
in das mir heute Siena einen Blick zu tun vergonnte“!7. — San Giovanni in Laterano.
Von manchen Gesingen so ergriffen, dafl ich mit allen in die Knie sank. Und eine
Stunde zuvor hatte ich doch an ganz andere Dinge gedacht ... Ich schreibe dies mit
mehr Trauer als Ironie nieder. In der Kirche kam ich mir wie ¢in elender Heuchler
vor, denn ich war gekommen, mir die vergoldete Decke und die grofien Mosaiken
anzusehen — aber dieser Gottesdienst hatte mich aufgewihlt” (S. 136). ,Dazu ist mir
das Antlitz des jungen Priesters noch zu gegenwirtig, wie er inmitten der Menge
mit geschlossenen Augen betete® (S. 139).

Schlieflich kann man von einer Wiederentdedkung der Heiligen Schrift sprechen.
Sie beginnt wieder fiir viele das Buch der Biicher zu werden. So sagt z. B. Gide von

14 Briefwechsel 1. ¢. 14 und 17.

15 In: Gotter und Menschen, Berlin 21942, S. 24.
18 ] ¢. S. 74—75.



50 Paul Mianed:i

sich, ,er habe sie seinerzeit so eifrig gelesen, daf er vollig in ihren Bann geriet“1s,
Und Julien Green liest sie oft stundenlang und findet immer eine Anspielung auf
sein Leben. Alles ist gegenwartsnah, ewig jung wie ein Bergbach, der seit Jahrtau-
senden zu Tal stirzt!®, Dazu sind es die Worte der Heiligen: Aufzeichnungen, Er-
fahrungen, Schauungen, die das Herz des religiés Suchenden gefangen nehmen.
» Was fiir ein Evangelium liefle sich mit den Worten schreiben, die Christus an seine
Heiligen geriéhtet hat“, heifit es bei Green?®. Dies Evangelium ist ein Buch, das nie
geschlossen und im Herzen der Schauenden jeglichen Tag geschrieben wird® (ebd.).
»1ch lese die Mystiker, wie man die Berichte von Reisenden liest, die aus fernen
Lindern heimkehren, aus Landern, in die man bestimmt nie kommen wird“ (S. 236).

Erstaunlich hiufig redet Green in seinen Tagebiichern auch uiber das Gebet, be-
sonders in den Jahren des Krieges, als er aus Paris nach Amerika flichen mufite,
also in der Zeit nach seiner zweiten und tieferen Bekehrung, Nach ihm griindet alle
wahre Ordnung im Gebet, alles tibrige ist nur mehr oder weniger gut getarnte Un-
ordoung. Das Mittelalter war ein Riesenbau, seine Grundmauern das Vaterunser,
das Ave Maria, das Credo und das Confiteor. Alles, was auf anderes gebaut ist, mufl
frither oder spéter in blutigem Morast versinken. Das ist nicht nur eine theoretische
Erkenntnis, sie fihrt zur Ubung des Gebetes: ,Den Lebenshunger in uns zu besanf-
tigen, seine Qualen zu lindern, geniigt es manchmal, ein einfaches Gebet aufmerk-
sam zu sprechen . .. Wie dunkel auch das Leben werde, man darf den Gebetsstrom
nicht unterbrechen, denn das Gebet macht alles gut, selbst wenn das Spiel verloren
scheint . .. Frieden finde ich nur mehr im Gebet. Die paar Minuten, die wir Gott
goénnen, sind gleichsam eine Festung, in deren Schutz wir vor der Welt Getiimmel
fliichten: sie mag draufen noch so briillen und gegen die Mauern rennen, auf dem
‘Wall des Vaterunsers halten Engel Wacht.“ Dabei sei der Zweck des Gebetes nicht
so schr, das Erbetene zu erlangen, als anders zu werden. Die rechte Bitte verwandle
uns nach und nach in Wesen, die imstande seien, mitunter auch ohne das Erbetene
auszukommen. Green sicht die Gefahr gerade fiir den intellektuellen Menschen
darin, religidse Lektiire mit Gebet zu verwechseln: ,Doch steht zu befiirchten, dafl die
religiose Lektiire einfach an die Stelle des religisen Lebens tritt, das heidt: beim
Lesen der Mystiker bildet man sich ein, im Geist Christi zu leben. .. Alles, was wir
an religiosen Biichern lesen und nicht aufbrauchen — durch Gebet und Werke —, ruft
in uns eine Art Faulnis hervor. Man stirbt, den Kopf voller schoner Stellen, doch
im Herzen véllige Leere . .. das beste Buch iiber das Gebet liest man kniend, mit
gefalteten Hianden und geschlossenen Augen“2l,

Was immer Saint-Exupéry, Simone Weil oder Julien Green iiber das Gebet
schreiben, es bleibt nicht bei der Theorie, sie haben wirklich gebetet. Im ,Attente de
Dieu” erzihlt Simone Weil, sie hitte das griechische Vaterunser Wort fir Wort und
tagelang vor und wihrend der Arbeit im Weinberg rezitiert und zwar mit einer
absolut reinen Aufmerksamkeit. Die Kraft dieser Ubung sei aufierordentlich gewe-

17 1. ¢. S. 40.

18 Bei Green 1. c. S. 177.

1% ], c. S. 165, 179, 275, 278, 282.

20 ] c. S. 207.

2 Julien Green . c. S. 213, 215, 225, 233, 238, 252, 265, 274.



Heimweh nach Heilighkeit 51

sen und hitte sie jedesmal {iberrascht. Immer sei dabei Christus ihr personlich nahe
und gegenwirtig gewesen, aber mit einer Gegenwart, die unendlich wirklicher, er-
greifender, klarer und liebeerfillter gewesen sei, als die in der Stunde ihrer ersten
Christusbegegnung in Solemnes?2, Und Green notiert am 30. Januar 1941: , Jemand
lieben, dafl man davon sterben kénnte, jemand, dessen Ziige man nie gesehen, des-
sen Stimme man nie gehért — das ist das ganze Christentum. Fin Mann steht am
Fenster und sieht die Schneeflocken fallen — und plétzlich fihlt er sich von einer
Freude iiberwiltigt, fiir die es in der Menschensprache keinen Namen gibt. Und aus
den Tiefen dieser unsagbaren Stunde steigt ritselhafte Ruhe in ihm auf, die auch
kein Schatten weltlicher Besorgnis tritbt. Da ist die Zuflucht, da allein; ist doch das
Paradies nichts sonst als Gottesliebe, und keine andere Hoélle, als nicht bei Gott zu
sein“?s,

Sollen wir nicht Blanchard recht geben? Es gibt heute ein Heimweh nach Heilig-
keit, ob bei vielen oder nur wenigen, wer kann das entscheiden? Es ist noch kein
klarer Wunsch und noch weniger ein brennender Wille und eine entschlossene Ent-
scheidung. Es ist ein unbestimmtes Sehnen, reich an Maglichkeiten und Gefahren.
Man mufl den Menschen helfen, sich selbst und ibr tiefstes Verlangen zu entdecken.
Wird das eine Verkiindigung kénnen, von der Green behauptet, sie sei oft von einer
todlichen Langeweile, weil die Priester niemals Heroismus von den Glaubigen for-
derten, sondern sie sicher machten und einschldferten?2¢ ;Man wendet sich weniger
vom Christentum ab, weil es zu schwierig, sondern weil es zu fade ist“25. Die Men-
schen miissen wieder jene Quellen entdecken, die das groflere Leben zu speisen ge-
eignet sind: die Liturgie mit ihren Mysterien, das Wort Gottes in der Heiligen
Schrift, das Beten, Lieben, Leiden und Sterben der groflen Heiligen. Freilich, um
Seelen zu erwecken braucht es mehr als Heiligenleben, braucht es lebendige Heilige
hier und heute. Nur Gott kann sie uns schenken. Die Sehnsucht vieler entwirft
schon ihr Bild (wir wollen im folgenden fragen, wie sich der Mensch von heute die
Vollendung der Natur in der Gnade denkt), aber die Antwort, die Gott mit einem
Heiligen auf die Fragen der Zeit geben wird, wird immer so unerhért neu sein, wie
es eben die Sendung eines Heiligen ist, die sein Wesen bestimmt.

III.
Natur und Gnade: Heiligkeit als vollendete Menschlichkeit

Von der Erfahrung und Erfahrungswissenschaft herkommend, immer wieder
enttinscht von idealistischen Konstruktionen und an ihnen irre geworden2s, gleich-
zeitig aber ihnen doch noch immer wieder verfallend, skeptisch gegeniiber abstrak-
ten Ideen und Gedankensystemen a priori, hineingeworfen in Grenzsituationen mit
ihren Widerspriichen, Spannungen und kdmpferischen Konflikten, stehend in der

22 Attente de Dieu p. 78—179, zitiert bei Blandhard S. 143.

28 1. ¢ S. 230.

24 Journal V, 62.

25 Blanchard 1. c. S. 81.

28 Mourre: ,Die Gotzenbilder meiner Kindheit stiirzten von ihren Altiren. .. Diese Ideen
waren fiir mich abgetan und erledigt ... Mein Vater war zwar Sozialist, aber als Mirtyrer
wollte) er doch nicht enden..., ein biirgerlicher, haltleser Angstréhrensozialismus® (S. 31,
40, 67).



52 Paul Mianecki

offensichtlichen Bedrohung aller menschlichen Dinge, will der Mensch nichts mehr
als nur Mensch sein und in den Heiligen Menschen sehen, die nicht iiber der irdi-
schen Misere schwebten und allzu glatt davongekommen sind, sondern inmitten
duflerer und innerer Konflikte Mensch geblieben und immer mehr Mensch gewor-
den sind: Apparuit humanitas!

»Nur auf Bildern unterscheiden sich die Heiligen von den anderen Sterblichen.
Worin weichen sie im gewdhnlichen Leben von den Menschen ab, die wir alle Tage
sehen? Sie tragen keinen Heiligenschein. Und da sie Diener eines verborgenen Got-
tes sind, verbergen sie sich selber“2?. Dieses Wort vom ,Heiligen ohne Heiligen-
schein® ist wohl die kiirzeste Formel fiir die Sehnsucht des heutigen Menschen eben
nach dem vollendeten Menschen, der nichts als Mensch ist und anch unter dem Wir-
ken der Gnade Mensch bleibt. Jeder Heiligenschein steht im Verdacht, eben doch
Schein zu sein, also das wirkliche Leben zu verdedken und zu idealisieren. Man
konnte auch sagen, der Mensch von heute wolle weniger den Heiligen im Himmel
sehen, wo die Doxa Gottes an ihm offenbar ist, als den Heiligen auf Erden, wo
diese Herrlichkeit verwirrend und manchmal Argernis erregend unter der Mensch-
lichkeit mit ihren Grenzen und Schwichen verborgen bleibt, wie es seiner eigenen
Erfahrung entspricht. Dahinter mag die Schwiche des Glaubens an die eschatologi-
schen Verheiflungen stehen, ja oft ein Fehlen des Glaubens an die wenn auch ver-
borgene Wirklichkeit der Gnade iiberhaupt. Die iiberall wirksame Tendenz zur
Gleichmacherei macht aus den Heiligen eben Menschen, nichts als Menschen, die
auch ibre Fehler hatten und damit unsere Schwichen rechtfertigen. Anderseits
kénnte gerade diese Entwicklung dazu fiihren, den Glauben an die verborgene Nihe
und Wirksamkeit Gottes zu wedken und zu stdrken. Die Gnade schafft keine neuen
menschlichen Strukturen, sie setzt die Natur voraus und vollendet sie, nicht die ab-
strakte oder im Urzustand unversehrte, sondern die in der jetzigen Heilsordnung
einzig existierende, die von der Siinde geschwicht und zum Bésen geneigt ist; sie
sucht deren Fehlentwicklungen und Belastungen aufzuarbeiten und deren Moglich-
keiten zum Gauten herauszurufen und zu vollenden. Was erfahren wird ist nicht
die Gnade selbst, es sind die Wirkungen der Gnade, die im Bereich des Mensch-
lichen liegen und bleiben, wobei diese Menschlichkeit von vornherein und nur als
Substrat fiir die Gnade von Gott erdacht und erschaffen wurde, also sich auch nur
unter der Gnade vollenden kann. Was darum am Heiligen interessiert, sind nicht
so sehr die auflergewéhnlichen Begleitzustinde, die in mittelalterlichen Heiligen-
leben eine so grofie Rolle spielen, aber fiir die Heiligkeit nicht wesentlich sind, son-
dern die Vollendung in der Gottes- und Nichstenliebe. Nicht die Wunder inter-
essieren, sondern die Werke, und das Gewéhnliche erscheint als wichtiger denn das
Auflergewihnliche, es sei denn im Gewéhnlichen auflergewéhnlich.

Dieses Ideal der Heiligkeit als vollendeter Menschlichkeit kann in seiner Uber-
spitzung nun auch von fataler Riickwirkung auf die letzten religiGsen Entscheidun-
gen des Menschen sein. Fragt man sich z. B. einmal, warum André Gide, Simone
Weil, Friedrich Wilhelm Foerster und andere, die unterwegs zur Kirche waren
und manchmal schon an ikrer Schwelle standen, doch nicht katholisch geworden sind,

27 Green l.c. S. 237.



Heimweh nach Heiligkeit 53

so bleibt uns das erregende Spiel von Gnade und Freiheit natiirlich verschlossen
und itber wirkliche Schuld, wo sie vorhanden ist, richtet nur Gott. Was sie aber
selbst an intellektuellen Schwierigkeiten angeben, 148t sich oft in dem Satz zusam-
menfassen: Die katholische Kirche ist nicht katholisch genug, im Bereich des Wissens
nicht und auch nicht in der alles umfassenden Licbe. Unndotig zu sagen, wieviel gei-
stige Verwirrung und ,leidenschaftliche Unentschiedenheit“ zwischen Gut und Bése
oft dahinter stcht; horen wir statt dessen nur die tiefere Sehnsucht nach der Syn-
these aller Erkenntnisse heraus, die sie in der Kirche finden mochten und, wie sie
glaubten, nicht fanden. Sieht man von den evidenten Irrtimern sowohl bei Gide
wie bei Simone Weil ab, so zeigt sich die Angst, der Katholizismus bedeute mit sei-
nen Dogmen die Abdankung der Vernunft, den Verzicht auf miihsam errungene
Erkenntnisse und Erfahrungen, eine unerlaubte Vereinfachung des so komplizierten
Lebens, einen Zustand der Ruhe, wo man sich einfach im Besitz der Wahrheit wihnt
und die ganze Fiille neuer Erkenntnisse iiber Mensch und Welt sich nicht assimi-
liert2s.

Fr. Q. Foerster bekennt von sich, er sei cin Mensch der auf das Leben angewand-
ten Religion, der aber dabei nicht von der Theologie, sondern von der Lebenswirk-
lichkeit ausgehe, wie auch Thomas von Aquin die Offenbarung mit der Natur-
erkenntnis seines Jahrhunderts zusammenzuordnen und alles Wissen der Verherr-
lichung der hochsten Wahrheit dienstbar zu machen verstanden habe. ,Die Kathe-
dralen wurden von oben her geplant, aber von unten her gebaut — so muf auch die
Wabhrheit, die das Leben leiten und mit den hdchsten Erkenntnissen verkniipfen
soll, sich nicht nur auf die geheiligte Offenbarung stiitzen, sondern dafiir Sorge tra-
gen, daf ihre Autoritdt durch eine Deutung der irdischen Tatsachen und Bedingun-
gen verstirkt und bestdtigt werde.“ Auch die groflen Kirchenviter hitten die gro-
Ren antiken Moralphilosophen fir die Propadeutik des Christentums ausgewertet.
Heute habe die Theologie ihre Herrschaft iiber das Leben verloren. Uns fehlten
eine Grunderkenntnis vom Wesen des Menschen und vom Wesen der Welt, woraus
sich die ganze Oberfldchlichkeit der modernen Lebensansichten erklire. Es sei eine
abstrakte Theologie, die dem tiefen und blutigen Erleben von Sinde und Erlésung,
von Schuld und Siihne fernriicke. Den christlichen Mysterien kime man aber nur
in dem Mafe niher, als man das Mysterium der eigenen Zweiheit in riicksichtsloser
Selbsterkenntnis und chne alle philosophischen Phrasen in der Tiefe erfasse2s.

Daraus dic ins Universale ausgeweitete Folgerung: ,Vor den Toren Roms blieb
ich sozusagen stehen mit dem Rechte des Advena, der alle Griande und Konsequen- -
zen seines Ubergangs von einer Welt zu der andern nochmals iiberdenkt. Ich ver-
glich das ewige Rom und seine Peterskuppel mit der modernen rémischen Kirche
nach drei groflen Sezessionen . . .: die ostlich slavische am Ende des Mittelalters, die
protestantische im 16. Jahrhundert und die intellektuelle, die im 18. Jahrhundert
begann. Darnach wurden plétzlich viele geistige Elemente, die einst zur universa-
len Kirche gehorten und in ibr geduldet wurden, schwer verdichtigt, was unver-

28 _Das stindige Sichmilhen um eine umfassende Synthese bleibt die zentrale und die
wesentliche bewegende Kraft ihres Denkens“: Perrin tiber Simone Weil, zitiert bei Blanchard
1 c. S. 140.

28 Foerster 1. c. S. 35, 83, 88, 113, 132, 134.



54 Paul Mianecki

meidlich die geistige Weite des Lebens schwer verengte ... Ich bin sozusagen ein
Vertreter der Erbweisheit gegeniiber der Tagesweisheit, und andererseits ein Fir-
sprecher der Abgefallenen und ihres Stimmrechtes in der ungeheueren Diskussion
dieser Tage. Ich weif, dafl der Urbestand der Wahrheit in der Weltkirche durch
keinen Abfall vermindert werden konnte, dafl aber die menschlichen Bedingungen,
ja man darf sogar sagen: die ethnischen Voraussetzungen fiir eine wirklich univer-
sale Interpretation und Verausgabung jener Wahrheit infolge des Abfalls nicht
erfilllt werden konnten, woraus sich ganz verhiangnisvolle Konsequenzen, Einseitig-
keiten, ja Blindheiten ergaben.“ Er sei dazu bestimmt, zwischen zwei entgegenge-
setzten Welten vermittelnd zu wirken, weil er in der Wiederherstellung des wirk-
lich Universalen die einzige Rettung fir beide Teile seheso,

Sicher enthilt die katholische Lehre die ganze Offenbarungswahrheit, aber damit
noch nicht einfach den Reichtum aller menschlichen Erkenntnisse und den geistigen
'FErtrag der Arbeit der Neuzeit und auch nicht ausdriicklich all das, was ein Hinein-
riicken dieser Erkenntnisse in das Licht des Glaubens an neuen Einsichten ergeben
wiirde. Was sich darum immer wieder aufdringt, ist die Notwendigkeit einer Theo-
logie der Schépfung und einer christlichen Anthropologie, welche die Erkenntnisse
der Erfahrungswissenschaften aufzuarbeiten sich bemiht, also echt katholisch die
unselige Trennung von Glauben und Wissen, von Schopfung und Erlésung, nicht
nur in Worten und als These, sondern in detaillierter Arbeit iiberwindet. Der tief
empfundene Widerstreit von Geist und Fleisch, das aufgededkte Wissen um die
Dynamismen der Triebwelt, das Erschrecken dariiber, wozu der Mensch alles fihig
ist und welche schicksalhaften Folgen die Siinde hat: das und vieles andere erfor-
dert eine Anthropologie und Erbsiindenlehre, die nicht als allzu glatt verdachtig und
unzureichend erscheinen.

Vollendete Heiligkeit gibt es nur durch die Kirche und in der Kirche. Es scheint
aber, dafl der Weg der Simone Weil, die trotz aller intellektuellen Irrungen in der
Tiefe ihres Wesens sich dem Geist des Evangeliums 6ffnet, bis zum Sterben fiir die
Briider, die Versuchung vieler Zeitgenossen ist: die Heiligkeit ohne Kirche3!. Nun
ist die Kirche als Heilszeichen Gottes unter den Volkern immer auch ein erregendes
Argernis, wic Christus selbst, das keine Verkiindigung und nicht einmal die gelebte
Heiligkeit aus der Welt schaffen konnen. Aber eine unzureichende Verkiindigung
sowohl wie ein Mangel menschlicher Lauterkeit, Weite und Universalitidt kénnen

30 1. c. S. 618—622.

31 Blanchard sagt mit Recht, Simone Weil sei durch ihr Leben, ihre Erfahrung und ihr
Schrifttum ein Zeichen des Widerspruchs. Ihr Gedankengut, mitten in der Entwicklung unter-
brochen und unbestimmt, iibe einen Einflufl aus, der prophetisch und verwirrend, wohltuend
und gefihrlich zugleich sei. Sie offenbare den seelischen Zustand zahlreicher Menschen, die
Zweideutigkeit ihres geistlichen Standpunktes und die iiberall herrschende geistige Ver-
wirrung. Im Gesprach habe ihm ein Student gesagt, Simone Weil sei der Typ der modernen
antikirchlichen Versuchung. Er habe beim Lesen ihrer Schriften den Eindruck gehabt, sie
fasse alle seine eigenen Versuchungen zusammen und die einer grofien Zahl seiner Kame-
raden. Um hier gerecht und mit dem Willen zur Wahrheit urteilen zu konnen, dirfe man
nicht vergessen, wie unvollendet, unausgereift und unzusammenhingend ihre Lehre sei und
wie schwierig deshalb, darin den Weizen von der Spreu zu scheiden. Die Stadien ihrer Ent-
wicklung seien: Erfahrung der Wirklichkeit Christi, Unbehagen an der Kirche, Ablehnung
der Kirche. Man miisse sich von der Kirche abwenden, um die reine Wahrheit Christi zu fin-
den (L. c. S. 129—132).



Heimweh nach Heiligkeit : 55

dieses Argernis verstirken. Sucht das Denken des heutigen Menschen die umfas-
sende Wirklichkeit und ungekiirzte Menschlichkeit, so miissen die christliche Verkiin-
digung und eine universale christliche Liebe glaubhaft machen, dafl allein der Christ
der wahre Realist ist, der im Glauben die ganze Wirklichkeit sieht und in Gott lie-
bend umfaflt; dafl allein die Katholische Kirche katholisch ist, weil sie auch alles
natiirliche Wissen anerkennt und dem Kosmos der einen Wahrheit einverleibt, weil
sie als Mutter in weltweiter Liebe nicht nur ihre Kinder, sondern eben alle gelten
1388t und zu Gott fithren will; dafl der Mensch nur unter der Gnade Gottes und in der
Gemeinschaft der Heiligen die volle Menschlichkeit gewinnen und entfalten kann:
Realismus, Katholizitit und begnadete Menschlichkeit miissen als Kennzeichen der
wahren Kirche Christi stirker sichtbar werdens2.

Freilich ist der Mensch nicht einfach der heilige Mensch, und die Gefahr ist grofi,
daf} die Psychologie die Theologie verdringt und die genave Kenntnis der mensch-
lichen Moglichkeiten und Grenzen die Macht der Gnade Gottes vergessen 14fit. In
André Gide hat Goethe tiber Christus gesiegt — und die Sehnsucht nach dem echten
Menschen kann uns vergessen lassen, welches Urbild des Menschen uns in Christus
gegeben ist, im Haupt voll Blut und Wunden, im Mann der Schmerzen, im Sieger
am Kreuz. ,Ein Mann, an zwei Holzer genagelt: das fithrt uns das Christentum un-
ablissig vor Augen. Die Kirche ist in einer Marterorgie geboren. .. Ich mag nicht
glauben, daf sich die Seele nicht auch ohne solche Schrecken zu Gott erheben kann“ss,
Das Ja zur Welt ist christlich, aber ebenso das Nein zur Welt. Erweist das Heim-
weh nach Heiligkeit seine Echtheit auch in der Bejahung des Kreuzes, in der Los-
l6sung von irdischen Giitern und Werten um des hoheren Lebens willen? Nahert
sich der Weg der Menschen von heute dieser demiitigen Landstrafie, auf der noch
immer die wahren Heiligen dahingewandert sind?

IV.
Das Heimweh nach Heiligkeit und die ,leidenschaftliche Unentschiedenheit®

Soll aus dem unbestimmten Heimweh nach Heiligkeit der Entschluf zur Heilig-
keit werden (was natiirlich nur unter dem Wirken der Gnade méglich ist), so liegt
eine vorbereitende und mithelfende menschliche Aufgabe darin, die herrschende
geistige Verwirrung zu kldren. Die ,leidenschaftliche Unentschiedenheit®, zu der
Gide sich bekennt, kennzeichnet ja weithin den heutigen Furopder, im Unterschied
etwa zum Amerikaner. So ist eine Verkiindigung und Seelsorge nétig, die einer-
seits den komplizierten Menschen von heute zu verstehen sucht3 und seine ,partielle

32 G. K. Chesterton, selbst Konvertit, schreibt, er habe erst spat im Leben die entschei-
dende Tatsache erkannt, daf die moderne Welt mit ihren Bewegungen von ihrem katholi-
schen Kapital lebe. Sie brauche und verbrauche die Wahrheiten, die ihr aus der alten Schatz-
kammer des Christentums verblieben seien, einschlieflich zahlreicher Walrheiten, die schon
dem heidnischen Altertum bekannt gewesen seien, die aber erst-im Christentum ihren Kri-
stallisationspunkt gefunden hatten. (Wie denken Sie dariiber? Schiinemann, Bremen. S. 183.)
Das ist wohl richtig, bedarf aber der Erganzung, dafl die ungeheure geistige Arbeit der
Neuzeit eben noch nicht ansreichend ihren Kristallisationspunkt in der heutigen Theologie
gefunden hat (vgl. Hans-Urs von Balthasar, Karl Barth. Hegner, Kéln, S. 21 ff.).

33 Green 1. c. S. 116—117.

3 _,Wie einfach ware es gegenwartig, mich in den Stuhl eines Beichtvaters zu stiirzen! Wie
schwer ist es, gleichzeitig der zu sein, der befiehlt, und der, der gehorcht! Aber welcher Seel-
sorger wirde fein genug das Flieflende, das leidenschaftlich Unentschiedene meines ganzen



56 Paul Mianeck:

Wahrheit“ in der katholischen ,aufhebt®, anderseits ihm klar und bestimmt aus
dieser Kompliziertheit herauszuhelfen sucht, indem sie ihn von sich selbst fortsehen
und auf die Geheimnisse des Herrn schauen lehrt, ihm die Notwendigkeit des ech-
ten religiésen Gehorsams auch gegen das Nicht-Eingesehene begreiflich zu machen
sich mitht. Aber hier zeigt sich eben, daf eine rational zergliederte und angezwei-
felte Tradition zu einer Last wird, die der europdische Durchschnittsmensch nicht
mehr zu tragen vermag. Sie ist kein Haus mehr, in dem man wohnen kann, sondern
ein Trimmerhaufen, den man erst wegrdumen mufl, um neu bauen zu kénnen. Viel-
leicht ist das erschreckend beklagte Absinken der grofien Massen in die Primitivi-
tit doch auch ein Akt der Notwehr gegeniiber der Kompliziertheit in Wissen und
Leben, damit der Mensch wieder zum Handeln komme und nicht im Riderwerk
des blofen Getriebes stecken bleibe. Und vielleicht ist die Sehnsucht nach einem
sehr einfachen Glauben und einer einfachen Frommigkeit, die gerade Intellektuelle
so oft kennzeichnet, weniger ein protestantisches Unverstindnis der gewachsenen
katholischen Tradition, als das Heimweh nach der verlorenen Kindheit, wo alles
schlicht und selbstverstindlich war und nicht so innerlich zerrissen, problematisch
und belastend wie heute?s.

Vorliufig sto8t man allerdings alliiberall noch auf diese ,leidenschaftliche Unent-
schiedenheit“, die das grofite Hindernis fir jeden Antrieb ins Vollkommene ist. Es
fehlt oft nicht an Einsicht, wie falsch die sture Selbstbehauptung, wie sinnlos der
leidenschaftliche Genuf}, wie notwendig die innere Freiheit von der Weltverstrik-
kung im Grunde sind38, es fehlt an der Entschlufkraft, nach dieser Einsicht nun auch
zu leben. Die iiberall gesuchte Ko-Existenz ist auch hier die Flucht vor der Entschei-
dung und der zum Scheitern verurteilte Versuch, zwei Herren zu dienen. Die Erfah-
rungen im Krieg und in der Nachkriegszeit haben gezeigt, zu welchem Heroismus
auch der Mensch der westlichen Zivilisation fahig ist, wenn ihm dieser Heroismus
abverlangt und -auferlegt wird: was hindert ihn daran, ihn frei zu wahlen? Sind die
Vélker des Abendlandes alt geworden und vital so geschwicht, daff man Spenglers
Parallele zum alternden Menschen doch wieder gelten lassen mufl und dabei an die

Wesens verstehen, jene gleichgrofle Fihigkeit zu allen Gegensitzen?® (André Gide 1. c.
XXVI).

% Green: ,Wie traurig, sich allen Kirchen so fern zu fithlen. Man mdéchte, eine von ihnen
solle durchaus recht haben, man méchte Amen sagen konnen am Ende eines Credo. Ich konnte
es, ich kann es nicht mehr, doch was ich glaube, ist so einfach, daf es jedes Kind verstiinde®
(L. c. S. 182). — Mourre: ,Ich besuchte eine Osterpredigt Pater Riquets, die vom Existentia-
lismus handelte und die Gaben Jean-Paul Sartres gegen jene Gabriel Marcels in tiefschiir-
fender Erérterung abwog. Wahrscheinlich war ich an diesem Tage nicht der einzige, der
gehofft hatte, in der alten Kathedrale von Gott sprechen zu héren. .. Im vorigen Jahr war
hier von Volkswirtschaft die Rede gewesen, diesmal war die Literater an der Reihe. So
fehlte es nicht an literarischen Argumenten, die Atheisten zu itberzeugen. Doch Gottes
schlichtes, alleiniges Wort?“ (. c. S. 341).

36 Green: ,Auch ich habe die Befreiung herbeigesehnt, mit allen erdenklichen Mitteln.
Ich meinte, die Sattheit wiirde mich dahin fithren. Doch nein, das ist der grofite Rechenfehler,
so wird die Kette nur noch fester, und sie zu zerreiflen iibersteigt wohl unsere Kraft* (S. 148).
»Heute las ich den Vers des Apostels Jakobus, in dem gesagt ist, wer der Welt Freund sein
wolle, der werde Gottes Feind sein — und hatte das Gefiihl wie einer, der vor Durst ver-
schmachtete und sich nen labt® (S. 182). ,Ob wir nun Krieg bekommen oder nicht, niemals
bin ich wieder derselbe. Die Erschiitterung war zu heftig, als daf sie mich nicht von einer
Welt gelost hitte, deren tiefe Fragwiirdigkeit ich erkannt habe. Vielleicht ist das allgemein
so erlebt worden. Was Europa durchmacht, ist in erster Linie eine Gewissenskrise” (S. 200).



Heimweh nach Heiligkeit 57

Tagebucheintragung Newmans denkt: ,Der grofite Teil unserer Jugendfrém-
migkeit, unseres Glaubens, unserer Hoffnung, Freudigkeit, Beharrlichkeit ist natiir-
lich — oder wenn nicht natiirlich, dann entspringen sie einer guten Anlage, die der
Gnade nicht widersteht und sehr wenig Gnade zur Erleuchtung braucht, Die gleiche
Gnade reicht in der Jugend viel weiter, da sie anf weniger Widerstand stofit . . .
Alte Menschen sind in der Seele ebenso steif, ausgetrocknet und blutlos wie ihre
Kérper, soweit nicht die Gnade sie erfiillt und erweicht. Und dazu bedarf es einer
Flut von Gnade. Ich bewundere alte Heilige immer mehr.*

Doch selbst wenn Kulturen so etwas wie ein biologischer Organismus wiren (was
sie nicht sind), Heiligkeit ist ,neue Schépfung” aus der Gnade, dic ebenso bei alten
wie bei jungen Vélkern moglich ist, wie der Aufbruch der zivilisierten spatromischen
Welt in die Wiiste mit seinem monastischen Friihling und der Fiille an grofien Hei-
ligen zeigt. Damals war das Christentum auch nicht mehr neu, aber jede Genera-
tion steht im Grunde neu vor der Botschaft und den Forderungen Christi. Man steht
hier vor der Frage, wie weit unser siakularisiertes Unterrichtswesen mit der Wei-
tergabe des ganzen Ballastes von Einwdnden und Animositit gegen die christliche
Botschaft, wieweit die Toleranz gegen den Irrtum in der 6ffentlichen Meinungsbil-
dung, nicht von vornherein die Jugend hindert, jung zu sein und sie mit den Schwie-
rigkeiten gegen das Christentum belastet, ehe sie die christliche Botschaft selbst in
ihrer iiberzeitlichen Neuheit wirklich gehért hat. Wie anders konnte die Antwort
der Jugend auf den Auferstehungsglauben sein, wenn es wirklich ihre und nicht
die Antwort der miidden Skeptiker einer vergehenden liberalistischen Epoche wire!
»Lieder auf den Lippen und Glauben im Herzen®, wie der junge Michel Mourre
schreibt. Manches deutet darauf hin, daf} zugleich mit dem bedauerlichen und ver-
hangnisvollen Verlust der christlichen Tradition auch diese ,Tradition der Irrun-
gen“ verloren geht und junge Menschen wieder aufgeschlossener sind, die christ-
liche Botschaft unvoreingenommen zu héren und gelten zu lassen.

Und noch eine andere Uberlegung dringt sich auf: gealterte Kulturen konnen wie
alte Menschen, weil sie iiberall an die Grenzen ihrer Vitalitdt und Schaffenskraft ge-
kommen sind, die Notwendigkeit der Gnade tiefer erfassen, die ,gerade in der
Schwachheit zur vollen Auswirkung kommt“. Die ersehnte Heiligkeit liegt weniger
in der Leistung, denn in der Gelassenheit. Es ist nicht so sehr die Freiheit der Wahl,
als das Finverstindnis mit den Fiigungen und Schickungen Gottes, das Stillwer-
den vor seinen unbegreiflichen Wegen und unerklérlichen Ratschliissen, das freie
Ja zu den unentrinnbaren Notwendigkeiten des heutigen Lebens, die ausgehaltene
Einsamkeit und durchgestandene, oft so sinnlos erscheinende Berufsarbeit, die sich
als christlich zu leistende Aufgabe abzeichnen: eine sehr verborgene Heiligkeit, die
hiufiger da ist und eben nicht gesehen wird.

Hinzu muf} freilich der Verzicht kommen. Ohne den kommen wir nicht aus der
Unentschiedenheit heraus. Wenn Aszese tiefer gesehen Teilnahme an der Passion
Christi ist, dann ist diese Unentschiedenheit die Flucht vor dem Kreuz Christi, ohne
das es keine Heiligkeit gibt3?. Noch ist bei vielen der Verdacht da, Bekehrung zu

3 Ida Gorres weist auf den schwachen Glauben an die endzeitlichen Verheiflungen hin
und damit auch anf einen Mangel in der Verkiindigung: ,Wir glauben nicht mehr an die
Letzten Dinge, und dieser Unglaube prigt leise, aber bestimmt unser ganzes Leben*. Die



58 Paul Mianeck:

Christus und Hinwendung zur Kirche seien nur Flucht vor der Schwere und Angst
des Lebens und die Wahl des Ordenslebens sei der Ubergang in eine gesicherte bir-
gerliche Welt, die uns mit den materiellen Sorgen auch unsere Freiheit und Verant-
wortung abnimmt38, Doch die Flucht nach vorn, Gott entgegen, ist keine Flucht vor
der Hirte der Welt, sondern fihrt unter das Kreuz, wo der Mensch vor jener Ent-
scheidung steht, vor die Jacques Riviéres sich gestellt sah und der er auszuweichen
suchte: ,Angst vor dem Abgrund. Furcht vor dieser schrecklichen Fesselung an For-
derungen, der man verfallt, sobald man Gott zustimmt. Ich zittere davor, dafl die
Geduld, die ich im Leiden bewiesen habe, das Gott mir bis zur Stunde auferlegt hat,
ihn veranlaflt, mir neue und noch schrecklichere aufzuerlegen. Ich fiirchte mich davor,
in dieses dauernde und duflerste Elend zu fallen, in das er jene hineintaucht und sie
darin erhilt, die sich ihm hingeben. Ich bin nicht dafiir gemacht; ich habe zuviel zu
verlieren; ich bin zu sehr im Tritt mit dem Leben. Mein Gott, entferne von mir die
Versuchung zur Heiligkeit! Das ist nicht meine Aufgabe. Sei zufrieden, begniige
Dich mit einem reinen und geduldigen Leben, das Dir zu geben ich meine ganze
Kraft einsetzen will. Beraube mich nicht dieser kostlichen Freuden, die ich kennen-
gelernt und so geliebt habe, die wiederzufinden ich so sehr ersehne . . . Ich bin verhei-
ratet, bin Vater und Schriftsteller. Versuche mich nicht mit unmdglichen Dingen.
Fithre mich nicht in zu grofie Leiden. Ich wiirde darin nur Zeit verlieren, Zeit, die
ich anders fir Deinen Dienst benutzen kann®“se.

~Wie fordert uns das Unsichtbare an, wie flammen Engel durch die Nacht der
Seele!“40,

V.
Heiligkeit in der Kirche

Versucht man das gezeichnete Bild als Ganzes in den Blick zu bekommen, so wirkt
es in seinen flieBenden und unbestimmten Linien verwirrend, fast wie ein Bild von
Picasso, zerrissen wie von einer explodierten Granate. ,Man wird sich in fanfhun-
dert Jahren schon ein Bild von unserer Zeit machen kénnen — nur wir selber, wir ver-
mogen uns kein Bild von ihr zu machen“4. Wir leben in einer Zeit, die ohne beherr-
schendes und verpflichtendes Menschenbild ist, in deren Taten und Untaten viele
Themen anklingen, die aber ihr filhrendes Thema noch nicht gefunden hat. Denkt
man systematisch und in straffer Gedankenfithrung, so tritt an die Stelle dieser weit-
hin in Auflésung begriffenen Welt mit ihtrer flieBenden Wirklichkeit leicht die Kon-
struktion, die dann entweder nur die steil abfallende Kurve in Gottlosigkeit und
praktischen Materialismus sieht mit einem Menschen, der ,Gottes unfdhig“ gewor-

subcutane Hiresie einer verkehrten Lebenslehre, die liberale Ablehnung jeder Selbstver-
leugnung und Abtdtung, eine immer tiefere Verstindnislosigkeit gegen ihren Ursprung,
ihren Zweck und ihre Bedeutung lieflen den Sinn [iir die grofle, die ganze, die schlichte Ent-
sagx.mfgf )immer mehr abnehmen (Von Ebe und Einsamkeit. — Cassianeum, Donanwérth.
S. 68 f.).

38 Green sieht die Gefahr des Ordenslebens im geistigen Verbiirgerlichen. Es gebe dort
wenig personliche Verantwortung. ,Sie ahnen wobl kaum, was wir in der Welt erleben, was
wir durchzumachen haben® (1. c. S. 268).

39 Zitiert bei Blanchard 1. c. S. 96.

9 Green 1. c. S. 228.

4 Sigismund von Radecki, Wie ich glaube (Hegner, Kéln. S. 240)



Heimweh nach Heiligkeit 59

den ist, oder aber ein bald heraufziehendes sichtbares ,Zeitalter Jesu Christi“ kom-
men zu sehen meint, weil die auffillige Konversion gerade der Eliten zeitbestim-
mender sei als der Abfall der Massen.

Sagen wir darum einfach, gerade Europa stehe weithin in der Situation des Ver-
lorenen Sohnes, der sich in der Fremde nicht mehr einfach wohlfiihlt. Langsam
geht ihm auf, was er mit Gott, mit Christus und seiner Kirche verloren hat. Die Fr-
innerung an das Vaterhaus scheint zu erwachen und manche wie eine Verheiflung
zu locken. Der seelische Hunger ist da, aber auch die Versuchung der Massen, ihn
weiter mit den Schoten der Schweine zu stillen und mit Hilfe der wirtschaftlichen
Prosperitit aus der Fremde doch noch eine gesicherte Heimat zu machen. Es fehlt
auch nicht an Propheten des Trotzes, die in der Umkehr und Erneuerung einen
Glauben aus Angst, eine Frommigkeit aus Schwiche, eine Flucht aus der Frag-
wiirdigkeit dieser Welt sehen und einem ,tapferen Nihilismus* das Wort reden.
Aber der Hunger ist da, die Angst 1488t sich nicht wegreden, die Einsamkeit wird
als Kerker empfunden. Alles dringt zn einem Aufbruch, iiber dessen Ziel sich eine
leidenschaftliche Diskussion erhoben hat. Die Erfahrung der Kontingenz ist die
grofle Chance unserer Zeitenstunde. So ist die Zeit voller Méglichkeiten und voller
Gefahren. Mehr zu sagen, verbietet der Tatbestand. Aber es wire falsch, nur die
Gefahren zu sehen und die Moglichkeiten aufler acht zu lassen.

Der Einwand liegt nahe, die wenigen zitierten Biicher, meist franzdsischer Her-
kunft und von geprigten Individualisten geschrieben, liefen keinen Riickschluf aunf
eine in weiten Kreisen herrschende Mentalitit zu. Doch scheint die Erfahrung zu be-
stitigen, es handle sich hier doch um typische Versuchungen, Erfahrungen und Sehn-
siichte, die sich in diesen Biichern kristallisiert haben. Dichter sind auch mehr als
andere Sprecher ihrer Zeit, in denen das Unbewufite und Ungesagte der grofien
Menge zum BewunBtsein kommt und gesagt wird, so dal Green recht hat, wenn
er schreibt: ,Die meisten Menschen haben nicht einmal ein embryonales Bewuf3t-
sein, doch ein Mensch, in dem das Bewufltsein erwacht, fiihlt, daf er fiir sich allein
die grofie Menschheit ist. Er ist die ganze Menge“42, trotz seiner ausgeprigten In-
dividualitit. So lassen uns diese wenigen die Gefahren und Moglichkeiten der vie-
len sehen, fiir die vielen firchten, glauben und hoffen.

Stellt man diese Méglichkeiten zur Heiligkeit noch einmal beraus, so scheinen
es foigende zu sein:

1. Die Freiheit ist wieder stirker mit ihren Moglichkeiten und Grenzen als Wert
entdeckt, zugleich ist aber der Glaube an die Allmacht der Natur und an die schick-
salhaften Notwendigkeiten noch stark und vielleicht sogar im Wachsen begriffen.
Die Entdeckung der Freiheit dringt auf die Frage nach dem Sinn der Freiheit, die
nur mit der Notwendigkeit der Selbstiiberschreitung in der Gottes- und Nichsten-
liebe ihre befriedigende Antwort finden kann. Die erkannten Grenzen und Be-
drohungen der Freiheit von innen und auflen machen die dhristliche Botschaft von
der Notwendigkeit einer Erldsung zur Freiheit und zugleich einer Selbsterzichung
zum rechten Gebrauch der Freiheit von der Erfahrung aus verstindlicher.

2. Die Wirklichkeit der Gnade wird wieder geahnt, die der Leistungswille und
42 Green 1. c. S. 191.



60 Paul Mianed:i

Fortschrittsglaube der Neuzeit verdeckt hatte. Es erwacht das Verstindnis fiir die
Sakramentalitit der Welt und das Wirken Gottes und seiner sakramentalen Heils-
zeichen in der Tiefe der Seele. Die Sehnsucht nach Stille ist da, nach Sammlung und
personlichem Gebet. Der komplizierte Mensch verlangt nach einer einfachen From-
migkeit. Anleitung zum personlichen Gebet, Erschliefen der Quellen in Schrift und
Liturgie, Uberwindung eines nur moralischen Christentums, Anruf zum Herois-
mus im Blick auf die Heiligen in der Kraft der Auferstehungsherrlichkeit: das
alles sind wichtige und dringende Aufgaben heutiger Seelsorge.

3. Menschlichkeit ist einfach der Wert, ersehnt und zugleich bedroht — und Heilig-
keit erscheint als vollendete Menschlichkeit. Die grofle Gefahr ist hier eine Heilig-
keit ohne Gott, ohne Gnade Christi und ohne Kirche. In Grenzsituationen gestelit,
ist der Mensch von heute geneigt, das Scheitern des Menschen als typisch christlich
anzusehen und die Erfahrung der Siinde als wesentlich fiir die Erfahrung der Er-
16sung zu halten. Luthers simul iustus et peccator (Gerechter und Siinder zugleich)
ist von bedingstigender Aktualitit. Anderseits dringt diese Konzeption von Heilig-
keit als Menschlichkeit auf das Wesen der Heiligkeit, das nicht in auflergewdhnlichen
Begleiterscheinungen, sondern in der Liebe besteht. So ist ein christliches Menschen-
bild zu zeigen, das von Christus dem Gekreuzigten und Auferstandenen ausgeht,
aber auch die Erfahrungen des heutigen Menschen zugleich mit den Ergebnissen der
heutigen Anthropologie auswertet und fiir das christliche Leben fruchtbar macht.

4. Der Weg zur Heiligkeit ist versperrt durch eine Unentschiedenheit, die sich aus
der Kompliziertheit des modernen Lebens und aus der Angst, die Freiheit zu ver-
lieren, erklért, aber auch den Sinn des christlichen Verzichts noch nicht begriffen hat.
Der Glaube an die eschatologischen Verheiffungen, aber auch der soziale Sinn der
Aszese sind weithin verloren gegangen, miissen also wieder gefunden werden. Wert-
voll fir das Verstindnis echter Heiligkeit ist dagegen die Einsicht, es komme dabei
weniger auf unsere Leistung als auf das Ja zu Gottes Fiigungen und Schickungen an,
also auf die Verfiigbarkeit fir Gottes Willen. Der Blick auf die Notwendigkeit der
ignatianischen Indifferenz scheint frei zu werden, gegen die der heutige Mensch sich
zwar leidenschaftlich striubt, deren Notwendigkeit sich aber aufdringt.

Das alles ist wichtig. Wichtiger sind die Heiligen selbst. Die Sehnsucht kann ihr
Bild entwerfen, Gott muf} sie uns schenken. ,Ob die Menge des Hellen und Sché-
nen grofler ist als die Masse des Dunklen und Héfllichen, ob die Zahl der guten
Seelen und der heiligen Regungen und der reinen Gesinnungen grofler ist als die
Zahl der Bosheiten — wie darf ich Dir zumuten, so zu zihlen! Wenn Du nur einen
einzigen blitzenden Stern, eine einzige sprithende Sonne in die unendliche Finster-
nis geworfen hittest, es wire gentigend, Dich als Lichtgott und Feuergeist zu offen-
baren. Die ganze unendliche Macht hitte nichts mehr zu sagen vor dem strahlen-
den Wunder der einzigen Sonne. Und wenn Du nur einen einzigen Engel der Barm-
herzigkeit, einen allereinzigen guten Menschen in die Héhle der Raubtiere gesandt
héttest, es wire genug, um das Wunder der Liebe zu offenbaren, das in Deinen Ab-
griinden liegt“4s.

4 Peter Lippert, Incipit lamentatio. Stimmen der Zeit, 1924, S. 86.





