
44 Paul Mianecki 

die Pharisäer, diese ungläubigen Juden, die gegen das Licht gesündigt haben (Joh 
9, 41; 15, 22); sie sind auch die Häretiker, wahre Antichristen (1 Joh 2, 18), die nicht 
aus Gott geboren sind (1 Joh 5, 1), weder den Vater noch den Sohn in sich haben 
(1 Joh 2, 23; 1 Joh 1, 9) und ausgestoßen werden müssen (2 Joh 10). Als Tote, aus- 
geschlossen vom ewigen Leben, muß man nicht nur die Unzüchtigen, die Mörder, 
die Götzendiener und Lügner ansehen (Offb 21, 8; 22, 15), sondern auch alle, die 
sich weigern, das große Gebot der Liebe zu beobachten, und auf Grund dessen in 
der Finsternis bleiben (1 Joh 2, 9), im Tode (1 Joh 3, 14), fern dem ewigen Leben 
(1 Joh 1, 8). Es gibt sehr schwere Verbrechen, in die Christen fallen können und 
deren Vergebung nicht durch die Gebete der anderen Gläubigen erlangt werden 
kann (1 Joh 5, 17). Diese letzte Behauptung über die Sünde, die zum Tode führt, 
wird die Tradition in Verlegenheit bringen, aber sie dient auch als Ausgangspunkt 
für die Unterscheidung zwischen der Todsünde und den anderen Sünden. 

Die johanneische Sündentheologie wird von den Kirchenvätern, vor allem von 
Origenes und Augustin, aufgegriffen werden. Nachdem sie in der Sünde eine Krank- 
heit, ein Siechtum der Seele gesehen haben, lieben sie ebenso, die Todsünde als das- 
jenige zu betrachten, was zum Tode führt und die Seele in die Finsternis stürzt. Noch 
lieber werden sie das johanneische und paulinische Thema von der Sklaverei der 
Sünde als Gegenstück der großen Idee von der befreienden Gnade entwickeln. 

(Fortsetzung folgt.) 

Heimweh nach Heiligkeit 

Von der religiösen Unruhe des heutigen Menschen 

Von Paul Mianecki S. J., Berlin 

Überall gibt es Zeichen für das Wirken des Heiligen Geistes, und diese Zeichen 
sind so zahlreich, daß man von einer Jugend der Kirche sprechen kann, durch die 
das Wehen des Pfingstgeistes geht. Dieser kühne Satz von Pierre Blanchard1 wirkt 
in unserem abendlich scheinenden Abendland erfrischend und herausfordernd, 
nicht allein zur Diskussion, sondern zum Streben nach Heiligkeit selbst. Blanchard 
weiß wohl, daß gerade heute die fortschreitende Entchristlichung und eine alles 
christliche Leben ertötende Gleichgültigkeit sich massiv aufdrängen. Aber das ist 
für ihn kein Grund, müde und resigniert zu sein. Denn über aller Trägheit der gott- 
entfremdeten Massen sieht er die Gnade am Werk, und das bedeutet für ihn mehr. 
Kann Gott Tote zu neuem Leben erwecken - und daß er es kann, ist der Kern der 
Frohen Botschaft -, so kann er erst recht die eingeschlafenen Gewissen wachrütteln 
und von der Verschüttung durch eine zivilisatorisch überorganisierte Welt befreien. 
•Es würde uns an Glauben fehlen, wenn wir meinen, der Mensch hätte sich derart 

1 Pierre Blanchard, Saintete aujourd'hui. Etudes Carm61itaines. Desclee de Brouwer, 1954. 
S. 30. 



Heimweh nach Heiligkeit 45 

von Gott entfernt, daß eine Rückkehr weder möglich noch vorauszusehen sei, daß 
kein Anruf gehört werde und keine Methode sich als wirksam erweisen könne. Es 
fehlt uns an Glauben, weil wir zu sehr an die Macht eines technischen Apostolates 
glauben und zu wenig an die Kraft der Liebe und die unfehlbare Ausstrahlung 
wirklicher Heiligkeit"2. Wir warten doch nicht nur auf ein kommendes Zeitalter 
Christi, wir stehen schon mitten darin, weil der Leib Christi sich hier und jetzt auf- 
baut in der Kraft des Geistes Christi und das Kommen seines Reiches durch alle 
Vergeblichkeiten hindurch der tiefste Sinn auch der heutigen Geschichte ist. 

I. 

Die Entdeckung der menschlichen Freiheit 

Ohne Glauben an den allzeit wirkenden Gott und an seine jeden Menschen an- 
rufende und erleuchtende Gnade erlöschen freilich alle Lichter, so viele wir im 
Kampf mit der sich immer dichter gegen den Himmel abschließenden Welt anzu- 
zünden versuchen. Freilich, Gottes Gnade zwingt niemand, sondern lädt nur ein. 
Darum bleibt die beängstigende Frage, wie es um den heutigen Menschen und seine 
Disposition für die Gnade steht. Mag sein, daß man diesen Menschen auch in der 
heutigen Seelsorge zu sehr in den Mittelpunkt stellt und darüber den immer grö- 
ßeren Gott mit seiner Allmacht und Liebe vergißt; dennoch: schließlich hängt das 
Heil des einzelnen an dieser kleinen menschlichen Freiheit, die sich Gott restlos 
hingeben, aber auch radikal versagen kann. •Alle Dinge gehen in der Angel unse- 
rer Freiheit, die unser wahrer Dämon ist" (Joseph Bernhart). 

Wenn Gott uns nicht heilig machen will •ohne uns", dann setzt die Bekehrung 
zu Gott die Entdeckung unserer Freiheit voraus mit der Verantwortung, die sie dem 
einzelnen auferlegt und die ihm niemand abnehmen kann. Von einer solchen Wie- 
derentdeckung der menschlichen Freiheit kann man nun in der Tat sprechen. Das 
rein naturwissenschaftlich orientierte Welt- und Menschenbild wird immer mehr 
in seiner Einseitigkeit erkannt und die menschliche Freiheit in ihrer nicht aus der 
Materie herleitbaren Eigenständigkeit wieder gesehen3. Die Bedrohung und der 
Kampf um die Freiheit haben sicher mitgeholfen, sie wieder als Wert und Auf- 
gabe zu sehen - und es ist ein Verdienst und bleibt die Mission des uns oft unver- 
ständlich erscheinenden französischen Individualismus, die rein politisch verstandene 
Freiheit in ihrer ganz-menschlichen Bedeutung herauszustellen, wie es die Existenz- 
philosophie getan hat, wenn sie bisher auch nicht zum letzten transzendenten Sinn 
dieser Freiheit durchzudringen vermochte. 

Diese Frage nach dem Sinn der Freiheit drängt sich aber je länger je mehr unab- 
weisbar auf. Blanchard hat sicher recht mit der Feststellung, die Ereignisse der Zeit 
hätten das Problem nach dem Sinn der Geschichte und der menschlichen Existenz 
neu gestellt. Alle zeitgenössischen Philosophien fragen schließlich nach diesem Sinn 
und kommen so oder so zu dem Schluß, der Mensch müsse zwischen Sinn und Sinn- 
losigkeit des Ablaufes des Menschenlebens und der Zeitgeschichte, zwischen Gott 
und der Verzweiflung wählen. Wir leben im Klima der Apokalypse (das die wach- 

2 Blanchard, 1. c. S. 31. 
3 Friedrich Wilhelm Foerster (•Erlebte Weltgeschichte". Glock und Lutz. Nürnberg 1953) 

spricht nur Einsichten aus, die sich langsam wieder durchzusetzen beginnen (z. B. S. 150, 154). 



46 Paul Mianecki 

sende Prosperität freilich wieder bürgerlich zu verharmlosen trachtet), wo viele die 
Konsequenzen des Atheismus in den Blick bekommen, um sie freilich fast ebenso oft 
zu bejahen, weil sie eine Entscheidung aus dem Glauben nicht mehr aufbringen. 
Aber die Frage ist gestellt und die falsche Antwort kann eines Tages korrigiert 
werden. Die Unruhe ist da vor dem Nichts, der Leere und Einsamkeit mit der ein- 
gestandenen und noch häufiger verschwiegenen Sehnsucht nach Fülle und Gemein- 
schaft mit Gott und den Menschen4. Das Genießen des Fleisches mit seiner schreck- 
lichen Sklaverei wird schließlich monoton5, und das ewige geistige Suchen ohne 
Finden enthüllt die Inkonsequenz der Empörung des Geschöpfes und drängt auf 
Unterwerfung des Kindes unter die Wahrheit, die allein frei macht6. 

Die Enttäuschung ist nun sicher nicht der beste Weg zu Gott. Denn Gott ist kein 
Ersatz und das religiöse Leben keine Kompensation7. Aber schließlich sind alle 
Wege gut, die den Menschen zu Gott führen. Die erfahrene Leere, die Einsamkeit 
und Sinnlosigkeit kann ein solcher Weg sein, wozu noch die wachsende positive Er- 
kenntnis hinzukommt, daß der Sinn der Freiheit in der Überschreitung des Ich, im 
Mit-Sein mit den andern, in Begegnung und Hingabe, also in der Liebe liegt. De- 
finiert aber der Personalismus den Menschen als Liebe - amare et amari (lieben 
und geliebt werden) -, so wird am Horizont dieser Entwicklung die Heiligkeit sicht- 
bar und die Heiligen als die großen Liebenden, die in einem ständigen Dialog mit 
Gott und den Menschen standen8. 

Noch auf eine andere Weise kann der Weg von der wiederentdeckten Freiheit zu 
Gott führen. Der heutige Mensch erfährt nämlich diese Freiheit als eine oft ge- 
hemmte, in den Zwang der Weltelemente verstrickte und von Angst gelähmte. Das 
alles erweist sie als geschöpfliche und gefallene Freiheit und kann ein Erwachen 
aus dem Traum sittlicher Autonomie bewirken. Tiefer gesehen könnten all die auf- 
gedeckten Grenzen der Freiheit zur Einsicht in die Folgen der Schuld führen und den 
Menschen erkennen lassen, wie sehr er der gnadenhaften Befreiung durch Gott, 

4 Blandiard 1. c. S. 27. 
5 Julien Green (Tagebücher 1928•1945. Herold-Verlag Wien, 1952): •Wer sich bekeh- 

ren will, der gehe nicht in Kirchen, sondern in sogenannte Vergnügungsstätten. Ich kenne 
nur die von Paris: sie sind das Traurigste und wohl auch das Häßlichste auf Erden" (S. 179). 

6 In seinem jugendlichen, noch nicht ganz ausgereiften Buch •Gott ist tot?" (Herold-Verlag 
Wien, 1954) hat Michael Mourre den Zustand •der selbstgewählten, halsstarrig gewahrten 
Vereinzelung" geschildert, in den er geriet, als Camus, Sartre, Heidegger seine Meister wur- 
den, •traurige Gefährten auswegloser Verzweiflung". Das Buch schließt: •Vielleicht wandern 
morgen auf Europas Straßen junge Menschen, Lieder auf den Lippen und Glauben im Her- 
zen • mit beidem wußten wir nichts anzufangen. Wenigstens aber haben wir es ihnen als 
Andenken hinterlassen" (S. 358). 

7 •Mitunter frage ich mich, ob das religiöse Gefühl bei vielen nicht lediglich Ausdruck 
eines Sicherheitsbedürfnisses inmitten einer durchaus todgeweihten Welt sei... Ich will 
jedoch bloß wissen, ob wahre Heiligkeit nicht gerade darin besteht, das irdische Paradies 
um des anderen willen zu verschmähen, denn das, was der Christ von heute aufgibt, ist recht 
eigentlich so etwas wie die Hölle. Im Jahre 1940 ist das Kloster nicht mehr das Schlimmste" 
(Julien Green 1. c. S. 217). 

8 Unter den französischen Schriftstellern ist es vor allem Antoine de Saint-Exupery, der 
mit seiner Grundidee von der Selbstüberschreitung (depassement) sozusagen die Präludien 
der Heiligkeit entfaltet hat, eine Mystik des Aufbruchs, Gott und den Menschen entgegen. 
Immer hat er der Versuchung, Leben und Tod für sinnlos zu halten, widerstanden, vielmehr 
im Menschen ein Wesen gesehen, das berufen ist zu Liebe und Dienst und damit zum Opfer. 
•Nur das existiert, was du opferst" (vgl. Blandiard 1. c. S. 144 ff.). 



Heimweh nach Heiligkeit 47 

also der Erlösung bedarf. Der Mensch von heute wird oder kann wenigstens das 
7. Kapitel des Römerbriefes mit anderen Augen lesen als der Mensch eines ideali- 
stischen Zeitalters. 

II. 

Die Wirklichkeit der Gnade und des übernatürlichen Lebens 

Die Entdeckung der Freiheit in ihrer Dialektik von tragischer Verweigerung des 
Glaubens an die Transzendenz und an Gott und inbrünstiger oder auch heroischer 
Hingabe an die Erde genügt nicht. Wenn es heute so etwas wie ein •Heimweh nach 
Heiligkeit" geben soll, muß dem von einer technischen Lebensweise eingeengten 
Menschen irgendwann einmal ganz konkret die größere Wirklichkeit der Welt des 
Glaubens aufgehen, die in unser Leben einbricht, es trägt und verwandelt und inmit- 
ten der andrängenden Verzweiflung mit Hoffnung erfüllt, so daß der gelebte Ma- 
terialismus am Ende doch als Kerker erscheint, aus dem es einen Ausweg zu suchen 
gilt. Es wäre die Erfahrung, die Julien Green einmal in seinem Tagebuch notiert: 
•Es mag einen Geist, einen Engel geben, eine Gewalt - wie das griechische Evan- 
gelium sagt -, die beim Anblick eines von uns denkt: ,Nun kriecht das arme Tier 
schon zehn-, ja hundertmal die Scheibe hoch, wo es einen Ausschlupf zu Sonne und 
Luft sucht. Es sieht wohl den Himmel hinter der lichtdurchlässigen Schicht, die ist, 
als ob sie nicht vorhanden wäre, und es doch gefangen hält. Es begreift nicht, was 
es am Flug in den Raum hindern mag. öffnen wir ihm doch das Fenster!' Seit eini- 
gen Jahren nimmt dieses Problem des Fensters, das nicht aufgehen will, in meinem 
Leben wachsende Bedeutung an. Es ist das Problem jeden Lebens überhaupt. Ent- 
kommen .. ."9. 

Lebt im heutigen Menschen noch eine Ahnung, hat er eine wenn auch unklare 
Idee von der Wirklichkeit der Gnade, die ihn über die engen Grenzen seines hiesi- 
gen Daseins mit seiner monotonen und sinnleeren Alltäglichkeit hinausführt? Der 
beherrschende Eindruck ist doch wohl der, daß der Durchschnittsmensch den Blick 
für die Transzendenz, für die unsichtbare Welt des Glaubens verloren hat. Die 
Sehnsucht nach Sinn und Weite und Fülle des Lebens ist da, aber das stark empfun- 
dene Ungenügen unterliegt der Täuschung immanenter Erfüllbarkeit. Oder täuscht 
uns vielleicht das äußere Gebaren, das eine viel tiefere, uneingestandene Sehnsucht 
verdeckt, die wie eine Wunde ist, die sich nicht schließt? Derselbe Mensch, der un- 
sere Kinos füllt und sich mit primitiver Erotik füttern läßt, zeigt erstaunlicherweise 
auch großes Interesse an Filmen und Bühnenstücken und macht Romane zu Best- 
sellern, deren Thema der Kampf zwischen menschlicher und göttlicher Liebe ist, in 
deren Mittelpunkt Heilige stehen oder Sünder, die den schweren Weg der Bekeh- 
rung gehen, Menschen, die Gott braucht und mit der Last der andern belädt. 

Man ist geneigt, in den Folgen der Erbsünde, die uns neugierig gemacht hat, nicht 
gerade die Sehnsucht nach Heiligkeit zu sehen, zumal wenn Heilige im Film dazu 
geeignet sind, die tödliche Langeweile zu unterbrechen. Der Sensationshunger macht 
auch vor den Mysterien Gottes nicht halt, und die Sentimentalität bleibt auch vor 
den Taten der Heiligen der unzureichende Ersatz für ein wirklich ergriffenes Herz. 
Durch das Lesen von Büchern und das Sehen von Filmen ist noch niemand heilig 

Green 1. c. S. 194. 



48 Paul Mianecki 

geworden. Man denkt an den warnenden Satz Paul Claudels: •Das Wohlergehen 
schläfert uns ein, und die Kunst nimmt uns das Gefühl für die erschütternde Wirk- 
lichkeit der Dinge und läßt uns alles als eine Fiktion ohne Bedeutung ansehen"10. 
Dennoch bleibt bestehen, daß die Ahnung einer höheren Wirklichkeit wenn nicht 
in den Kopf, dann wenigstens in die Phantasie vieler Menschen Einzug hält, die gei- 
stig sozusagen nur noch von Film und Roman leben. Was der Mensch an Bildern 
in seiner Seele trägt, kann eines Tages für sein religiöses Leben fruchtbar werden. 
Warum sollte Gott ihn nicht auch aus der fiktiven Welt des Romans oder Films 
in die Wirklichkeit seiner Gnade führen11, zumal sie oft genug das wirkliche reli- 
giöse Ringen des Menschen der Gegenwart widerspiegeln und ihre Autoren vielfach 
vom Christentum beunruhigt und angezogen sind oder sogar auf schmerzlich ver- 
schlungenen Wegen zur Kirche heimgefunden haben12. 

Fragt man, woher bei vielen der erste empirisch feststellbare Anstoß kam, der eine 
Tür in die bisher verschlossene Welt aufstieß, so sind es selten abstrakte Gedanken, 
sondern konkrete Erfahrungen: die Begegnung mit wirklichen Christen, die Stille 
der Kirchen mit ihrer Stein und Bild gewordenen christlichen Tradition, die Feier 
der Liturgie, das Lesen der Heiligen Schrift und der Mystiker, was alles aus dem 
suchenden Menschen einen betenden macht und ihn aus dem bloß intellektuellen 
Interesse ins wirkliche Leben mit Gott führt. 

•Jacques war Katholik", liest man bei Michel Mourre13. •Dies war bei ihm nicht 
Zutat oder Beiwerk, kein Neben- oder Teilmerkmal seines Wesens. Jacques lebte 
den Katholizismus völlig vorbehaltlos dar. Er gehörte zu der Menschensorte, der ihr 
Glaube nicht allein Verstandessache, der er, in Fleisch und Blut übergegangen, in 
jeder Regung, auch der triebhaftesten, alltäglichsten, lebendig ist. Jacques brauchte 
seinen Glauben nicht zu festigen oder gar zu suchen, er war auf die natürlichste 
Weise da, sobald er nur in sich hineinhorchte... Sein Christentum zog seine ganze 
Kraft aus der Liebe .. ., ein Mensch des Mittelalters, der in unsere arme Welt des 
20. Jahrhunderts geraten war, sie fremd durchschritt und um ihre Krankheiten 
wußte, ohne ihnen zu verfallen". Und Andre Gide schreibt über Claudel: •Es ist, 
glaube ich, die packendste Stimme, die ich je gehört habe. Nein, er verführt nicht; 
er will nicht verführen; er überzeugt • oder zwingt auf. Ich versuche nicht einmal, 
mich gegen ihn zu wehren; und als er, nach dem Essen, von Gott sprach, vom Katho- 
lizismus, von seinem Glauben, seinem Glück, und als ich ihm sagte, ich verstünde 
ihn gut, und er darauf fragte: ,Aber Gide, warum lassen Sie sich dann nicht be- 
kehren?' ..., da ließ ich durchblicken, ich zeigte ihm, in welche Verwirrung mich 
seine Worte stürzten... Und wissen Sie, was mich jetzt quälte: die Schwierigkeit, 
vielleicht die Unmöglichkeit, auf dem heidnischen Weg zur Heiligkeit zu gelangen; 

10 Paul Claudel-Andre Gide, Briefwechsel. Stuttgart 1952, S. 79. 
11 •Wir sprachen von Max Jakob, der sich in einem Kino bekehrte (wie ähnlich ihm das 

sieht! Wie man sich immer ähnlich ist • in allen Lebenslagen!), als er Christus auf der 
Leinwand erscheinen sah" (Green 1. c. S. 276). 

12 •Der Protestantismus rinnt oben aus, der Katholizismus unten. Womit er sagen wollte, 
daß sich bei den Protestanten die Intellektuellen bekehren, während sich von den Katholiken 
die Minderwertigsten dem Atheismus oder Irrlehren zuwenden", zitiert Green aus einem 
Gespräch (1. c. S. 244). 

13 1. c. S. 101•105. 



Heimweh nach Heiligkeit 49 

und daß kein Wort mich gewaltsamer zu Ihrer Anschauung hätte bekehren können, 
als wenn Sie, Claudel, mir von der unbedingten Pflicht, die man hat, ein Heiliger 
zu sein', sprechen? Ach, wie recht hatte ich, die Begegnung mit Ihnen zu fürchten! 
Welche Angst habe ich jetzt vor Ihrer Gewaltsamkeit!"14 

Daß lebendige Christen eine Kraft ausstrahlen, zumal wenn ihr Glaube mit einem 
großen Menschentum verbunden ist, braucht eigentlich gar nicht so verwunderlich zu 
sein. Daß aber unsere Kirchen und Kapellen, die doch nach einem Wort von Ernst 
Jünger auf den heutigen säkularisierten Menschen wie •Fossilien" wirken15, mit 
ihren an die Transzendenz, an das andere Leben gemahnenden Räumen und ihrem 
heiligen, oft so fremd gewordenen Tun eine Gewalt auf den suchenden Menschen 
ausüben, ist bemerkenswerter. 

•Nach meiner Ankunft in Freiburg galt mein erster Gang am Morgen dem welt- 
berühmten Münster", heißt es in den Lebenserinnerungen Fr. W. Foersters16. •Da 
stand der Kolonialdeutsche vor der großen Vergangenheit seines eigenen Volkes und 
der europäischen Menschheit. Die Welt der katholischen Kirche war mir, dem nord- 
deutschen Protestanten und Freidenker, nie anders erschienen als jene ganz versun- 
kene Welt des Mittelalters ... Ich wurde hier merkwürdig schnell von dem Wahne 
geheilt, daß dies alles nichts als eine zum Tode verurteilte Welt sei ... Das Gegen- 
teil wurde mir klar, wenn auch zunächst noch dunkel und zaghaft - nämlich daß 
meine Welt zum Sterben verurteilt sei und abseits der lebendigen Wahrheit stehe. 
Und nun kam noch etwas ganz Merkwürdiges hinzu. Es war der Maienmonat mit 
seiner Marienandacht ... Da sah ich nun die entgegengesetzte Welt, die Welt des 
Erlösers der Menschheit, die durch die Himmelskönigin zu mir sprach. Da gab es 
keinen Widerstand mehr in mir, da streckte ich bedingungslos die Waffen, da war 
etwas in mir erweckt, das nie mehr schlafen gehen sollte und das mich langsam aber 
unaufhaltsam derjenigen Welt zuführen mußte, die mir bis dahin so fremd und ab- 
getan erschien". Ähnlich ist es im Leben Julien Greens. Immer wieder spricht er in 
seinen Aufzeichnungen von der bezwingenden Atmosphäre, die ihn in den katho- 
lischen Kirchen umfing: •Ich ahne nicht, wohin wir treiben, und ich begreife nicht 
den Nutzen unseres Tuns. Alles ist so eitel und so falsch, außer ein paar Bildern, 
ein paar Seiten Musik, ein paar Gedichten. Wir müssen zurück ins verlorene Land, 
in das mir heute Siena einen Blick zu tun vergönnte"17. - •San Giovanni in Laterano. 
Von manchen Gesängen so ergriffen, daß ich mit allen in die Knie sank. Und eine 
Stunde zuvor hatte ich doch an ganz andere Dinge gedacht. .. Ich schreibe dies mit 
mehr Trauer als Ironie nieder. In der Kirche kam ich mir wie ein elender Heuchler 
vor, denn ich war gekommen, mir die vergoldete Decke und die großen Mosaiken 
anzusehen - aber dieser Gottesdienst hatte mich aufgewühlt" (S. 136). •Dazu ist mir 
das Antlitz des jungen Priesters noch zu gegenwärtig, wie er inmitten der Menge 
mit geschlossenen Augen betete" (S. 139). 

Schließlich kann man von einer Wiederentdeckung der Heiligen Schrift sprechen. 
Sie beginnt wieder für viele das Buch der Bücher zu werden. So sagt z. B. Gide von 

14 Briefwechsel 1. c. 14 und 17. 
15 In: Götter und Menschen, Berlin 21942, S. 24. 
16 1. c. S. 74•75. 



50 Paul Mianecki 

sich, •er habe sie seinerzeit so eifrig gelesen, daß er völlig in ihren Bann geriet"18. 
Und Julien Green liest sie oft stundenlang und findet immer eine Anspielung auf 
sein Leben. Alles ist gegenwartsnah, ewig jung wie ein Bergbach, der seit Jahrtau- 
senden zu Tal stürzt19. Dazu sind es die Worte der Heiligen: Aufzeichnungen, Er- 
fahrungen, Schauungen, die das Herz des religiös Suchenden gefangen nehmen. 
•Was für ein Evangelium ließe sich mit den Worten schreiben, die Christus an seine 
Heiligen gerichtet hat", heißt es bei Green20. Dies Evangelium ist ein Buch, das nie 
geschlossen und im Herzen der Schauenden jeglichen Tag geschrieben wird" (ebd.). 
•Ich lese die Mystiker, wie man die Berichte von Reisenden liest, die aus fernen 
Ländern heimkehren, aus Ländern, in die man bestimmt nie kommen wird" (S. 236). 

Erstaunlich häufig redet Green in seinen Tagebüchern auch über das Gebet, be- 
sonders in den Jahren des Krieges, als er aus Paris nach Amerika fliehen mußte, 
also in der Zeit nach seiner zweiten und tieferen Bekehrung. Nach ihm gründet alle 
wahre Ordnung im Gebet, alles übrige ist nur mehr oder weniger gut getarnte Un- 
ordnung. Das Mittelalter war ein Riesenbau, seine Grundmauern das Vaterunser, 
das Ave Maria, das Credo und das Confiteor. Alles, was auf anderes gebaut ist, muß 
früher oder später in blutigem Morast versinken. Das ist nicht nur eine theoretische 
Erkenntnis, sie führt zur Übung des Gebetes: •Den Lebenshunger in uns zu besänf- 
tigen, seine Qualen zu lindern, genügt es manchmal, ein einfaches Gebet aufmerk- 
sam zu sprechen... Wie dunkel auch das Leben werde, man darf den Gebetsstrom 
nicht unterbrechen, denn das Gebet macht alles gut, selbst wenn das Spiel verloren 
scheint... Frieden finde ich nur mehr im Gebet. Die paar Minuten, die wir Gott 
gönnen, sind gleichsam eine Festung, in deren Schutz wir vor der Welt Getümmel 
flüchten: sie mag draußen noch so brüllen und gegen die Mauern rennen, auf dem 
Wall des Vaterunsers halten Engel Wacht." Dabei sei der Zweck des Gebetes nicht 
so sehr, das Erbetene zu erlangen, als anders zu werden. Die rechte Bitte verwandle 
uns nach und nach in Wesen, die imstande seien, mitunter auch ohne das Erbetene 
auszukommen. Green sieht die Gefahr gerade für den intellektuellen Menschen 
darin, religiöse Lektüre mit Gebet zu verwechseln: •Doch steht zu befürchten, daß die 
religiöse Lektüre einfach an die Stelle des religiösen Lebens tritt, das heißt: beim 
Lesen der Mystiker bildet man sich ein, im Geist Christi zu leben ... Alles, was wir 
an religiösen Büchern lesen und nicht aufbrauchen - durch Gebet und Werke -, ruft 
in uns eine Art Fäulnis hervor. Man stirbt, den Kopf voller schöner Stellen, doch 
im Herzen völlige Leere... das beste Buch über das Gebet liest man kniend, mit 
gefalteten Händen und geschlossenen Augen"21. 

Was immer Saint-Exupery, Simone Weil oder Julien Green über das Gebet 
schreiben, es bleibt nicht bei der Theorie, sie haben wirklich gebetet. Im •Attente de 
Dieu" erzählt Simone Weil, sie hätte das griechische Vaterunser Wort für Wort und 
tagelang vor und während der Arbeit im Weinberg rezitiert und zwar mit einer 
absolut reinen Aufmerksamkeit. Die Kraft dieser Übung sei außerordentlich gewe- 

17 1. c. S. 40. 
18 Bei Green 1. c. S. 177. 
19 1. c. S. 165, 179, 275, 278, 282. 
20 1. c. S. 207. 
21 Julien Green 1. c. S. 213, 215, 225, 233, 238, 252, 265, 274. 



Heimweh nach Heiligkeit 51 

sen und hätte sie jedesmal überrascht. Immer sei dabei Christus ihr persönlich nahe 
und gegenwärtig gewesen, aber mit einer Gegenwart, die unendlich wirklicher, er- 
greifender, klarer und liebeerfüllter gewesen sei, als die in der Stunde ihrer ersten 
Christusbegegnung in Solemnes22. Und Green notiert am 30. Januar 1941: •Jemand 
lieben, daß man davon sterben könnte, jemand, dessen Züge man nie gesehen, des- 
sen Stimme man nie gehört • das ist das ganze Christentum. Ein Mann steht am 
Fenster und sieht die Schneeflocken fallen - und plötzlich fühlt er sich von einer 
Freude überwältigt, für die es in der Menschensprache keinen Namen gibt. Und aus 
den Tiefen dieser unsagbaren Stunde steigt rätselhafte Ruhe in ihm auf, die auch 
kein Schatten weltlicher Besorgnis trübt. Da ist die Zuflucht, da allein; ist doch das 
Paradies nichts sonst als Gottesliebe, und keine andere Hölle, als nicht bei Gott zu 
sein"23. 

Sollen wir nicht Blanchard recht geben? Es gibt heute ein Heimweh nach Heilig- 
keit, ob bei vielen oder nur wenigen, wer kann das entscheiden? Es ist noch kein 
klarer Wunsch und noch weniger ein brennender Wille und eine entschlossene Ent- 
scheidung. Es ist ein unbestimmtes Sehnen, reich an Möglichkeiten und Gefahren. 
Man muß den Menschen helfen, sich selbst und ihr tiefstes Verlangen zu entdecken. 
Wird das eine Verkündigung können, von der Green behauptet, sie sei oft von einer 
tödlichen Langeweile, weil die Priester niemals Heroismus von den Gläubigen for- 
derten, sondern sie sicher machten und einschläferten?24 •Man wendet sich weniger 
vom Christentum ab, weil es zu schwierig, sondern weil es zu fade ist"25. Die Men- 
schen müssen wieder jene Quellen entdecken, die das größere Leben zu speisen ge- 
eignet sind: die Liturgie mit ihren Mysterien, das Wort Gottes in der Heiligen 
Schrift, das Beten, Lieben, Leiden und Sterben der großen Heiligen. Freilich, um 
Seelen zu erwecken braucht es mehr als Heiligenleben, braucht es lebendige Heilige 
hier und heute. Nur Gott kann sie uns schenken. Die Sehnsucht vieler entwirft 
schon ihr Bild (wir wollen im folgenden fragen, wie sich der Mensch von heute die 
Vollendung der Natur in der Gnade denkt), aber die Antwort, die Gott mit einem 
Heiligen auf die Fragen der Zeit geben wird, wird immer so unerhört neu sein, wie 
es eben die Sendung eines Heiligen ist, die sein Wesen bestimmt. 

III. 

Natur und Gnade: Heiligkeit als vollendete Menschlichkeit 

Von der Erfahrung und Erfahrungswissenschaft herkommend, immer wieder 
enttäuscht von idealistischen Konstruktionen und an ihnen irre geworden26, gleich- 
zeitig aber ihnen doch noch immer wieder verfallend, skeptisch gegenüber abstrak- 
ten Ideen und Gedankensystemen a priori, hineingeworfen in Grenzsituationen mit 
ihren Widersprüchen, Spannungen und kämpferischen Konflikten, stehend in der 

22 Attente de Dieu p. 78•79, zitiert bei Blanchard S. 143. 
23 1. c. S. 230. 
24 Journal V, 62. 
25 Blanchard 1. c. S. 31. 
26 Mourre: •Die Götzenbilder meiner Kindheit stürzten von ihren Altären ... Diese Ideen 

waren für midi abgetan und erledigt... Mein Vater war zwar Sozialist, aber als Märtyrer 
wollte er doch nicht enden..., ein bürgerlicher, haltloser Angströhrensozialismus" (S. 31, 
40,67). 



52 Paul Mianecki 

offensichtlichen Bedrohung aller menschlichen Dinge, will der Mensch nichts mehr 
als nur Mensch sein und in den Heiligen Menschen sehen, die nicht über der irdi- 
schen Misere schwebten und allzu glatt davongekommen sind, sondern inmitten 
äußerer und innerer Konflikte Mensch geblieben und immer mehr Mensch gewor- 
den sind: Apparuit humanitas! 

•Nur auf Bildern unterscheiden sich die Heiligen von den anderen Sterblichen. 
Worin weichen sie im gewöhnlichen Leben von den Menschen ab, die wir alle Tage 
sehen? Sie tragen keinen Heiligenschein. Und da sie Diener eines verborgenen Got- 
tes sind, verbergen sie sich selber"27. Dieses Wort vom •Heiligen ohne Heiligen- 
schein" ist wohl die kürzeste Formel für die Sehnsucht des heutigen Menschen eben 
nach dem vollendeten Menschen, der nichts als Mensch ist und auch unter dem Wir- 
ken der Gnade Mensch bleibt. Jeder Heiligenschein steht im Verdacht, eben doch 
Schein zu sein, also das wirkliche Leben zu verdecken und zu idealisieren. Man 
könnte auch sagen, der Mensch von heute wolle weniger den Heiligen im Himmel 
sehen, wo die Doxa Gottes an ihm offenbar ist, als den Heiligen auf Erden, wo 
diese Herrlichkeit verwirrend und manchmal Ärgernis erregend unter der Mensch- 
lichkeit mit ihren Grenzen und Schwächen verborgen bleibt, wie es seiner eigenen 
Erfahrung entspricht. Dahinter mag die Schwäche des Glaubens an die eschatologi- 
schen Verheißungen stehen, ja oft ein Fehlen des Glaubens an die wenn auch ver- 
borgene Wirklichkeit der Gnade überhaupt. Die überall wirksame Tendenz zur 
Gleichmacherei macht aus den Heiligen eben Menschen, nichts als Menschen, die 
auch ihre Fehler hatten und damit unsere Schwächen rechtfertigen. Anderseits 
könnte gerade diese Entwicklung dazu führen, den Glauben an die verborgene Nähe 
und Wirksamkeit Gottes zu wecken und zu stärken. Die Gnade schafft keine neuen 
menschlichen Strukturen, sie setzt die Natur voraus und vollendet sie, nicht die ab- 
strakte oder im Urzustand unversehrte, sondern die in der jetzigen Heilsordnung 
einzig existierende, die von der Sünde geschwächt und zum Bösen geneigt ist; sie 
sucht deren Fehlentwicklungen und Belastungen aufzuarbeiten und deren Möglich- 
keiten zum Guten herauszurufen und zu vollenden. Was erfahren wird ist nicht 
die Gnade selbst, es sind die Wirkungen der Gnade, die im Bereich des Mensch- 
lichen liegen und bleiben, wobei diese Menschlichkeit von vornherein und nur als 
Substrat für die Gnade von Gott erdacht und erschaffen wurde, also sich auch nur 
unter der Gnade vollenden kann. Was darum am Heiligen interessiert, sind nicht 
so sehr die außergewöhnlichen Begleitzustände, die in mittelalterlichen Heiligen- 
leben eine so große Rolle spielen, aber für die Heiligkeit nicht wesentlich sind, son- 
dern die Vollendung in der Gottes- und Nächstenliebe. Nicht die Wunder inter- 
essieren, sondern die Werke, und das Gewöhnliche erscheint als wichtiger denn das 
Außergewöhnliche, es sei denn im Gewöhnlichen außergewöhnlich. 

Dieses Ideal der Heiligkeit als vollendeter Menschlichkeit kann in seiner Über- 
spitzung nun auch von fataler Rückwirkung auf die letzten religiösen Entscheidun- 
gen des Menschen sein. Fragt man sich z. B. einmal, warum Andre Gide, Simone 
Weil, Friedrich Wilhelm Foerster und andere, die unterwegs zur Kirche waren 
und manchmal schon an ihrer Schwelle standen, doch nicht katholisch geworden sind, 

27 Green 1. c. S. 237. 



Heimweh nach Heiligkeit 53 

so bleibt uns das erregende Spiel von Gnade und Freiheit natürlich verschlossen 
und über wirkliche Schuld, wo sie vorhanden ist, richtet nur Gott. Was sie aber 
selbst an intellektuellen Schwierigkeiten angeben, läßt sich oft in dem Satz zusam- 
menfassen: Die katholische Kirche ist nicht katholisch genug, im Bereich des Wissens 
nicht und auch nicht in der alles umfassenden Liebe. Unnötig zu sagen, wieviel gei- 
stige Verwirrung und •leidenschaftliche Unentschiedenheit" zwischen Gut und Böse 
oft dahinter steht; hören wir statt dessen nur die tiefere Sehnsucht nach der Syn- 
these aller Erkenntnisse heraus, die sie in der Kirche finden möchten und, wie sie 
glaubten, nicht fanden. Sieht man von den evidenten Irrtümern sowohl bei Gide 
wie bei Simone Weil ab, so zeigt sich die Angst, der Katholizismus bedeute mit sei- 
nen Dogmen die Abdankung der Vernunft, den Verzicht auf mühsam errungene 
Erkenntnisse und Erfahrungen, eine unerlaubte Vereinfachung des so komplizierten 
Lebens, einen Zustand der Ruhe, wo man sich einfach im Besitz der Wahrheit wähnt 
und die ganze Fülle neuer Erkenntnisse über Mensch und Welt sich nicht assimi- 
liert28. 

Fr. W. Foersler bekennt von sich, er sei ein Mensch der auf das Leben angewand- 
ten Religion, der aber dabei nicht von der Theologie, sondern von der Lebenswirk- 
lichkeit ausgehe, wie auch Thomas von Aquin die Offenbarung mit der Natur- 
erkenntnis seines Jahrhunderts zusammenzuordnen und alles Wissen der Verherr- 
lichung der höchsten Wahrheit dienstbar zu machen verstanden habe. •Die Kathe- 
dralen wurden von oben her geplant, aber von unten her gebaut • so muß auch die 
Wahrheit, die das Leben leiten und mit den höchsten Erkenntnissen verknüpfen 
soll, sich nicht nur auf die geheiligte Offenbarung stützen, sondern dafür Sorge tra- 
gen, daß ihre Autorität durch eine Deutung der irdischen Tatsachen und Bedingun- 
gen verstärkt und bestätigt werde." Auch die großen Kirchenväter hätten die gro- 
ßen antiken Moralphilosophen für die Propädeutik des Christentums ausgewertet. 
Heute habe die Theologie ihre Herrschaft über das Leben verloren. Uns fehlten 
eine Grunderkenntnis vom Wesen des Menschen und vom Wesen der Welt, woraus 
sich die ganze Oberflächlichkeit der modernen Lebensansichten erkläre. Es sei eine 
abstrakte Theologie, die dem tiefen und blutigen Erleben von Sünde und Erlösung, 
von Schuld und Sühne fernrücke. Den christlichen Mysterien käme man aber nur 
in dem Maße näher, als man das Mysterium der eigenen Zweiheit in rücksichtsloser 
Selbsterkenntnis und ohne alle philosophischen Phrasen in der Tiefe erfasse29. 

Daraus die ins Universale ausgeweitete Folgerung: •Vor den Toren Roms blieb 
ich sozusagen stehen mit dem Rechte des Advena, der alle Gründe und Konsequen- 
zen seines Übergangs von einer Welt zu der andern nochmals überdenkt. Ich ver- 
glich das ewige Rom und seine Peterskuppel mit der modernen römischen Kirche 
nach drei großen Sezessionen...: die östlich slavische am Ende des Mittelalters, die 
protestantische im 16. Jahrhundert und die intellektuelle, die im 18. Jahrhundert 
begann. Darnach wurden plötzlich viele geistige Elemente, die einst zur universa- 
len Kirche gehörten und in ihr geduldet wurden, schwer verdächtigt, was unver- 

28 •Das ständige Sichmühen um eine umfassende Synthese bleibt die zentrale und die 
wesentliche bewegende Kraft ihres Denkens": Perrin über Simone Weil, zitiert bei Blanchard 
1. c. S. 140. 

29 Foerster 1. c. S. 35, 83, 88, 113, 132, 134. 



54 Paul Mianecki 

meidlich die geistige Weite des Lebens schwer verengte... Ich bin sozusagen ein 
Vertreter der Erbweisheit gegenüber der Tagesweisheit, und andererseits ein Für- 
sprecher der Abgefallenen und ihres Stimmrechtes in der ungeheueren Diskussion 
dieser Tage. Ich weiß, daß der Urbestand der Wahrheit in der Weltkirche durch 
keinen Abfall vermindert werden konnte, daß aber die menschlichen Bedingungen, 
ja man darf sogar sagen: die ethnischen Voraussetzungen für eine wirklich univer- 
sale Interpretation und Verausgabung jener Wahrheit infolge des Abfalls nicht 
erfüllt werden konnten, woraus sich ganz verhängnisvolle Konsequenzen, Einseitig- 
keiten, ja Blindheiten ergaben." Er sei dazu bestimmt, zwischen zwei entgegenge- 
setzten Welten vermittelnd zu wirken, weil er in der Wiederherstellung des wirk- 
lich Universalen die einzige Rettung für beide Teile sehe30. 

Sicher enthält die katholische Lehre die ganze Offenbarungswahrheit, aber damit 
noch nicht einfach den Reichtum aller menschlichen Erkenntnisse und den geistigen 

1 Ertrag der Arbeit der Neuzeit und auch nicht ausdrücklich all das, was ein Hinein- 
rücken dieser Erkenntnisse in das Licht des Glaubens an neuen Einsichten ergeben 
würde. Was sich darum immer wieder aufdrängt, ist die Notwendigkeit einer Theo- 
logie der Schöpfung und einer christlichen Anthropologie, welche die Erkenntnisse 
der Erfahrungswissenschaften aufzuarbeiten sich bemüht, also echt katholisch die 
unselige Trennung von Glauben und Wissen, von Schöpfung und Erlösung, nicht 
nur in Worten und als These, sondern in detaillierter Arbeit überwindet. Der tief 
empfundene Widerstreit von Geist und Fleisch, das aufgedeckte Wissen um die 
Dynamismen der Triebwelt, das Erschrecken darüber, wozu der Mensch alles fähig 
ist und welche schicksalhaften Folgen die Sünde hat: das und vieles andere erfor- 
dert eine Anthropologie und Erbsündenlehre, die nicht als allzu glatt verdächtig und 
unzureichend erscheinen. 

Vollendete Heiligkeit gibt es nur durch die Kirche und in der Kirche. Es scheint 
aber, daß der Weg der Simone Weil, die trotz aller intellektuellen Irrungen in der 
Tiefe ihres Wesens sich dem Geist des Evangeliums öffnet, bis zum Sterben für die 
Brüder, die Versuchung vieler Zeitgenossen ist: die Heiligkeit ohne Kirche31. Nun 
ist die Kirche als Heilszeichen Gottes unter den Völkern immer auch ein erregendes 
Ärgernis, wie Christus selbst, das keine Verkündigung und nicht einmal die gelebte 
Heiligkeit aus der Welt schaffen können. Aber eine unzureichende Verkündigung 
sowohl wie ein Mangel menschlicher Lauterkeit, Weite und Universalität können 

3« 1. c. S. 618•622. 
31 Blandiard sagt mit Recht, Simone Weil sei durch ihr Leben, ihre Erfahrung und ihr 

Schrifttum ein Zeichen des Widerspruchs. Ihr Gedankengut, mitten in der Entwicklung unter- 
brochen und unbestimmt, übe einen Einfluß aus, der prophetisch und verwirrend, wohltuend 
und gefährlich zugleich sei. Sie offenbare den seelischen Zustand zahlreicher Menschen, die 
Zweideutigkeit ihres geistlichen Standpunktes und die überall herrschende geistige Ver- 
wirrung. Im Gespräch habe ihm ein Student gesagt, Simone Weil sei der Typ der modernen 
antikirchlichen Versuchung. Er habe beim Lesen ihrer Schriften den Eindruck gehabt, sie 
fasse alle seine eigenen Versuchungen zusammen und die einer großen Zahl seiner Kame- 
raden. Um hier gerecht und mit dem Willen zur Wahrheit urteilen zu können, dürfe man 
nicht vergessen, wie unvollendet, unausgereift und unzusammenhängend ihre Lehre sei und 
wie schwierig deshalb, darin den Weizen von der Spreu zu scheiden. Die Stadien ihrer Ent- 
wicklung seien: Erfahrung der Wirklichkeit Christi, Unbehagen an der Kirche, Ablehnung 
der Kirche. Man müsse sich von der Kirche abwenden, um die reine Wahrheit Christi zu fin- 
den (I. c. S. 129•132). 



Heimweh nadi Heiligkeit 55 

dieses Ärgernis verstärken. Sucht das Denken des heutigen Menschen die umfas- 
sende Wirklichkeit und ungekürzte Menschlichkeit, so müssen die christliche Verkün- 
digung und eine universale christliche Liebe glaubhaft machen, daß allein der Christ 
der wahre Realist ist, der im Glauben die ganze Wirklichkeit sieht und in Gott lie- 
bend umfaßt; daß allein die Katholische Kirche katholisch ist, weil sie auch alles 
natürliche Wissen anerkennt und dem Kosmos der einen Wahrheit einverleibt, weil 
sie als Mutter in weltweiter Liebe nicht nur ihre Kinder, sondern eben alle gelten 
läßt und zu Gott führen will; daß der Mensch nur unter der Gnade Gottes und in der 
Gemeinschaft der Heiligen die volle Menschlichkeit gewinnen und entfalten kann: 
Realismus, Katholizität und begnadete Menschlichkeit müssen als Kennzeichen der 
wahren Kirche Christi stärker sichtbar werden32. 

Freilich ist der Mensch nicht einfach der heilige Mensch, und die Gefahr ist groß, 
daß die Psychologie die Theologie verdrängt und die genaue Kenntnis der mensch- 
lichen Möglichkeiten und Grenzen die Macht der Gnade Gottes vergessen läßt. In 
Andre Gide hat Goethe über Christus gesiegt - und die Sehnsucht nach dem echten 
Menschen kann uns vergessen lassen, welches Urbild des Menschen uns in Christus 
gegeben ist, im Haupt voll Blut und Wunden, im Mann der Schmerzen, im Sieger 
am Kreuz. •Ein Mann, an zwei Hölzer genagelt: das führ*' uns das Christentum un- 
ablässig vor Augen. Die Kirche ist in einer Marterorgie geboren... Ich mag nicht 
glauben, daß sich die Seele nicht auch ohne solche Schrecken zu Gott erheben kann"33. 
Das Ja zur Welt ist christlich, aber ebenso das Nein zur Welt. Erweist das Heim- 
weh nach Heiligkeit seine Echtheit auch in der Bejahung des Kreuzes, in der Los- 
lösung von irdischen Gütern und Werten um des höheren Lebens willen? Nähert 
sich der Weg der Menschen von heute dieser demütigen Landstraße, auf der noch 
immer die wahren Heiligen dahingewandert sind? 

IV. 

Das Heimweh nach Heiligkeit und die •leidenschaftliche Unentschiedenheit" 

Soll aus dem unbestimmten Heimweh nach Heiligkeit der Entschluß zur Heilig- 
keit werden (was natürlich nur unter dem Wirken der Gnade möglich ist), so liegt 
eine vorbereitende und mithelfende menschliche Aufgabe darin, die herrschende 
geistige Verwirrung zu klären. Die •leidenschaftliche Unentschiedenheit", zu der 
Gide sich bekennt, kennzeichnet ja weithin den heutigen Europäer, im Unterschied 
etwa zum Amerikaner. So ist eine Verkündigung und Seelsorge nötig, die einer- 
seits den komplizierten Menschen von heute zu verstehen sucht34 und seine •partielle 

32 G. K. Chesterton, selbst Konvertit, schreibt, er habe erst spät im Leben die entschei- 
dende Tatsache erkannt, daß die moderne Welt mit ihren Bewegungen von ihrem katholi- 
schen Kapital lebe. Sie brauche und verbrauche die Wahrheiten, die ihr aus der alten Schatz- 
kammer des Christentums verblieben seien, einschließlich zahlreicher Wahrheiten, die schon 
dem heidnischen Altertum bekannt gewesen seien, die aber erst-im Christentum ihren Kri- 
stallisationspunkt gefunden hätten. (Wie denken Sie darüber? Schünemann, Bremen. S. 183.) 
Das ist wohl richtig, bedarf aber der Ergänzung, daß die ungeheure geistige Arbeit der 
Neuzeit eben noch nicht ausreichend ihren Kristallisationspunkt in der heutigen Theologie 
gefunden hat (vgl. Hans-Urs von Balthasar, Karl Barth. Hegner, Köln, S. 21 ff.). 

33 Green 1. c. S. 116•117. 
34 •Wie einfach wäre es gegenwärtig, mich in den Stuhl eines Beichtvaters zu stürzen! Wie 

schwer ist es, gleichzeitig der zu sein, der befiehlt, und der, der gehorcht! Aber welcher Seel- 
sorger würde fein genug das Fließende, das leidenschaftlich Unentschiedene meines ganzen 



56 Paul Mianecki 

Wahrheit" in der katholischen •aufhebt", anderseits ihm klar und bestimmt aus 
dieser Kompliziertheit herauszuhelfen sucht, indem sie ihn von sich selbst fortsehen 
und auf die Geheimnisse des Herrn schauen lehrt, ihm die Notwendigkeit des ech- 
ten religiösen Gehorsams auch gegen das Nicht-Eingesehene begreiflich zu machen 
sich müht. Aber hier zeigt sich eben, daß eine rational zergliederte und angezwei- 
felte Tradition zu einer Last wird, die der europäische Durchschnittsmensch nicht 
mehr zu tragen vermag. Sie ist kein Haus mehr, in dem man wohnen kann, sondern 
ein Trümmerhaufen, den man erst wegräumen muß, um neu bauen zu können. Viel- 
leicht ist das erschreckend beklagte Absinken der großen Massen in die Primitivi- 
tät doch auch ein Akt der Notwehr gegenüber der Kompliziertheit in Wissen und 
Leben, damit der Mensch wieder zum Handeln komme und nicht im Räderwerk 
des bloßen Getriebes stecken bleibe. Und vielleicht ist die Sehnsucht nach einem 
sehr einfachen Glauben und einer einfachen Frömmigkeit, die gerade Intellektuelle 
so oft kennzeichnet, weniger ein protestantisches Unverständnis der gewachsenen 
katholischen Tradition, als das Heimweh nach der verlorenen Kindheit, wo alles 
schlicht und selbstverständlich war und nicht so innerlich zerrissen, problematisch 
und belastend wie heute35. 

Vorläufig stößt man allerdings allüberall noch auf diese •leidenschaftliche Unent- 
schiedenheit", die das größte Hindernis für jeden Antrieb ins Vollkommene ist. Es 
fehlt oft nicht an Einsicht, wie falsch die sture Selbstbehauptung, wie sinnlos der 
leidenschaftliche Genuß, wie notwendig die innere Freiheit von der Weltverstrik- 
kung im Grunde sind36, es fehlt an der Entschlußkraft, nach dieser Einsicht nun auch 
zu leben. Die überall gesuchte Ko-Existenz ist auch hier die Flucht vor der Entschei- 
dung und der zum Scheitern verurteilte Versuch, zwei Herren zu dienen. Die Erfah- 
rungen im Krieg und in der Nachkriegszeit haben gezeigt, zu welchem Heroismus 
auch der Mensch der westlichen Zivilisation fähig ist, wenn ihm dieser Heroismus 
abverlangt und auferlegt wird: was hindert ihn daran, ihn frei zu wählen? Sind die 
Völker des Abendlandes alt geworden und vital so geschwächt, daß man Spenglers 
Parallele zum alternden Menschen doch wieder gelten lassen muß und dabei an die 

Wesens verstehen, jene gleichgroße Fähigkeit zu allen Gegensätzen?" {Andre Gide 1. c. 
XXVI). 

155 Green: •Wie traurig, sich allen Kirchen so fern zu fühlen. Man möchte, eine von ihnen 
solle durchaus recht haben, man möchte Amen sagen können am Ende eines Credo. Ich konnte 
es, ich kann es nicht mehr, doch was ich glaube, ist so einfach, daß es jedes Kind verstünde" 
(1. c. S. 182). • Mourre: •Ich besuchte eine Osterpredigt Pater Riquets, die vom Existentia- 
lismus handelte und die Gaben Jean-Paul Sartres gegen jene Gabriel Marcels in tiefschür- 
fender Erörterung abwog. Wahrscheinlich war ich an diesem Tage nicht der einzige, der 
gehofft hatte, in der alten Kathedrale von Gott sprechen zu hören ... Im vorigen Jahr war 
hier von Volkswirtschaft die Rede gewesen, diesmal war die Literatur an der Reihe. So 
fehlte es nicht an literarischen Argumenten, die Atheisten zu überzeugen. Doch Gottes 
schlichtes, alleiniges Wort?" (1. c. S. 341). 

36 Green: •Auch ich habe die Befreiung herbeigesehnt, mit allen erdenklichen Mitteln. 
Ich meinte, die Sattheit würde mich dahin führen. Doch nein, das ist der größte Rechenfehler, 
so wird die Kette nur noch fester, und sie zu zerreißen übersteigt wohl unsere Kraft" (S. 148). 
•Heute las ich den Vers des Apostels Jakobus, in dem gesagt ist, wer der Welt Freund sein 
wolle, der werde Gottes Feind sein • und hatte das Gefühl wie einer, der vor Durst ver- 
schmachtete und sich nun labt" (S. 182). •Ob wir nun Krieg bekommen oder nicht, niemals 
bin ich wieder derselbe. Die Erschütterung war zu heftig, als daß sie mich nicht von einer 
Welt gelöst hätte, deren tiefe Fragwürdigkeit ich erkannt habe. Vielleicht ist das allgemein 
so erlebt worden. Was Europa durchmacht, ist in erster Linie eine Gewissenskrise" (S. 200). 



Heimweh nach Heiligkeit 57 

Tagebucheintragung Newmans denkt: •Der größte Teil unserer Jugendfröm- 
migkeit, unseres Glaubens, unserer Hoffnung, Freudigkeit, Beharrlichkeit ist natür- 
lich - oder wenn nicht natürlich, dann entspringen sie einer guten Anlage, die der 
Gnade nicht widersteht und sehr wenig Gnade zur Erleuchtung braucht. Die gleiche 
Gnade reicht in der Jugend viel weiter, da sie auf weniger Widerstand stößt. .. 
Alte Menschen sind in der Seele ebenso steif, ausgetrocknet und blutlos wie ihre 
Körper, soweit nicht die Gnade sie erfüllt und erweicht. Und dazu bedarf es einer 
Flut von Gnade. Ich bewundere alte Heilige immer mehr." 

Doch selbst wenn Kulturen so etwas wie ein biologischer Organismus wären (was 
sie nicht sind), Heiligkeit ist •neue Schöpfung" aus der Gnade, die ebenso bei alten 
wie bei jungen Völkern möglich ist, wie der Aufbruch der zivilisierten spätrömischen 
Welt in die Wüste mit seinem monastischen Frühling und der Fülle an großen Hei- 
ligen zeigt. Damals war das Christentum auch nicht mehr neu, aber jede Genera- 
tion steht im Grunde neu vor der Botschaft und den Forderungen Christi. Man steht 
hier vor der Frage, wie weit unser säkularisiertes Unterrichtswesen mit der Wei- 
tergabe des ganzen Ballastes von Einwänden und Animosität gegen die christliche 
Botschaft, wieweit die Toleranz gegen den Irrtum in der öffentlichen Meinungsbil- 
dung, nicht von vornherein die Jugend hindert, jung zu sein und sie mit den Schwie- 
rigkeiten gegen das Christentum belastet, ehe sie die christliche Botschaft selbst in 
ihrer überzeitlichen Neuheit wirklich gehört hat. Wie anders könnte die Antwort 
der Jugend auf den Auferstehungsglauben sein, wenn es wirklich ihre und nicht 
die Antwort der müden Skeptiker einer vergehenden liberalistischen Epoche wäre! 
•Lieder auf den Lippen und Glauben im Herzen", wie der junge Michel Mourre 
schreibt. Manches deutet darauf hin, daß zugleich mit dem bedauerlichen und ver- 
hängnisvollen Verlust der christlichen Tradition auch diese •Tradition der Irrun- 
gen" verloren geht und junge Menschen wieder aufgeschlossener sind, die christ- 
liche Botschaft unvoreingenommen zu hören und gelten zu lassen. 

Und noch eine andere Überlegung drängt sich auf: gealterte Kulturen können wie 
alte Menschen, weil sie überall an die Grenzen ihrer Vitalität und Schaffenskraft ge- 
kommen sind, die Notwendigkeit der Gnade tiefer erfassen, die •gerade in der 
Schwachheit zur vollen Auswirkung kommt". Die ersehnte Heiligkeit liegt weniger 
in der Leistung, denn in der Gelassenheit. Es ist nicht so sehr die Freiheit der Wahl, 
als das Einverständnis mit den Fügungen und Schickungen Gottes, das Stillwer- 
den vor seinen unbegreiflichen Wegen und unerklärlichen Ratschlüssen, das freie 
Ja zu den unentrinnbaren Notwendigkeiten des heutigen Lebens, die ausgehaltene 
Einsamkeit und durchgestandene, oft so sinnlos erscheinende Berufsarbeit, die sich 
als christlich zu leistende Aufgabe abzeichnen: eine sehr verborgene Heiligkeit, die 
häufiger da ist und eben nicht gesehen wird. 

Hinzu muß freilich der Verzicht kommen. Ohne den kommen wir nicht aus der 
Unentschiedenheit heraus. Wenn Aszese tiefer gesehen Teilnahme an der Passion 
Christi ist, dann ist diese Unentschiedenheit die Flucht vor dem Kreuz Christi, ohne 
das es keine Heiligkeit gibt37. Noch ist bei vielen der Verdacht da, Bekehrung zu 

37 Ida Görres weist auf den schwachen Glauben an die endzeitlichen Verheißungen hin 
und damit auch auf einen Mangel in der Verkündigung: •Wir glauben nicht mehr an die 
Letzten Dinge, und dieser Unglaube prägt leise, aber bestimmt unser ganzes Leben". Die 



58 Paul Mianecki 

Christus und Hinwendung zur Kirche seien nur Flucht vor der Schwere und Angst 
des Lebens und die Wahl des Ordenslebens sei der Übergang in eine gesicherte bür- 
gerliche Welt, die uns mit den materiellen Sorgen auch unsere Freiheit und Verant- 
wortung abnimmt38. Doch die Flucht nach vorn, Gott entgegen, ist keine Flucht vor 
der Härte der Welt, sondern führt unter das Kreuz, wo der Mensch vor jener Ent- 
scheidung steht, vor die Jacques Rivieres sich gestellt sah und der er auszuweichen 
suchte: •Angst vor dem Abgrund. Furcht vor dieser schrecklichen Fesselung an For- 
derungen, der man verfällt, sobald man Gott zustimmt. Ich zittere davor, daß die 
Geduld, die ich im Leiden bewiesen habe, das Gott mir bis zur Stunde auferlegt hat, 
ihn veranlaßt, mir neue und noch schrecklichere aufzuerlegen. Ich fürchte mich davor, 
in dieses dauernde und äußerste Elend zu fallen, in das er jene hineintaucht und sie 
darin erhält, die sich ihm hingeben. Ich bin nicht dafür gemacht; ich habe zuviel zu 
verlieren; ich bin zu sehr im Tritt mit dem Leben. Mein Gott, entferne von mir die 
Versuchung zur Heiligkeit! Das ist nicht meine Aufgabe. Sei zufrieden, begnüge 
Dich mit einem reinen und geduldigen Leben, das Dir zu geben ich meine ganze 
Kraft einsetzen will. Beraube mich nicht dieser köstlichen Freuden, die ich kennen- 
gelernt und so geliebt habe, die wiederzufinden ich so sehr ersehne ... Ich bin verhei- 
ratet, bin Vater und Schriftsteller. Versuche mich nicht mit unmöglichen Dingen. 
Führe mich nicht in zu große Leiden. Ich würde darin nur Zeit verlieren, Zeit, die 
ich anders für Deinen Dienst benutzen kann"39. 

•Wie fordert uns das Unsichtbare an, wie flammen Engel durch die Nacht der 
Seele!"49. 

V. 

Heiligkeit in der Kirche 

Versucht man das gezeichnete Bild als Ganzes in den Blick zu bekommen, so wirkt 
es in seinen fließenden und unbestimmten Linien verwirrend, fast wie ein Bild von 
Picasso, zerrissen wie von einer explodierten Granate. •Man wird sich in fünfhun- 
dert Jahren schon ein Bild von unserer Zeit machen können - nur wir selber, wir ver- 
mögen uns kein Bild von ihr zu machen"41. Wir leben in einer Zeit, die ohne beherr- 
schendes und verpflichtendes Menschenbild ist, in deren Taten und Untaten viele 
Themen anklingen, die aber ihr führendes Thema noch nicht gefunden hat. Denkt 
man systematisch und in straffer Gedankenführung, so tritt an die Stelle dieser weit- 
hin in Auflösung begriffenen Welt mit ihrer fließenden Wirklichkeit leicht die Kon- 
struktion, die dann entweder nur die steil abfallende Kurve in Gottlosigkeit und 
praktischen Materialismus sieht mit einem Menschen, der •Gottes unfähig" gewor- 

subcutane Häresie einer verkehrten Lebenslehre, die liberale Ablehnung jeder Selbstver- 
leugnung und Abtötung, eine immer tiefere Verständnislosigkeit gegen ihren Ursprung, 
ihren Zweck und ihre Bedeutung ließen den Sinn für die große, die ganze, die schlichte Ent- 
sagung immer mehr abnehmen (Von Ehe und Einsamkeit. • Cassianeum, Donauwörth. 
S. 68 ff.). 

38 Green sieht die Gefahr des Ordenslebens im geistigen Verbürgerlichen. Es gebe dort 
wenig persönliche Verantwortung. •Sie ahnen wohl kaum, was wir in der Welt erleben, was 
wir durchzumachen haben" (I.e. S. 268). 

39 Zitiert bei Blanchard 1. c. S. 96. 
4» Green 1. c. S. 228. 
41 Sigismund von Radecki, Wie ich glaube (Hegner, Köln. S. 240). 



Heimweh nach Heiligkeit 59 

den ist, oder aber ein bald heraufziehendes sichtbares •Zeitalter Jesu Christi" kom- 
men zu sehen meint, weil die auffällige Konversion gerade der Eliten zeitbestim- 
mender sei als der Abfall der Massen. 

Sagen wir darum einfach, gerade Europa stehe weithin in der Situation des Ver- 
lorenen Sohnes, der sich in der Fremde nicht mehr einfach wohlfühlt. Langsam 
geht ihm auf, was er mit Gott, mit Christus und seiner Kirche verloren hat. Die Er- 
innerung an das Vaterhaus scheint zu erwachen und manche wie eine Verheißung 
zu Iocken. Der seelische Hunger ist da, aber auch die Versuchung der Massen, ihn 
weiter mit den Schoten der Schweine zu stillen und mit Hilfe der wirtschaftlichen 
Prosperität aus der Fremde doch noch eine gesicherte Heimat zu machen. Es fehlt 
auch nicht an Propheten des Trotzes, die in der Umkehr und Erneuerung einen 
Glauben aus Angst, eine Frömmigkeit aus Schwäche, eine Flucht aus der Frag- 
würdigkeit dieser Welt sehen und einem •tapferen Nihilismus" das Wort reden. 
Aber der Hunger ist da, die Angst läßt sich nicht wegreden, die Einsamkeit wird 
als Kerker empfunden. Alles drängt zu einem Aufbruch, über dessen Ziel sich eine 
leidenschaftliche Diskussion erhoben hat. Die Erfahrung der Kontingenz ist die 
große Chance unserer Zeitenstunde. So ist die Zeit voller Möglichkeiten und voller 
Gefahren. Mehr zu sagen, verbietet der Tatbestand. Aber es wäre falsch, nur die 
Gefahren zu sehen und die Möglichkeiten außer acht zu lassen. 

Der Einwand liegt nahe, die wenigen zitierten Bücher, meist französischer Her- 
kunft und von geprägten Individualisten geschrieben, ließen keinen Rückschluß auf 
eine in weiten Kreisen herrschende Mentalität zu. Doch scheint die Erfahrung zu be- 
stätigen, es handle sich hier doch um typische Versuchungen, Erfahrungen und Sehn- 
süchte, die sich in diesen Büchern kristallisiert haben. Dichter sind auch mehr als 
andere Sprecher ihrer Zeit, in denen das Unbewußte und Ungesagte der großen 
Menge zum Bewußtsein kommt und gesagt wird, so daß Green recht hat, wenn 
er schreibt: •Die meisten Menschen haben nicht einmal ein embryonales Bewußt- 
sein, doch ein Mensch, in dem das Bewußtsein erwacht, fühlt, daß er für sich allein 
die große Menschheit ist. Er ist die ganze Menge"42, trotz seiner ausgeprägten In- 
dividualität. So lassen uns diese wenigen die Gefahren und Möglichkeiten der vie- 
len sehen, für die vielen fürchten, glauben und hoffen. 

Stellt man diese Möglichkeiten zur Heiligkeit noch einmal heraus, so scheinen 
es folgende zu sein: 

1. Die Freiheit ist wieder stärker mit ihren Möglichkeiten und Grenzen als Wert 
entdeckt, zugleich ist aber der Glaube an die Allmacht der Natur und an die schick- 
salhaften Notwendigkeiten noch stark und vielleicht sogar im Wachsen begriffen. 
Die Entdeckung der Freiheit drängt auf die Frage nach dem Sinn der Freiheit, die 
nur mit der Notwendigkeit der Selbstüberschreitung in der Gottes- und Nächsten- 
liebe ihre befriedigende Antwort finden kann. Die erkannten Grenzen und Be- 
drohungen der Freiheit von innen und außen machen die christliche Botschaft von 
der Notwendigkeit einer Erlösung zur Freiheit und zugleich einer Selbsterziehung 
zum rechten Gebrauch der Freiheit von der Erfahrung aus verständlicher. 

2. Die Wirklichkeit der Gnade wird wieder geahnt, die der Leistungswille und 

48 Green I. c. S. 191. 



60 Paul Mianecki 

Fortschrittsglaube der Neuzeit verdeckt hatte. Es erwacht das Verständnis für die 
Sakramentalität der Welt und das Wirken Gottes und seiner sakramentalen Heils- 
zeichen in der Tiefe der Seele. Die Sehnsucht nach Stille ist da, nach Sammlung und 
persönlichem Gebet. Der komplizierte Mensch verlangt nach einer einfachen Fröm- 
migkeit. Anleitung zum persönlichen Gebet, Erschließen der Quellen in Schrift und 
Liturgie, Überwindung eines nur moralischen Christentums, Anruf zum Herois- 
mus im Blick auf die Heiligen in der Kraft der Auferstehungsherrlichkeit: das 
alles sind wichtige und drängende Aufgaben heutiger Seelsorge. 

3. Menschlichkeit ist einfach der Wert, ersehnt und zugleich bedroht - und Heilig- 
keit erscheint als vollendete Menschlichkeit. Die große Gefahr ist hier eine Heilig- 
keit ohne Gott, ohne Gnade Christi und ohne Kirche. In Grenzsituationen gestellt, 
ist der Mensch von heute geneigt, das Scheitern des Menschen als typisch christlich 
anzusehen und die Erfahrung der Sünde als wesentlich für die Erfahrung der Er- 
lösung zu halten. Luthers simul iustus et peccator (Gerechter und Sünder zugleich) 
ist von beängstigender Aktualität. Anderseits drängt diese Konzeption von Heilig- 
keit als Menschlichkeit auf das Wesen der Heiligkeit, das nicht in außergewöhnlichen 
Begleiterscheinungen, sondern in der Liebe besteht. So ist ein christliches Menschen- 
bild zu zeigen, das von Christus dem Gekreuzigten und Auferstandenen ausgeht, 
aber auch die Erfahrungen des heutigen Menschen zugleich mit den Ergebnissen der 
heutigen Anthropologie auswertet und für das christliche Leben fruchtbar macht. 

4. Der Weg zur Heiligkeit ist versperrt durch eine Unentschiedenheit, die sich aus 
der Kompliziertheit des modernen Lebens und aus der Angst, die Freiheit zu ver- 
lieren, erklärt, aber auch den Sinn des christlichen Verzichts noch nicht begriffen hat. 
Der Glaube an die eschatologischen Verheißungen, aber auch der soziale Sinn der 
Aszese sind weithin verloren gegangen, müssen also wieder gefunden werden. Wert- 
voll für das Verständnis echter Heiligkeit ist dagegen die Einsicht, es komme dabei 
weniger auf unsere Leistung als auf das Ja zu Gottes Fügungen und Schickungen an, 
also auf die Verfügbarkeit für Gottes Willen. Der Blick auf die Notwendigkeit der 
ignatianischen Indifferenz scheint frei zu werden, gegen die der heutige Mensch sich 
zwar leidenschaftlich sträubt, deren Notwendigkeit sich aber aufdrängt. 

Das alles ist wichtig. Wichtiger sind die Heiligen selbst. Die Sehnsucht kann ihr 
Bild entwerfen, Gott muß sie uns schenken. •Ob die Menge des Hellen und Schö- 
nen größer ist als die Masse des Dunklen und Häßlichen, ob die Zahl der guten 
Seelen und der heiligen Regungen und der reinen Gesinnungen größer ist als die 
Zahl der Bosheiten - wie darf ich Dir zumuten, so zu zählen! Wenn Du nur einen 
einzigen blitzenden Stern, eine einzige sprühende Sonne in die unendliche Finster- 
nis geworfen hättest, es wäre genügend, Dich als Lichtgott und Feuergeist zu offen- 
baren. Die ganze unendliche Macht hätte nichts mehr zu sagen vor dem strahlen- 
den Wunder der einzigen Sonne. Und wenn Du nur einen einzigen Engel der Barm- 
herzigkeit, einen allereinzigen guten Menschen in die Höhle der Raubtiere gesandt 
hättest, es wäre genug, um das Wunder der Liebe zu offenbaren, das in Deinen Ab- 
gründen liegt"43. 

43 Peter Lippert, Incipit lamentatio. Stimmen der Zeit, 1924, S. 86. 




