I M SPIEGEL DER ZETIT

Menschliches Ringen und gnadenhafte Vollkommenheit
Zum zehnten Todestag von P. Alfred Delp S. J. (2. Febr. 1945}

Wer die Aufzeichnungen zur Hand nimmt, die P. Delp zwischen Verhaftung und Hin-
richtung im Gefangnis zu Tegel niederschrieb: Tagebuchnotizen, Briefe, Betrachtungen und
Gebete, der kann sich dem Eindruck nicht entziehen, dafl hier ein Mensch und Christ zur
letzten Reife, christlich gesprochen: zur Vollkommenheit gelangt ist. Er wird bestitigen
miissen, was P. Delp selbst empfand, als er seine Meditationen iiber das Vaterunser mit den
Worten begann: ,Auf dieser absoluten Héhe des Daseins, auf der ich nun angekommen
bin...“ Es war tatsichlich — jedenfalls fiir unser menschliches Erkennen — eine absolute
Héhe, sowohl im Sinne echten Menschentums wie auch der Nachfolge Christi. Denn nichts
anderes fordern diese, als was wir hier, gleichsam herauspripariert und ins Licht geriickt, ver-
wirklicht sehen: Lauterkeit, Demut, innere Freiheit, Losschdlung von allem Irdischen und von
sich selbst, Hingabe an den Willen Gottes, die Bereitschaft zum Tode um des Himmelreiches
willen und iber alles die Licbe. Kénnte man von hierher gesehen sagen, P. Delp (und mit
ihm vielleicht manche, die sein Schicksal teilten) sei ein Heiliger gewesen, als er in den Tod
ging. Diejenigen, die ihn kannten, werden sich gefiihlsmifig gegen eine solche Bezeichnung,
mit der wir gern ganz bestimmte Vorstellungen verbinden, striuben. Noch jiingst schrieb
darum einer seiner Mitbriider: ,Wer P. Delp nur in Bogenhausen (Miinchen) begegnete,
konnte mit bestem Willen keinen Heiligen in ihm entdecken, schwerlich einen kommenden
ahnen“. Andere werden ihm darin beistimmen. Er konnte zwar begeistern und mitreifien,
konnte die iibernatiirliche Welt des Glaubens gegenwiértig machen, weil er sie glaubhaft
bezeugte. Aber andererseits war er doch wieder zu unausgeglichen, zu sehr dem Augenblick
verhaftet und von einem gefdhrlichen Aktivismus nicht frei. Er lebte aus einer iberschin-
menden Vitalitit und hielt in seiner Kritik nicht zuriick. Sollte das alles in den letzten
Monaten seines Lebens unter dem Druck der dufleren Situation und im Angesichte des Todes
schlagartig anders geworden sein?

Bei einem solchen Zwiespalt der Gefiihle, der nicht unbegriindet zu sein scheint, diirfte es
wohl viele interessieren, wie die innere Welt P. Delps ausgeschaut hat, bevor er in die grofle
Priifung seines Lebens eintrat. Dank einer (unverdffentlichten) Skizze iiber sein persénliches
Ideal und von Exerzitienaufzeichnungen ans dem Jahr 1938 haben wir darin einen genii-
genden Einblick.

Was ihn in jener Zeit am meisten umtrieb, war die Frage nach dem Menschen, nach seinen
Dimensionen und Rétselhaftigkeiten, nach seiner Geschichtlichkeit, seiner Schicksalhaftigkeit
und Freiheit. Sie war nicht rein theoretischer Art, sondern entstieg brennend seinem eigenen
Herzen. Er suchte nach einem giiltigen christlichen Menschenbild, fiir sich (fiir den Orden)
und fir andere — einem Menschenbild, in das die Méglichkeiten, Anliegen und Néte der
heutigen Zeit eingegangen seien. ,Die Frage: ,Was ist der Mensch?* ist wirklich eine Grund-
frage unseres Lebens®, schreibt er einem seiner Mitbriider. , Vor allem gibt es keine religidse
Frage, die nicht im Menschen gestellt und im Menschen gelést wird. Alle echten religidsen
Anliegen treffen und stellen und 13sen sich im Menschen. Wohl gibt es ;menschenfreie Fra-
gen und Abhandlungen der Theologie, des reinen Wissens und Vernehmens. Dort steht
Gott gleichsam in sich selbst, chne Beziehung und Verhilinis nach auflen... Aber sobald
Theologie ,Religion® wird, steht sie mitten im Menschen, und alle religiésen Fragen sind



62 Im Spiegel der Zeit

auch Fragen nach dem Menschen. Sie sind so sehr Fragen nach dem Menschen, dafi dieser
ohne ,Religion’, das heif}t, ohne Beziehung und Verhiltnis zu Gott gar nicht richtig gesehen
und definiert werden kann*.

Aus dieser Grundbestimmung des Menschen als eines religiosen Wesens ergibt sich nun
fir ihn eines seiner wichtigsten Anliegen: Wir miissen Gott ernst nehmen, seine Trans-
zendenz und seinen Willen; wir miissen aus dem Monolog, in dem wir uns stdndig zu ver-
schliefen und abzukapseln suchen, heraus und in ein wirkliches Gesprich mit Gott kommen.
Darin spricht sich offenbar seine eigene Unruhe und Not aus. Er selbst hat einen wachen
Geist und wache Sinne. Allen Bereichen des Lebens ist er gedffnet. Er méchte sich entfalten,
mochte erkennen, erleben und gestalten. Indem ihn aber Dinge und Menschen gefangen
nehmen, vernimmt er immer deutlicher die Stimme des Herr-Gottes, wie er sich auszudriik-
ken pflegte, der ihn und seine Krifte einfordert. Er weicht dem Konflikt nicht aus, sondern
stellt sich bewuft den sich anfdringenden Fragen und sucht sie intellektuell und religids zu
beantworten. Er mdchte ,der Erde treu bleiben®, aber auch ohne Riickversicherung und
Vorbehalte den Sprung in den Glauben hinein wagen und sich dem Wort des liebenden und
fordernden Gottes aussetzen. Die Spannung ist um so stirker, als es der Gott der Gnade
und des iibernatiirlichen Lebens ist, dem er in der Kirche, im Priestertum und seinen Or-
densgeliilbden begegnet. Seine Aufzeichnungen spiegeln diese Auseinandersetzungen wider.
Sie zeigen, welch groflen Wert er den natiirlichen Kréften fiir die Aufnahme der Gnade
und der Verwirklichung des Reiches Gottes beigemessen hat. Sein Blick ist im Grunde mehr
der Erde als Gott zugewandt; seine Frommigkeit steht noch stark auf der eigenen Leistung
und Entfaltung.

LDer natiirliche Mensch®, schreibt er, ,ist damit, dal wir von i{ibernatiirlicher Ordnung
sprechen, nicht einfach weggestrichen. Er behilt seine Bedeutung und seine Funktion auch im
vollen christlichen Leben. Das vielverbrauchte Axiom ,Die Gnade setzt die Natur voraus
und vollendet sie* hat zwar nicht den optimistischen und einfachen Sinn, den wir ibm in
der jugendbewegten Zeit unseres Lebens gegeben haben. Aber er besagt zum mindesten, daf
fiir das Wirklichwerden von Ubernatur die Existenz von Natur vorausgesetzt wird und zwar
die Existenz von einigermafien sachgerechter Natur... Auferdem scheint sich das Gesetz
zu bestitigen, dal zur vollen Fruchtbarkeit und auf die Dauer auch zur reinen Tatsdchlichkeit
von Ubernatur Natur in einer qualititsmifigen Héhe vorausgesetzt wird*.

In der folgerichtigen Weiterfilhrung solcher Gedanken sucht er genauer nach jenen
menschlichen (geistigen und seelischen) Qualititen, die nach seiner Ansicht die unerldfiliche
Voraussetzung bilden fiir die vorbehaltlose Nachfolge Christi im Ordensleben und speziell
in seinem eigenen Orden. Er findet sie vornehmlich in der ,Entscheidungskraft® und in der
»inneren Midhtigkeit, eigenes und fremdes Sein verantwortlich zu verwalten®. Was sein
Ordensstifter Ignatins in den Exerzitien und Konstitutionen am meisten an natfirlicher Mit-
gift von ihm verlangt, so glaubt er, ist ,die Kraft des Geistes, aus den gewonnenen Erkennt-
nissen und Einsichten selbstverantwortliche Folgerungen zu ziehen und Entscheidungen zu
fiallen . .. Geist, der sich selber besitzt, der elastisch und wendig ist, der in seiner Einmalig-
keit werthaft und wertschaffend ist“. Bei solchen Gedanken kann er nicht lange genug ver-
weilen. Hier entwirft er mit beredten Worten das Menschenbild, das ibhm schon immer als
Ideal vorschwebte und in das er sich geradezu schwirmerisch verliebt. ,Dieser Geist mufl
den Mut zur Entscheidung und den Mut zum Wagnis haben. Ein Geist, der Sinn fir Ehre
ond Finsatz hat. Animi magnitudo (Grofimut, GroBgesinntheit, Hochherzigkeit) steht oft
in den Konstitutionen. Es ist zunichst, aber nur zunichst und vorldufig, gleichgiltig, fir
wessen Ehre dieser Geist Sinn hat. Aber der Mensch, dem Ehre nichts sagt, der nicht inner-
lich Sinn fiir Hohe und Vornehmheit und grofies Sein hat, der wird auch nicht in der Lage
und Fahigkeit sein, zu erfassen, was mit der Ehre Gottes, auf die er sich verpflichten soll,



Im Spiegel der Zeit 63

eigentlich gemeint ist . . . Daf} dieses hohe Menschentum . . . ethisch hoch qualifiziert sein muf,
ist selbstverstindlich. Nicht nur persénliche Gréfle und personlicher Adel wird erwartet,
sondern auch ein grofler innerweltlicher Ernst, der die Dinge in ihrem Eigengewicht und
Eigenwert kennt und meistert. Wissende und kénnende Menschen werden erwartet“. ,Dieses
Menschentum hat etwas vom Herrentum an sich. Es ist gereiftes und gestaltetes Leben und
es ist vor allem Leben persénlichsten Besitzes. Es verliert sich nicht, sondern schreibt sich
irgendwie selbst seine Gesetze... Seine volle Form wird dieses Leben... erst gefunden
haben, wenn in ihm sich die Distanz des Herrentums und der Adeligkeit ausgeglichen haben
mit der instinktiven Antwort, die jedes gesunde Sein jedem Wert bereit hilt. Irgendwie
ist ein solches Leben auf den Menschen selbst ausgerichtet. Rein von seiner materialen Seite
aus betrachtet mufl es ihn als den Ort der eigentlichen Wirklichkeit, der eigentlichen Ent-
scheidungen meinen und wollen. So ist es verstindlich, daf man da von Humanismus spricht®.

Bei diesem Stichwort wird ihm plétzlich deutlich, daf er auf einem Grat geht. Sein Ideal
birgt die Gefahr eines unchristlichen Humanismus der Innerweltlichkeit in sich. Er weifl darum,
und nicht nur theoretisch. Ghne von diesem Ideal zu lassen, will er starke Grenzpfihle auf-
stellen, die ihn vor einem Abgleiten in Selbstherrlichkeit, Uberschitzung der eigenen Lei-
stung und Vergbtzung irdischer Werte bewahren sollen. Drei Wahrheiten und Wirklich-
keiten seines Glaubens und seines Ordenslebens scheinen ihm die Gefahren zu bannen,
denen er sich durch seine Natur und sein Menschenbild ausgesetzt sieht; sie will er darum
besonders pflegen: Die Allwirksamkeit und -gegenwart des Schépfergottes, die Notwendig-
keit und Tatsache der Erldsung sowie das Indienstgenommensein und Zur-Verfiigung-
stehen-miissen auf Grund der Ordensgeliibde. Durch die erste dieser Wahrheiten will er sich
seiner Abhingigkeit und seines Nichts bewufit bleiben. ,Das Herrentum wird zu einem
Knechttum und Arbeitertum und Soldatentum. Der ,Herr* wird ein Mensch der ewigen
Bewegtheit, des dauernden Auftrags und des dauernden Unterwegs®. Und auch die Dinge
verlieren in dieser Sicht ihre Eigenherrlichkeit und damit ihren verfithrerischen Glanz. Sie
kénnen nicht mehr ernst genommen werden, ,ohne daf Gott, ihr Grund und Ziel, immer
mitgesagt und mitgemeint ist. Aufferdem sind sic das Objekt des Gottesdienstes und des
Herrenauftrages“. Durch Christus hinwiederum will er sich nicht nur an seine Schuld und
Erbarmlichkeit erinnern lassen, sondern noch viel mehr an die »Ausweitung des Seins, der
Wirklichkeit und Sendung tiber eigenes, vorgegebenes Sein und Kénnen hinans. Was uns
urspriinglich zukommt, ist damit in die Zweitrangigkeit und Instrumentalitit versetzt wor-
den. Dem natiirlichen Sein ist nun die Aufgabe gestellt, bis zur Drangabe seiner selbst jenes
Andere zu pflegen und zu erhalten ... Nur das Obere ist das Schlechthinnige, wihrend das
Untere bereit sein muf3, ans Kreuz zu gehen und sich za verlieren um des Oberen willen. Die
Gefahr von totalem Humanismus und totaler Immanenz ist damit endgiiltig gebrochen, und
doch ist nichts von dem urspriinglichen Auftrag und Gesetz, das Ganze zu meistern, zuriick-
genommen®. Durch die Erinnerung an die Geliibde endlich will er sich bewufit halten, daf
im Orden die ,Sendungen und Entfremdungen und Weggaben des eigenen Lebens ihre
eigentlichste Form erhalten“ und die Forderungen der Werkzeuglichkeit und des Dienstes
ihre letzte Akzentuierung und Steigerung erfahren.

So sehr hier theoretisch entscheidende Korrekturen an der Einschitzung der natiirlichen
menschlichen Werte und der eigenen Leistungen angebracht sind, so gewinnt man doch den
Eindruck, dal P. Delp in dieser Zeit noch stark um sich selbst kreist und die »Sorge um die
Pflege eigener Hohe und Gréfle“ trotz aller religidsen Sublimierung eine zu grofie Rolle in
seinem BewuBtsein spielt. Sein Blick ist noch weitgehend vom ,Menschen adliger Hohe und
Grife®, von den ,ins Géttliche und Unendliche ausgeweiteten menschlichen Méglichkeiten®
gebannt. Und auch die hohen Worte von der ,Mystik der Erde, (der) Dinge und des Dienstes
an ihnen® verraten nur zu deutlich, wohin sein Interesse geht. Wenn er auch betont, daf
Gréfle und Hohe des christlichen Menschenbildes ,nicht mehr erreichbar sind mit irgend-



64 Im Spiegel der Zeit

welchen humanistischen Ideen und Idealen, und der Christ ,in anderen Mafien denkt und
sein Richtmaf} das Kreuz ist, das unserem natiirlichen Ange und Blick nie aufgeht, weil ein
Balken immer quer steht“, so bleibt doch bezeichnend, dafi der Schwerpunkt sciner Ge-
danken nicht bei Gott, sondern beim Menschen liegt. Darum ist es ihm so wichtig, daranf
hinzuweisen, daf der Christ dem ,Gesetz der Gréfle und Héhe, nach dem er gerufen wurde,
treu bleiben muf bis zur Uberwindung und Vernichtung der Grofle und Héhe, mit der er
antrat®, und daf ,die Uberwindung der ersten Grofle in Wirklichkeit ihre Bewahrung und
Steigerung“ bedeutet, ,weil aus einem groflen Menschen ein Heiliger geworden ist, ein Gro-
Ber vor Gott“. Wer einmal von sich losgekommen ist und sich an Gott verloren hat, wiirde
nie so betont von ,der Grofie und dem Adel des Menschentums* sprechen. — So sind denn
die ersten Jahre des Priestertums wohl von einem hohen Idealismus und von religidsem
Ernst getragen, zeigen aber auch nur zu deutlich, in welchem inneren Ringen P. Delp sich
befand.

Anders als die theoretische Antwort auf die ihn bedringenden Fragen ist die religitse,
wie er sie in den Exerzitien gibt. Sie ist schlichter in Worten und illusionsloser in der Sache,
weil nicht das Ergebnis von Uberlegungen, sondern des Gebetes, im unmittelbaren Gegen-
iiber zn Gott. Hier weifl er um seine Schwichen und Gefahren und spricht sie schonungslos
aus. Hier zeigt sich aber auch die ganze Ehrlichkeit seines Ringens: nicht mehr um eine
heimlich und auf religibsen Umwegen ersehnte und erstrebte menschliche Grofie, sondern
um die evangelische Vollkommenheit in der Nachfolge Christi geht es ihm nun. Im deut-
lichen Gegensatz zu den oben wiedergegebenen Auerungen notiert er am 10. Oktober 1938:
»Diese Exerzitien sind fiir mich eine Gnade. Sie zeigen mir, dal da noch eine Schwerpunkt-
verlagerung vorlag, daB vieles zurechtzuriicken ist*. Darum ein ,ernsthaftes, mannliches
Streben nach Vollkommenheit, nicht einer Leistung usw., sondern nach christlicher Voll-
kommenheit* (21. Okt.). Und chrlich, ohne alle Umschweife, bekennt er: ,Vor Christus
stehe ich als Halbling und als Feigling. Da ist noch keine Grofimut und noch keine Ehren-
haftigkeit vor dem Herrgott. Die Quellen meiner Siinden und Versager: Unruhe: Zu wenig
Stetigkeit. Ich lasse mich zu leicht mitnehmen von Dingen. — Natiirlichkeit: Ich verfolge die
Dinge zu wenig bis in ihre iibernatiirliche Wertigkeit. — Stolz: Ich will alles auf mich bauen.
Zu wenig Gebetssinn und Gebetstreue. Zu wenig Religion als BewuBtsein der totalen Ab-
hingigkeit von Gott. — Leichtsinn: Zu wenig Ernst und Verantwortungsgefiihl vor dem
Herrgott. — Uberheblichkeit: Ich iiberschitze mich und unterschitze die anderen. Anmaflung
und Lieblosigkeit. — Kurz: Zucht, Dienst, Gebet, Echtheit (13. Okt.).

So lautet denn die Bilanz seines Lebens auf dem Héhepunkt der entscheidenden Groflen
Exerzitien: ,Der Herr hat mich an vielen Klippen, an denen ich scheitern konnte, vorbeige-
fihrt und vor manchem Schiffbrnch bewahrt. Ich schime mich bitter, wenn ich sehe, wie
leichtsinnig ich das Beste meines Lebens aufs Spiel gesetzt habe. Das darf nie wieder ge-
schehen. .. Diese Stunde der Scham und Reue und des Entschlusses soll einen neuen Anfang
zwischen mir und meinem Gott bedeuten. Ich will ihn lieben® (21. Okt.). ,Gott hat alles
getan, damit ich reiissicren kann. Wie viel und wie oft hat er in mein Leben eingegriffen.
Es liegt jetzt nur an mir, ob ich das Minimum an seelischer Offenheit und Ehrlichkeit aunf-
bringe, das notig ist, um von ihm weitergefithrt zu werden“ (81. Okt.). Bisweilen kommt
es ihn hart an, in der Trockenheit des Gebetes auszuharren: ,Der heutige Tag war sehr
mithsam. Fast keine Betrachtung gelungen“ (22. Okt.). Bisweilen iiberfdllt ithn auch die
Mutlosigkeit angesichts der Erfahrungen, die er mit sich gemacht hat: ,Ich war beinahe
daran, den Mut zu verlieren. Der Herr hat mich sichtbar durch soviel Klippen herabgefiihrt,
daf ich ihm vertrauen mufl. Ernst machen. Kein Halbling und kein falsarius® (12. Okt.).
»Vertrauen, vertrauen, vertrauen!“ (23. Okt.). ,Kleinmut und Verzagen ist Kleinmut an
Christus. Er ist alles und hat alle Macht des Himmels und der Erde. Und hat die Zukunft“
(24. Okt.).



Im Spiegel der Zeit 65

Im Lichte der Exerzitien sieht er klar, worauf es bei ihm ankommt, und er ist bereit, alles
einzusetzen: ,Ich mufl den Sprung tun: weg von mir. Die Leidenswoche geht mir an die
Natur. Das zeigt, ich bin noch verfangen in mir selbst: natiirlich, selbstsiichtig® (29. Okt.).
»Es muf in der Seele eine Schicht geben . . ., die nicht mehr nach Erfolg, Berechtigung, Pflicht
usw. fragt, sondern nur noch Offenbarung und Durchbruch der strémenden Licbe Gottes ist®
(27. Okt.). ,Das Leiden des Herrn ist die Garantie dafiir, daff aus mir noch etwas wird, wenn
ich nur ehrlich und echt vor ihm stehe® (28. Okt.). ,Es kommt alles darauf an, dafl ich ein
grofles Herz habe. Die Entscheidungen fallen,nicht in der Materie, sondern in der Stellung-
nahme des Herzens® (20. Okt.). ,Zucht und Innerlichkeit brauche ich zuerst. Sonst fressen
mich die schweifenden Gedanken noch auf. Ich glaube, ich nehme als besondere Gewissens-
erforschung die ehrfiirchtige Anbetung des in mir wohnenden Gottes* {21. Okt.). ,Im Reich
Gottes gibt es keinen Selfmademan. Offenes Herz haben fiir die Gedanken Gottes und offe-
nes Ohr fir seine Fithrungen® (1. Nov.).

Und noch einmal auf die dreiflig Tage zuriickschanend, formuliert er zugleich sein Pro-
gramm fiir die Zukunft: ,Mein Leben hat sich mir in einem anderen Licht gezeigt und in
anderen Umrissen. In vielem mufl ich umdenken. Gott war giitig und gnidig und geduldig
mit mir ... Ich habe viel zu sehr dranfien gelebt. Zu sehr in der Diaspora des Geistes. Von
den Dingen her, die ja Zerstrevung, Auseinander sind. Die Heimat ist drinnen, da wo die
Seele und Gott sich begegnen . .. Ich war nicht nur zu sehr draufen, ich war noch viel mehr
.drunter’, zu sehr natirlich. Das Eigenstindige und Hé&herwertige und unbedingt Gdltige
der Ubernatur war nicht stark und klar genug in meinem Bewufitsein ... Ich mufl da um-
denken. Ubernatur, aber nicht als ,Ordnung’, sondern als persénlicher, dreipersonlicher
Gott... Dadurch verliert anch Religiositit, Beruf usw. den Last- und Angstcharakter, den
sie bisher gehabt haben ... Der eigentliche Mensch aber ist der Liecbende. Ich bin noch so
arm und klein und nichtig, weil ich zu wenig geliebt habe. Ich mufl mich loslassen und her-
geben® (1. Nov.). So endigen denn diese Gnadentage in der Freude und in einer neuen
Zuversicht: ,Freude haben an Christus. Personliche Frende. Dies ist doch das letzte Wort.
Persénliche Hingabe nnd Kameradschaft halten® (3. Nov.). ,Das ist das gréfte Geschenk
dieser Exerzitien: es ist alles viel wirklicher geworden. Gott, Christus, sein Leben, seine
Haltungen, seine Forderungen. Mehr Ernst und mehr Freude habe ich. Ich will mich Gottes
Geist ausliefern, und so wird schon alles recht und vieles besser werden* (5. Nov.). ,Dank- °
bar sein, groflherzig sein, treu sein — lieben!“ (6. Nov.).

Das alles ist nun nichts Ungewdhnliches. Es zeigt nur das Ringen und Streben eines Men-
schen, der es ernst mit seinem Glauben und seinem Beruf meint, mehr nicht. Aber gerade
das zu sehen, ist wichtig. Ein Mensch kann noch so grofle religiése Chancen haben durch die
duflere Sitnation und von der Gnade her. Die Heiligkeit kommt fiir gewdhnlich nicht wie ein
Deus ex machina, sondern hat ihre Vorgeschichte. Und umgekehrt: wer in seinem Ringen
nicht nachlift oder wenigstens immer wieder beginnt, mag er auch noch so geringe ,Erfolge“
buchen kénnen, der wird seine Stunde erkennen, jene Stunde, die ihm Gott in seiner Liebe
bereit hilt. Das méchten wir auch von P. Delp sagen: Die grofle Priifung seines Lebens traf
ihn nicht unvorbereitet. Er hatte in langen Jahren eines gar nicht besonders heiligen, aber
tiberzeugten und strebsamen religiosen Lebens das Riistzeng gesammelt, um den letzten und
entscheidenden Kampf kdmpfen zu konnen. So erkannte er in der immer dichter sich iiber
ihn legenden Dunkelheit seine Stunde und wuflte, dafl sie ein reines Gnadengeschenk war.
Indem er sich im Glauben an Gottes Liebe dieser Gnade iiberlieff, fiel es ihm auf einmal trotz
Schmerzen und Tréinen nicht mehr schwer, sich und die ganze irdische Wirklichkeit zu lassen,
so dafl er sich selbst oft wunderte, wie leicht ihm alles wurde, und mitten in den Trinen
konnte eine grofle und geheimnisvolle Frende sein Herz erfiillen. Menschliches Ringen und
gnadenhafte Vollkommenheit gehdren zusammen und bedingen sich gegenseitig. Das offen-
bart sich auch in diesem Leben, uns zum Trost und zum Ansporn. Friedrich Wulf §. J.





