
IM     SPIEGEL     DER     ZEIT 

Menschliches Ringen und gnadenhafte Vollkommenheit 

Zum zehnten Todestag von P. Alfred D e 1 p S. J. (2. Febr. 1945) 

Wer die Aufzeichnungen zur Hand nimmt, die P. Delp zwischen Verhaftung und Hin- 
richtung im Gefängnis zu Tegel niederschrieb: Tagebuchnotizen, Briefe, Betrachtungen und 
Gebete, der kann sich dem Eindruck nicht entziehen, daß hier ein Mensch und Christ zur 
letzten Reife, christlich gesprochen: zur Vollkommenheit gelangt ist. Er wird bestätigen 
müssen, was P. Delp selbst empfand, als er seine Meditationen über das Vaterunser mit den 
Worten begann: •Auf dieser absoluten Höhe des Daseins, auf der ich nun angekommen 
bin...". Es war tatsächlich • jedenfalls für unser menschliches Erkennen • eine absolute 
Höhe, sowohl im Sinne echten Menschentums wie auch der Nachfolge Christi. Denn nichts 
anderes fordern diese, als was wir hier, gleichsam herauspräpariert und ins Licht gerückt, ver- 
wirklicht sehen: Lauterkeit, Demut, innere Freiheit, Losschälung von allem Irdischen und von 
sich selbst, Hingabe an den Willen Gottes, die Bereitschaft zum Tode um des Himmelreiches 
willen und über alles die Liebe. Könnte man von hierher gesehen sagen, P. Delp (und mit 
ihm vielleicht manche, die sein Schicksal teilten) sei ein Heiliger gewesen, als er in den Tod 
ging. Diejenigen, die ihn kannten, werden sich gefühlsmäßig gegen eine solche Bezeichnung, 
mit der wir gern ganz bestimmte Vorstellungen verbinden, sträuben. Noch jüngst schrieb 
darum einer seiner Mitbrüder: •Wer P. Delp nur in Bogenhausen (München) begegnete, 
konnte mit bestem Willen keinen Heiligen in ihm entdecken, schwerlich einen kommenden 
ahnen". Andere werden ihm darin beistimmen. Er konnte zwar begeistern und mitreißen, 
konnte die übernatürliche Welt des Glaubens gegenwärtig machen, weil er sie glaubhaft 
bezeugte. Aber andererseits war er doch wieder zu unausgeglichen, zu sehr dem Augenblick 
verhaftet und von einem gefährlichen Aktivismus nicht frei. Er lebte aus einer überschäu- 
menden Vitalität und hielt in seiner Kritik nicht zurück. Sollte das alles in den letzten 
Monaten seines Lebens unter dem Druck der äußeren Situation und im Angesichte des Todes 
schlagartig anders geworden sein? 

Bei einem solchen Zwiespalt der Gefühle, der nicht unbegründet zu sein scheint, dürfte es 
wohl viele interessieren, wie die innere Welt P. Delps ausgeschaut hat, bevor er in die große 
Prüfung seines Lebens eintrat. Dank einer (unveröffentlichten) Skizze über sein persönliches 
Ideal und von Exerzitienaufzeichnungen aus dem Jahr 1938 haben wir darin einen genü- 
genden Einblick. 

Was ihn in jener Zeit am meisten umtrieb, war die Frage nach dem Menschen, nach seinen 
Dimensionen und Rätselhaftigkeiten, nach seiner Geschichtlichkeit, seiner Schicksalhaftigkeit 
und Freiheit. Sie war nicht rein theoretischer Art, sondern entstieg brennend seinem eigenen 
Herzen. Er suchte nach einem gültigen christlichen Menschenbild, für sich (für den Orden) 
und für andere • einem Menschenbild, in das die Möglichkeiten, Anliegen und Nöte der 
heutigen Zeit eingegangen seien. •Die Frage: ,Was ist der Mensch?' ist wirklich eine Grund- 
frage unseres Lebens", schreibt er einem seiner Mitbrüder. •Vor allem gibt es keine religiöse 
Frage, die nicht im Menschen gestellt und im Menschen gelöst wird. Alle echten religiösen 
Anliegen treffen und stellen und lösen sich im Menschen. Wohl gibt es ,menschenfreie' Fra- 
gen und Abhandlungen der Theologie, des reinen Wissens und Vernehmens. Dort steht 
Gott gleichsam in sich selbst, ohne Beziehung und Verhältnis nach außen . .. Aber sobald 
Theologie .Religion' wird, steht sie mitten im Menschen, und alle religiösen Fragen sind 



62 Im Spiegel der Zeit 

auch Fragen nach dem Menschen. Sie sind so sehr Fragen nach dem Menschen, daß dieser 
ohne .Religion', das heißt, ohne Beziehung und Verhältnis zu Gott gar nicht richtig gesehen 
und definiert werden kann". 

Aus dieser Grundbestimmung des Menschen als eines religiösen Wesens ergibt sich nun 
für ihn eines seiner wichtigsten Anliegen: Wir müssen Gott ernst nehmen, seine Trans- 
zendenz und seinen Willen; wir müssen aus dem Monolog, in dem wir uns ständig zu ver- 
schließen und abzukapseln suchen, heraus und in ein wirkliches Gespräch mit Gott kommen. 
Darin spricht sich offenbar seine eigene Unruhe und Not aus. Er selbst hat einen wachen 
Geist und wache Sinne. Allen Bereichen des Lebens ist er geöffnet. Er möchte sich entfalten, 
möchte erkennen, erleben und gestalten. Indem ihn aber Dinge und Menschen gefangen 
nehmen, vernimmt er immer deutlicher die Stimme des Herr-Gottes, wie er sich auszudrük- 
ken pflegte, der ihn und seine Kräfte einfordert. Er weicht dem Konflikt nicht aus, sondern 
stellt sich bewußt den sich aufdrängenden Fragen und sucht sie intellektuell und religiös zu 
beantworten. Er möchte •der Erde treu bleiben", aber auch ohne Rückversicherung und 
Vorbehalte den Sprung in den Glauben hinein wagen und sich dem Wort des liebenden und 
fordernden Gottes aussetzen. Die Spannung ist um so stärker, als es der Gott der Gnade 
und des übernatürlichen Lebens ist, dem er in der Kirche, im Priestertum und seinen Or- 
densgelübden begegnet. Seine Aufzeichnungen spiegeln diese Auseinandersetzungen wider. 
Sie zeigen, welch großen Wert er den natürlichen Kräften für die Aufnahme der Gnade 
und der Verwirklichung des Reiches Gottes beigemessen hat. Sein Blick ist im Grunde mehr 
der Erde als Gott zugewandt; seine Frömmigkeit steht noch stark auf der eigenen Leistung 
und Entfaltung. 

•Der natürliche Mensch", schreibt er, •ist damit, daß wir von übernatürlicher Ordnung 
sprechen, nicht einfach weggestrichen. Er behält seine Bedeutung und seine Funktion auch im 
vollen christlichen Leben. Das vielverbrauchte Axiom ,Die Gnade setzt die Natur voraus 
und vollendet sie' hat zwar nicht den optimistischen und einfachen Sinn, den wir ihm in 
der jugendbewegten Zeit unseres Lebens gegeben haben. Aber er besagt zum mindesten, daß 
für das Wirklichwerden von Obernatur die Existenz von Natur vorausgesetzt wird und zwar 
die Existenz von einigermaßen sachgerechter Natur... Außerdem scheint sich das Gesetz 
zu bestätigen, daß zur vollen Fruchtbarkeit und auf die Dauer auch zur reinen Tatsächlichkeit 
von Übernatur Natur in einer qualitätsmäßigen Höhe vorausgesetzt wird". 

In der folgerichtigen Weiterführung solcher Gedanken sucht er genauer nach jenen 
menschlichen (geistigen und seelischen) Qualitäten, die nach seiner Ansicht die unerläßliche 
Voraussetzung bilden für die vorbehaltlose Nachfolge Christi im Ordensleben und speziell 
in seinem eigenen Orden. Er findet sie vornehmlich in der •Entscheidungskraft" und in der 
•inneren Mächtigkeit, eigenes und fremdes Sein verantwortlich zu verwalten". Was sein 
Ordensstifter Ignatius in den Exerzitien und Konstitutionen am meisten an natürlicher Mit- 
gift von ihm verlangt, so glaubt er, ist •die Kraft des Geistes, aus den gewonnenen Erkennt- 
nissen und Einsichten selbstverantwortliche Folgerungen zu ziehen und Entscheidungen zu 
fällen ... Geist, der sich selber besitzt, der elastisch und wendig ist, der in seiner Einmalig- 
keit werthaft und wertschaffend ist". Bei solchen Gedanken kann er nicht lange genug ver- 
weilen. Hier entwirft er mit beredten Worten das Menschenbild, das ihm schon immer als 
Ideal vorschwebte und in das er sich geradezu schwärmerisch verliebt. •Dieser Geist muß 
den Mut zur Entscheidung und den Mut zum Wagnis haben. Ein Geist, der Sinn für Ehre 
und Einsatz hat. Animi magnitudo (Großmut, Großgesinntheit, Hochherzigkeit) steht oft 
in den Konstitutionen. Es ist zunächst, aber nur zunächst und vorläufig, gleichgültig, für 
wessen Ehre dieser Geist Sinn hat. Aber der Mensch, dem Ehre nichts sagt, der nicht inner- 
lich Sinn für Höhe und Vornehmheit und großes Sein hat, der wird auch nicht in der Lage 
und Fähigkeit sein, zu erfassen, was mit der Ehre Gottes, auf die er sich verpflichten soll, 



Im Spiegel der Zeit 63 

eigentlich gemeint ist... Daß dieses hohe Menschentum ... ethisch hoch qualifiziert sein muß, 
ist selbstverständlich. Nicht nur persönliche Größe und persönlicher Adel wird erwartet, 
sondern auch ein großer innerweltlicher Ernst, der die Dinge in ihrem Eigengewicht und 
Eigenwert kennt und meistert. Wissende und könnende Menschen werden erwartet". •Dieses 
Menschentum hat etwas vom Herrentum an sich. Es ist gereiftes und gestaltetes Leben und 
es ist vor allem Leben persönlichsten Besitzes. Es verliert sich nicht, sondern schreibt sich 
irgendwie selbst seine Gesetze... Seine volle Form wird dieses Leben... erst gefunden 
haben, wenn in ihm sich die Distanz des Herrentums und der Adeligkeit ausgeglichen haben 
mit der instinktiven Antwort, die jedes gesunde Sein jedem Wert bereit hält. Irgendwie 
ist ein solches Leben auf den Menschen selbst ausgerichtet. Rein von seiner materialen Seite 
aus betrachtet muß es ihn als den Ort der eigentlichen Wirklichkeit, der eigentlichen Ent- 
scheidungen meinen und wollen. So ist es verständlich, daß man da von Humanismus spricht". 

Bei diesem Stichwort wird ihm plötzlich deutlich, daß er auf einem Grat geht. Sein Ideal 
birgt die Gefahr eines unchristlichen Humanismus der Innerweltlichkeit in sich. Er weiß darum, 
und nicht nur theoretisch. Ohne von diesem Ideal zu lassen, will er starke Grenzpfähle auf- 
stellen, die ihn vor einem Abgleiten in Selbstherrlichkeit, Oberschätzung der eigenen Lei- 
stung und Vergötzung irdischer Werte bewahren sollen. Drei Wahrheiten und Wirklich- 
keiten seines Glaubens und seines Ordenslebens scheinen ihm die Gefahren zu bannen, 
denen er sich durch seine Natur und sein Menschenbild ausgesetzt sieht; sie will er darum 
besonders pflegen: Die Allwirksamkeit und -gegenwart des Schöpfergottes, die Notwendig- 
keit und Tatsache der Erlösung sowie das Indienstgenommensein und Zur-Verfügung- 
stehen-müssen auf Grund der Ordensgelübde. Durch die erste dieser Wahrheiten will er sich 
seiner Abhängigkeit und seines Nichts bewußt bleiben. •Das Herrentum wird zu einem 
Knechttum und Arbeitertum und Soldatentum. Der ,Herr' wird ein Mensch der ewigen 
Bewegtheit, des dauernden Auftrags und des dauernden Unterwegs". Und auch die Dinge 
verlieren in dieser Sicht ihre Eigenherrlichkeit und damit ihren verführerischen Glanz. Sie 
können nicht mehr ernst genommen werden, •ohne daß Gott, ihr Grund und Ziel, immer 
mitgesagt und mitgemeint ist. Außerdem sind sie das Objekt des Gottesdienstes und des 
Herrenauftrages". Durch Christus hinwiederum will er sich nicht nur an seine Schuld und 
Erbärmlichkeit erinnern lassen, sondern noch viel mehr an die •Ausweitung des Seins, der 
Wirklichkeit und Sendung über eigenes, vorgegebenes Sein und Können hinaus. Was uns 
ursprünglich zukommt, ist damit in die Zweitrangigkeit und Instrumentalität versetzt wor- 
den. Dem natürlichen Sein ist nun die Aufgabe gestellt, bis zur Drangabe seiner selbst jenes 
Andere zu pflegen und zu erhalten ... Nur das Obere ist das Schlechthinnige, während das 
Untere bereit sein muß, ans Kreuz zu gehen und sich zu verlieren um des Oberen willen. Die 
Gefahr von totalem Humanismus und totaler Immanenz ist damit endgültig gebrochen, und 
doch ist nichts von dem ursprünglichen Auftrag und Gesetz, das Ganze zu meistern, zurück- 
genommen". Durch die Erinnerung an die Gelübde endlich will er sich bewußt halten, daß 
im Orden die •Sendungen und Entfremdungen und Weggaben des eigenen Lebens ihre 
eigentlichste Form erhalten" und die Forderungen der Werkzeug!ichkeit und des Dienstes 
ihre letzte Akzentuierung und Steigerung erfahren. 

So sehr hier theoretisch entscheidende Korrekturen an der Einschätzung der natürlichen 
menschlichen Werte und der eigenen Leistungen angebracht sind, so gewinnt man doch den 
Eindruck, daß P. Delp in dieser Zeit noch stark um sich selbst kreist und die •Sorge um die 
Pflege eigener Höhe und Größe" trotz aller religiösen Sublimierung eine zu große Rolle in 
seinem Bewußtsein spielt. Sein Blick ist noch weitgehend vom •Menschen adliger Höhe und 
Größe", von den •ins Göttliche und Unendliche ausgeweiteten menschlichen Möglichkeiten" 
gebannt. Und auch die hohen Worte von der •Mystik der Erde, (der) Dinge und des Dienstes 
an ihnen" verraten nur zu deutlich, wohin sein Interesse geht. Wenn er auch betont, daß 
Größe und Höhe des christlichen Menschenbildes •nicht mehr erreichbar sind mit irgend- 



64 Im Spiegel der Zeit 

welchen humanistischen Ideen und Idealen", und der Christ •in anderen Maßen denkt und 
sein Richtmaß das Kreuz ist, das unserem natürlichen Auge und Blick nie aufgeht, weil ein 
Balken immer quer steht", so bleibt doch bezeichnend, daß der Schwerpunkt seiner Ge- 
danken nicht bei Gott, sondern beim Menschen liegt. Darum ist es ihm so wichtig, darauf 
hinzuweisen, daß der Christ dem •Gesetz der Größe und Höhe, nach dem er gerufen wurde, 
treu bleiben muß bis zur Oberwindung und Vernichtung der Größe und Höhe, mit der er 
antrat", und daß •die Oberwindung der ersten Größe in Wirklichkeit ihre Bewahrung und 
Steigerung" bedeutet, •weil aus einem großen Menschen ein Heiliger geworden ist, ein Gro- 
ßer vor Gott". Wer einmal von sich losgekommen ist und sich an Gott verloren hat, würde 
nie so betont von •der Größe und dem Adel des Menschentums" sprechen. • So sind denn 
die ersten Jahre des Priestertums wohl von einem hohen Idealismus und von religiösem 
Ernst getragen, zeigen aber auch nur zu deutlich, in welchem inneren Ringen P. Delp sich 
befand. 

Anders als die theoretische Antwort auf die ihn bedrängenden Fragen ist die religiöse, 
wie er sie in den Exerzitien gibt. Sie ist schlichter in Worten und illusionsloser in der Sache, 
weil nicht das Ergebnis von Überlegungen, sondern des Gebetes, im unmittelbaren Gegen- 
über zu Gott. Hier weiß er um seine Schwächen und Gefahren und spricht sie schonungslos 
aus. Hier zeigt sich aber auch die ganze Ehrlichkeit seines Ringens: nicht mehr um eine 
heimlich und auf religiösen Umwegen ersehnte und erstrebte menschliche Größe, sondern 
um die evangelische Vollkommenheit in der Nachfolge Christi geht es ihm nun. Im deut- 
lichen Gegensatz zu den oben wiedergegebenen Äußerungen notiert er am 10. Oktober 1938: 
•Diese Exerzitien sind für mich eine Gnade. Sie zeigen mir, daß da noch eine Schwerpunkt- 
verlagerung vorlag, daß vieles zurechtzurücken ist". Darum ein •ernsthaftes, männliches 
Streben nach Vollkommenheit, nicht einer Leistung usw., sondern nach christlicher Voll- 
kommenheit" (21. Okt.). Und ehrlich, ohne alle Umschweife, bekennt er: •Vor Christus 
stehe ich als Halbling und als Feigling. Da ist noch keine Großmut und noch keine Ehren- 
haftigkeit vor dem Herrgott. Die Quellen meiner Sünden und Versager: Unruhe: Zu wenig 
Stetigkeit. Ich lasse mich zu leicht mitnehmen von Dingen. • Natürlichkeit: Ich verfolge die 
Dinge zu wenig bis in ihre übernatürliche Wertigkeit. • Stolz: Ich will alles auf mich bauen. 
Zu wenig Gebetssinn und Gebetstreue. Zu wenig Religion als Bewußtsein der totalen Ab- 
hängigkeit von Gott. • Leichtsinn: Zu wenig Ernst und Verantwortungsgefühl vor dem 
Herrgott. • Überheblichkeit: Ich überschätze mich und unterschätze die anderen. Anmaßung 
und Lieblosigkeit. • Kurz: Zucht, Dienst, Gebet, Echtheit (13. Okt.). 

So lautet denn die Bilanz seines Lebens auf dem Höhepunkt der entscheidenden Großen 
Exerzitien: •Der Herr hat mich an vielen Klippen, an denen ich scheitern konnte, vorbeige- 
führt und vor manchem Schiffbruch bewahrt. Ich schäme mich bitter, wenn ich sehe, wie 
leichtsinnig ich das Beste meines Lebens aufs Spiel gesetzt habe. Das darf nie wieder ge- 
schehen ... Diese Stunde der Scham und Reue und des Entschlusses soll einen neuen Anfang 
zwischen mir und meinem Gott bedeuten. Ich will ihn lieben" (21. Okt.). •Gott hat alles 
getan, damit ich reüssieren kann. Wie viel und wie oft hat er in mein Leben eingegriffen. 
Es liegt jetzt nur an mir, ob ich das Minimum an seelischer Offenheit und Ehrlichkeit auf- 
bringe, das nötig ist, um von ihm weitergeführt zu werden" (31. Okt.). Bisweilen kommt 
es ihn hart an, in der Trockenheit des Gebetes auszuharren: •Der heutige Tag war sehr 
mühsam. Fast keine Betrachtung gelungen" (22. Okt.). Bisweilen überfällt ihn auch die 
Mutlosigkeit angesichts der Erfahrungen, die er mit sich gemacht hat: •Ich war beinahe 
daran, den Mut zu verlieren. Der Herr hat mich sichtbar durch soviel Klippen herabgeführt, 
daß ich ihm vertrauen muß. Ernst machen. Kein Halbling und kein falsarius" (12. Okt.). 
•Vertrauen, vertrauen, vertrauen!" (23. Okt.). •Kleinmut und Verzagen ist Kleinmut an 
Christus. Er ist alles und hat alle Macht des Himmels und der Erde. Und hat die Zukunft" 
(24. Okt.). 



Im Spiegel der Zeit 65 

Im Lichte der Exerzitien sieht er klar, worauf es bei ihm ankommt, und er ist bereit, alles 
einzusetzen: •Ich muß den Sprung tun: weg von mir. Die Leidenswoche geht mir an die 
Natur. Das zeigt, ich bin noch verfangen in mir selbst: natürlich, selbstsüchtig" (29. Okt.). 
•Es muß in der Seele eine Schicht geben .. ., die nicht mehr nach Erfolg, Berechtigung, Pflicht 
usw. fragt, sondern nur noch Offenbarung und Durchbruch der strömenden Liebe Gottes ist" 
(27. Okt.). •Das Leiden des Herrn ist die Garantie dafür, daß aus mir noch etwas wird, wenn 
ich nur ehrlich und echt vor ihm stehe* (28. Okt.). •Es kommt alles darauf an, daß ich ein 
großes Herz habe. Die Entscheidungen fallen,nicht in der Materie, sondern in der Stellung- 
nahme des Herzens" (20. Okt.). •Zucht und Innerlichkeit brauche ich zuerst. Sonst fressen 
mich die schweifenden Gedanken noch auf. Ich glaube, ich nehme als besondere Gewissens- 
erforschung die ehrfürchtige Anbetung des in mir wohnenden Gottes" (21. Okt.). •Im Reich 
Gottes gibt es keinen Selfmademan. Offenes Herz haben für die Gedanken Gottes und offe- 
nes Ohr für seine Führungen" (1. Nov.). 

Und noch einmal auf die dreißig Tage zurückschauend, formuliert er zugleich sein Pro- 
gramm für die Zukunft: •Mein Leben hat sich mir in einem anderen Licht gezeigt und in 
anderen Umrissen. In vielem muß ich umdenken. Gott war gütig und gnädig und geduldig 
mit mir... Ich habe viel zu sehr draußen gelebt. Zu sehr in der Diaspora des Geistes. Von 
den Dingen her, die ja Zerstreuung, Auseinander sind. Die Heimat ist drinnen, da wo die 
Seele und Gott sich begegnen... Ich war nicht nur zu sehr draußen, ich war noch viel mehr 
,drunter', zu sehr natürlich. Das Eigenständige und Höherwertige und unbedingt Gültige 
der Übernatur war nicht stark und klar genug in meinem Bewußtsein ... Ich muß da um- 
denken. Übernatur, aber nicht als ,Ordnung', sondern als persönlicher, dreipersönlicher 
Gott... Dadurch verliert auch Religiosität, Beruf usw. den Last- und Angstcharakter, den 
sie bisher gehabt haben... Der eigentliche Mensch aber ist der Liebende. Ich bin noch so 
arm und klein und nichtig, weil ich zu wenig geliebt habe. Ich muß mich loslassen und her- 
geben" (1. Nov.). So endigen denn diese Gnadentage in der Freude und in einer neuen 
Zuversicht: •Freude haben an Christus. Persönliche Freude. Dies ist doch das letzte Wort. 
Persönliche Hingabe und Kameradschaft halten" (3. Nov.). •Das ist das größte Geschenk 
dieser Exerzitien: es ist alles viel wirklicher geworden. Gott, Christus, sein Leben, seine 
Haltungen, seine Forderungen. Mehr Ernst und mehr Freude habe ich. Ich will mich Gottes 
Geist ausliefern, und so wird schon alles recht und vieles besser werden" (5. Nov.). •Dank- 
bar sein, großherzig sein, treu sein • lieben!" (6. Nov.). 

Das alles ist nun nichts Ungewöhnliches. Es zeigt nur das Ringen und Streben eines Men- 
schen, der es ernst mit seinem Glauben und seinem Beruf meint, mehr nicht. Aber gerade 
das zu sehen, ist wichtig. Ein Mensch kann noch so große religiöse Chancen haben durch die 
äußere Situation und von der Gnade her. Die Heiligkeit kommt für gewöhnlich nicht wie ein 
Deus ex machina, sondern hat ihre Vorgeschichte. Und umgekehrt: wer in seinem Ringen 
nicht nachläßt oder wenigstens immer wieder beginnt, mag er auch noch so geringe •Erfolge" 
buchen können, der wird seine Stunde erkennen, jene Stunde, die ihm Gott in seiner Liebe 
bereit hält. Das möchten wir auch von P. Delp sagen: Die große Prüfung seines Lebens traf 
ihn nicht unvorbereitet. Er hatte in langen Jahren eines gar nicht besonders heiligen, aber 
überzeugten und strebsamen religiösen Lebens das Rüstzeug gesammelt, um den letzten und 
entscheidenden Kampf kämpfen zu können. So erkannte er in der immer dichter sich über 
ihn legenden Dunkelheit seine Stunde und wußte, daß sie ein reines Gnadengeschenk war. 
Indem er sich im Glauben an Gottes Liebe dieser Gnade überließ, fiel es ihm auf einmal trotz 
Schmerzen und Tränen nicht mehr schwer, sich und die ganze irdische Wirklichkeit zu lassen, 
so daß er sich selbst oft wunderte, wie leicht ihm alles wurde, und mitten in den Tränen 
konnte eine große und geheimnisvolle Freude sein Herz erfüllen. Menschliches Ringen und 
gnadenhafte Vollkommenheit gehören zusammen und bedingen sich gegenseitig. Das offen- 
bart sich auch in diesem Leben, uns zum Trost und zum Ansporn. Friedrich Wulf S. J. 




