
Begegnungen mit dem Auferstandenen 
Von Karl Rahner S. J., Innsbruck 

Die Hoffnung der Hoffnungslosen 

Zu den edit menschlichen und dennoch ganz göttlichen und darum so tröst- 
lichen Geheimnissen des Evangeliums gehört der Bericht von den zwei 
Jüngern, die nach Emmaus pilgerten. Wenn wir ihn recht lesen, vernehmen 
wir verwundert unsere eigene Geschichte. Man braucht sie nur zu erzählen 
und man berichtet ein Stück und das Ganze des eigenen Lebens zumal; ein 
Stück, weil dasselbe auch in unserem Leben sich immer wieder zuträgt, das 
Ganze, weil unser ganzes Leben die eine Geschichte von Emmaus-Jüngern 
ist. Man liest und merkt, daß wir mit unserer eigenen Emmaus-Geschichte 
noch unterwegs sind; man liest und hofft und betet, daß auch sie so ende, wie 
die im Evangelium von heute. 

Sie hatten gehofft. Und sie meinen, nicht mehr hoffen zu können. Denn es 
ist anders gekommen als sie hofften oder - vorsichtiger gesagt - selbst ihre 
eigene Hoffnung interpretierten. Sie meinten, die Erlösung und die Freiheit 
zu hoffen. Man weiß nicht, hofften sie das wirklich Hoffnungslose oder mein- 
ten sie bloß, ihre wahre Hoffnung, die richtig ist, sei durch ihre Erfahrung 
enttäuscht worden. Das weiß man nicht. Sie selber wußten es auch nicht. Denn 
unsere Ansichten von unseren Hoffnungen und darin diese selbst sind selber 
immer noch unterwegs, und wo sie sich selber schließlich finden und was sie 
auf diesen ungeplanten Wegen des Lebens werden, das hängt nicht bloß von 
uns ab, da wir auch darin nicht die souveränen Herren unserer Wege sind. 
Jedenfalls aber - wo das Urteil auf Tod lautete und der ans Kreuz genagelt 
war und verscharrt ist, auf den man hoffte, da, so meinen sie, ist es eben aus. 
Man kann nur noch aufgeben und fliehen. Es gibt Situationen, in denen 
wirklich nichts mehr zu wollen ist, wo nichts mehr zu sagen ist als: Wir hatten 
gehofft. So fühlen sie sich als zur Einsicht gekommene Realisten und lassen 
sich auf ihrer Flucht nicht aufhalten durch fromme Einbildungen guter 
Frauen. Nein, ein zweites Mal, so sagen sie, fallen wir nicht herein. Es ist 
nicht Anständigkeit, sondern feige Dummheit, so denken sie, Tatsachen nicht 
sehen zu wollen. Und es ist nun einmal eine schlichte Tatsache, die durch keine 
Theorie aus der Welt hinaus interpretiert werden kann, daß ihre Hoffnung am 
Galgen aufgehängt und dann in einer Grube verscharrt worden ist. Sie 
gehen weg, heim oder anderswohin, aber jedenfalls weg. 

Seltsam: Jeder von ihnen ist ganz allein, hineingestürzt in die Grube seiner 
hoffnungslosen Einsamkeit. Warum gehen sie zu zweit? Warum reden sie, 
diese zwei modernen Existentialisten, eigentlich noch miteinander? Warum 
suchen sie Trost beieinander, wenn es doch im Ernst keine Hoffnung gibt, über 



82 Karl Rahner 

die zu reden es sich lohnen könnte? Sie fliehen und - reden. So wie wir. Sie 
reden, obwohl es eigentlich sinnlos ist, und bezeugen unwissend gegen ihre 
eigene Überzeugung von sich selbst, daß sie - Anfang der Gnade - doch noch 
mit sich reden lassen. Sie wollen die Trostlosigkeit ihrer Einsamkeit durch Ge- 
rede betäuben, die Leere des Herzens mit Geschwätz, und geben so Gott die Ge- 
legenheit, sich ins Gespräch zu mischen. Es ist oft noch und schon wieder Gnade 
selbst in unserer Flucht vor ihr. Und Gott redet manchmal schon mit, wo wir 
wähnen, sehr einsam nur über ihn, den toten Gott zu verhandeln. Es kommt 
ein Fremder des Weges. Es ist der Herr. Die trübe blickenden Augen sind 
gehalten. Sie erkennen ihn nicht. Wer mit sich selbst beschäftigt ist und ein 
hoffnungsleeres Herz hat, hat seltsam wenig Platz in Geist und Herz für an- 
dere. Aber wenn es auch Heil ist, ihn zu erkennen, so bleibt das Erste und 
Letzte, das auch ein klares Auge keinem geben kann, daß er, der Herr, da ist 
und mitgeht, daß er selbst noch die Flucht von ihm weg mitmacht. Das gibt 
er und nur er allein. Freilich läuft er vielen über den Weg, die es nicht 
merken. 

Er ist da auf dem Weg nach Emmaus wie einer, der weniger weiß als wir, 
wie ein Fremdling, wie im Vorübergehen. Man weiß nicht, wann er kommt 
und wann er gehen würde, wenn wir nicht sagen: Herr bleibe bei uns, denn 
es will Abend werden. Der Jünger hoffnungslose Trauer hat sich noch nicht 
so tödlich in die Mitte ihres Herzens gebohrt, daß dieses Herz dem fragenden 
Wanderer die Antwort verweigerte, daß es in tödlicher Bitterkeit sich zynisch 
weigerte, das Wort des Lichtes und des Trostes anzuhören. Ihr Herz ist noch 
nicht so stolz, daß es in einem Narzißmus des Schmerzes und des Todes seine 
bekümmerte Verzweiflung schändlich lieben würde. Sie lassen den Fremden, 
der weniger weiß, reden. Sie hören wirklich zu. Er sagt ihnen das Unbegreif- 
liche, das das allein sich selbst Erklärende ist. Er sagt ihnen das tötende Schick- 
sal, das erlöst und befreit, er sagt ihnen leise, daß alles in der Welt und in der 
Schrift dies eine sagt, daß nämlich der eine dort die erfüllte Hoffnung ist, wo 
sie meinten, die Betrogenen zu sein und die Verzweifelten sein zu müssen. An 
sogenannten Tatsachen sagt er ihnen genau nur das, was sie, die enttäuschten 
Realisten schon wußten, nur zu gut wußten: daß Jesus der Gekreuzigte ist. 
Aber er sagt ihnen diese Tatsache nicht als gemiedene und verleugnete, son- 
dern als angenommene, als gültige und in sich ständige, als selbstverständ- 
liche. Und darin, im Blick, der nicht mehr vorbeiblinzelt, in der Annahme, die 
gelassen annimmt, wird diese Tatsache von innen her leuchtend, entbirgt sich 
ihre eigentliche Wahrheit: daß eben dieser Untergang die Weise des Ein- 
gangs in die eigene selige Bestimmung, der Aufgang der eigenen Herrlich- 
keit ist. Er sagt ihnen das nicht als allgemeines, dialektisches Gesetz des Da- 
seins, als ob es im Grunde doch selbstverständlich wäre, daß einem Stirb ein 
Werde folge. Er sagt dieses zwingende Gesetz des Untergangs, der der Ein- 



Begegnungen mit dem Auferstandenen 83 

gang in das herrlich Gültige ist, von Jesus, von ihm allein, von ihm dem Ge- 
glaubten, und von allen andern nur, wenn sie an ihn glauben. 

Die Schrift berichtet nicht, daß die Jünger auf die Rede des unbekannten 
Wanderers geantwortet hätten. Sie schweigen. Weil es sich ja nicht um eine 
theoretische Frage, um eine bessere wissenschaftliche Theorie handelt, son- 
dern um das letzte Wagnis des Geistes und des Herzens, die im Abgrund des 
hoffnungsleeren Todes das Leben selber entdecken und das Licht aus dem 
Rachen der Schlange rauben, darum ist Schweigen geziemend, da darin die 
Wiedergeburt des Herzens geschieht. Aber bevor das geschieht im Raum der 
schweigenden Erwartung, können die Jünger schon eines sagen, das Wort 
höflicher Besorgtheit, das dem schlichten Herzen voll Güte geziemt: Bleibe 
bei uns, denn es will Abend werden, und der Tag hat sich schon geneigt. Sie 
sorgen sich um die Nacht des Fremdlings, der die Nacht ihrer eigenen Herzen 
hell macht. Während sie den pilgernden Bruder suchen, laden sie den Herrn 
und das Ziel ihrer eigenen Wege zu Gast; sie bieten dem Pilger ein Dach und 
kommen so selber heim. Sie brechen mit ihm das Brot. Und da - nicht bei der 
Theologie des menschlichen Daseins auf dem Weg, sondern in der Feier der 
Gemeinschaft erkennen sie den Herrn. Er ist es. Was der Fremdling gesagt 
hatte, sind die Worte des Herrn. Indem er das Brot bricht, senkt er sich ihren 
Herzen ein. Und sie erkennen: Er ist wahrhaft auferstanden. Aus dem Grab 
der Welt und aus der Grube des eigenen Herzens. 

Ach, wir haben das selber schon oft erlebt, wenn vielleicht auch still und 
klein und immer nur vorhaltend für ein Stück des Lebens. Vielleicht würde 
der, der unser ganzes Leben auch mit seiner Zukunft überblicken könnte, 
sehen, daß wir noch auf dem Wege nach Emmaus sind, daß für das entschei- 
dendste Gesicht unsere Augen noch gehalten sind, und der Herr, soviel wir 
über ihn auch schon geredet haben mögen, so sehr unser Herz bei seinem 
Wort schon sanft erglüht sein mag, im Grunde immer noch unerkannt mit uns 
zieht. 

Ja wirklich, vielleicht ist das Große des Lebens noch ausständig. Wir sind 
sogar gehalten, weiterzupilgern und zu laufen und nie zu meinen, wir hätten 
es erreicht. Denn wir sind noch unterwegs zum Abendmahl des ewigen Lebens, 
wo der Herr aufstehen und sich gürten wird, um uns den Wein der unsag- 
baren Freude zu reichen. Weil wir noch unterwegs sind, brauchen wir uns nicht 
zu wundern, daß unser Herz immer wieder müde oder zornig über seine ent- 
täuschten Hoffnungen weint und klagt, daß wir immer wieder den Eindruck 
haben, auf der Flucht aus der gestorbenen Hoffnung in eine tote Leere zu 
sein. Auch auf solchen Wegen kann verborgen der Herr als das Erbarmen 
Gottes mit uns gehen, dem willigen Herzen den Sinn der Schrift und des Le- 
bens erschließen. Auch solche Wege können nach dem Emmaus unseres Lebens 
führen, wo wir beim Brotbrechen den Herrn erkennen. 



84 Karl Rahner 

Der gute Hirt 

Man nennt den zweiten Sonntag nach Ostern den Guten-Hirten-Sonntag. 
Der Name kommt selbstverständlich von der Evangelien-Perikope dieses 
Sonntags. Es sind sechs Verse aus dem 10. Kapitel bei Johannes, dem Kapitel 
mit drei Hirtengleichnissen, von denen unser Text das dritte bringt, einen 
Evangelientext, den wir mit der Perikopenordnung der evangelischen Chri- 
sten gemeinsam haben. Christus nennt sich da den guten, den rechten Hirten. 
Er erläutert diese Selbstaussage mit dem Hinweis, daß er als Eigentümer der 
Herde anders als der bezahlte Taglöhner sein Leben für seine Schafe ein- 
setze, daß er sie kenne und sie ihn, und mit der Voraussage, daß er einmal der 
eine Hirt aller sein werde, der die Zerstreuten - Juden und Heiden - zur Ein- 
heit einer Geborgenheit in seiner Hut führen werde, damit ein Hirt und eine 
Herde sei. 

Es ist ein uraltes Bild, das Jesus gebraucht, in einer der vielen johanneischen 
Selbstaussagen Jesu, die alle beginnen mit dem unergründlichen: Ich bin. Das 
Bild kommt aus der patriarchalisch-vaterrechtlichen, nomadischen Hirtenkul- 
tur: Der eigentliche Hirt ist als Herdenbesitzer darin einfach identisch mit dem 
Herrn, auf den das Dasein aller gegründet ist. Bei den Griechen sind die Kö- 
nige und Heerführer die Hirten der Völker. Im Alten Testament ist Jahwe 
der Hirt und König seines Volkes. Wenn bei Ezechiel 34 das prophetische 
Drohgericht über die pflichtvergessenen, selbstsüchtigen Hirten des Volkes er- 
geht und der lebendige Gott der Geschichte verheißt, daß er sich seines Vol- 
kes neu als ihr Hirt, es sammelnd, annehmen werde, dann heißt es weissa- 
gend vom Sohne Davids: •Ich werde über sie einen Hirten bestellen, der sie 
weiden soll, meinen Knecht David; der soll sie weiden, der soll ihr Hirte 
sein" (Ez34,23). 

In diese Tradition eines archetypischen Bildes stellt sich Jesus: Ich bin der 
rechte, der eigentliche Hirt. Auch bei den Synoptikern weiß er sich als Hirten 
(Mk 14,27; Mt 25,32; 26,31), wenn dort auch der Blick mehr am Heilsschick- 
sal der Schafe selbst haftet (Mt 18,12-14; Lk 15,3-7; Mk6,34; Mt9,36). 
Seitdem gehört dieses Bild in die Sprache des Christentums. Für den Hebräer- 
Brief ist Jesus der große Hirt der Schafe (13,20); für Petrus ist Jesus als Vor- 
bild und Lohn seiner Apostel der Erzhirt (1 Petr5,4), der Hirt und Hüter 
unserer Seelen (1 Petr 2,25), für die Apokalypse der Hirt, der mit eisernem 
Stecken die Völker weidet (2,27). Darum bildete die alte Christenheit den 
Herrn als den guten Hirten, der das Schaf trägt. Das ist das älteste und häu- 
figste Motiv der Katakomben-Grabkunst, die damit den Herrn als sammeln- 
den Führer der Seelen ins Paradies darstellen wollte. Und wenn Aberkios von 
Hieropolis aus Phrygien im 2. Jahrhundert der Nachwelt sagen wollte, er sei 
ein Christ gewesen, dann schrieb er auf seinen Grabstein: Ich bin Schüler 



Begegnungen mit dem Auferstandenen 85 

eines heiligen Hirten, der die Herden seiner Schafe weidet auf Bergen und 
Fluren und große, alles überschauende Augen hat. 

Wenn der Herr nun bei Johannes sagt: Ich bin der gute Hirt, so ist eine 
solche Aussage im Eigentlichen gerade umgekehrt verlaufend, als wir von der 
Alltagssprache her erwarten würden. Es kommt nicht auf ein leeres und vages 
•Ich-bin" eine Bestimmung zu, so daß wir aus ihr, dem klaren Prädikat, nun 
endlich wissen, was dieses •Ich" sei. Jesus sagt vielmehr das alles umfassende, 
in sich stehende •Ich-bin" und gibt darin dem •Hirten" erst seinen eigent- 
lichen Sinn, so daß man weiß, was mit dem rechten Hirten gemeint sei, wenn 
man das •Ich-bin" verstanden hat. Das Subjekt bestimmt hier das Prädikat, 
nicht umgekehrt. Das zeigt sich schon daraus, daß Jesus eine ganze Zahl sol- 
cher •Ich-bin"-Sätze sagt: Er spricht: •Ich-bin - der Messias (4,26), das Brot 
des Lebens (6,35), das lebendige Brot vom Himmel (6,42.51), der wahre 
Weinstock (15,1.5), das Licht der Welt (8,12; 12,46), die Türe (10,7), der 
Hirt (10,11.14), die Auferstehung und das Leben (11,25), der Weg, die 
Wahrheit und das Leben (14,6), der Erste und der Letzte (Apk 1,17; 22,13), 
der Ursprung und die Vollendung (Apk 22,13), die Wurzel und der leuch- 
tende Morgenstern" (Apk 22,16). 

Das •Ich-bin" wird wegen seiner so alle Wirklichkeit versammelnden und 
in die Gegenwart des Menschen rückenden Macht einfach und ohne Zusatz der 
Gegenstand des Glaubens, der die Sünde des Unglaubens richtet. Jesus spricht 
von einem •Nicht-Glauben, daß Ich-bin" (8,24), er sagt: •Schon jetzt sage 
ich es euch, ehe es eintritt, damit ihr, wenn es eintritt, das «Ich-bin» glaubet" 
(13,19). So wie Gott im tiefsten und letzten nicht von außen beschrieben, nicht 
von einem Punkt außer ihm her erfaßt werden kann, so wie er nicht in ein in un- 
serer Macht stehendes, von uns angelegtes Koordinatensystem unseres Daseins 
eingefangen und darin eingetragen werden kann, so wie er der Bestimmende, 
nicht der Bestimmte - absolutes Subjekt, nicht der Empfänger von Prädikaten 
ist, - so wie er darum dem Moses sich als der •Ich bin, der ich bin" offenbart, 
so ist Jesus einfach der •Ich bin", Gott, der in der unbeherrschbaren Ursprüng- 
lichkeit und Unableitbarkeit seiner Wirklichkeit da ist, und als solcher sich 
kundtut: Ich bin. Ich bin alles: der Anfang und das Ende, der Weg und das 
Licht, die Wahrheit und das Leben, der Getötete und der Sieg über den Tod, 
Wurzel und Blüte: Ich bin. Und darum ist in ihm, der greifbaren Anwesen- 
heit Gottes für uns, alles ursprünglich gesammelt. Darum gehört ihm alles, 
darum sammelt er alles, was er als Ursprung geschaffen, in sich hinein als in 
die Einheit des Endes, so wie er die Einheit des Anfangs ist. Weil er der •Ich- 
bin" ist, darum ist er der wahre Hirt, derjenige, der erst verständlich macht, 
was das ist: der rechte Hirt. 

Christus macht sich also nicht verständlich durch ein uns schon im vorhinein 
geläuSges Bild, obzwar wir es kennen müssen, sondern er macht uns vom Ge- 



86 Karl Rahner 

heimnis seines •Ich-bin" her klar, was der eigentliche Hirt ist. Weil er ist, dar- 
um gibt es einen, dem all das Zerstreute und Verlaufende gehört, einen, der 
alles weiß, was so leer zerstreut, sinnlos und lichtlos durcheinanderläuft, einen, 
den die letzte Ahnung dieser selbst in der Zerstreuung noch versammelten 
Wirklichkeit doch noch kennt, einen, der sich opfernd in diese Zerstreuung 
hinein begibt bis in die Verlorenheit des Todes und so die Sammlung des Zer- 
streuten erwirkt, einen, der alles einen kann. Weil es diesen •Ich-bin" gibt, 
darum gibt es den Hirten. 

Hirt des Seins hat der große Denker unserer Tage den Menschen genannt 
und alles Schicksal und alle Würde des Menschen, die wir von uns her von uns 
wissen, in dieses Wort gesammelt. Aber Jesus sagt uns hier die ursprüng- 
lichere Wahrheit, und wenn wir sie uns im Glauben sagen lassen, entbirgt sich 
diese Wahrheit als unsere ursprünglichere Erfahrung: daß wir die sind, über 
denen der Hirt der Menschen behaltend und sammelnd waltet. Er, dieser un- 
ser Hirt, ist keine abstrakte Idee, die wir weiden, wie man •Winde weidet", 
sondern er, der da ist, an uns handelnd, der Gekreuzigte und Auferstandene, 
der in der Taufe Genannte, über den wir nicht reden, sondern der uns sein 
Wort sagt, der in der Feier des Abendmahles Gegenwärtige, der darin uns 
sein Fleisch und Blut reicht. Wo er in seiner Gnade handelnd ist, da ist schon 
der Anfang der Einheit gemacht über alle gedankliche Spaltung hinweg. Wo 
er ist, ist der lebendige Gott und ist Gott uns nahe. •Kommt, - heißt es im 
Psalm 94,6 - laßt uns anbetend niederfallen und niederknien vor dem Herrn, 
der uns schuf. Denn er ist unser Gott. Und wir sind das Volk, das er weidet, 
seiner Obhut Schäflein". Und Thomas von Aquin dichtet: •Guter Hirt, Du 
wahre Speise, Dich barmherzig uns erweise, immer schützend Du uns weide, 
Du das ew'ge Gut bereite, in dem Lande ohne Tod". 

Wir sollten hier innehalten, unserer Wahrheit standhalten: daß wir die 
Zerstreuten sind, deren Dasein selbst zerteilt und fern von den andern ist, die 
Umherirrenden, die Ungeeinten, die durch Zäune voneinander Abgesperr- 
ten, die von Wölfen Gehetzten, die nicht wissen, wem sie gehören (außer dem 
einen, dem sie nicht gehören wollen, und der als Wolf des Todes hinter ihnen 
her zu sein scheint). Wenn wir dem standhielten und dann das Wort uns träfe, 
da träfe, wo wir wirklich die Verlorenen sind, das Wort: •Ich bin", dann 
wüßten wir, daß der rechte Hirt ist. 




