Begegnungen mit dem Auferstandenen
VonKarlRahner 8.]J., Innsbruck

Die Hoffnung der Hoffnungslosen

Zu den echt menschlichen und dehnoch ganz géttlichen und darum so trost-
lichen Geheimnissen des Evangeliums gehort der Bericht von den zwei
Jungern, die nach Emmaus pilgerten. Wenn wir ihn recht lesen, vernehmen
wir verwundert unsere eigene Geschichte. Man braucht sie nur zu erzahlen
und man berichtet ein Stiick und das Ganze des eigenen Lebens zumal; ein
Stiick, weil dasselbe auch in unserem Leben sich immer wieder zutrigt, das
Ganze, weil unser ganzes Leben die eine Geschichte von Emmaus- Jiingern
ist. Man liest und merkt, dafl wir mit unserer eigenen Emmaus-Geschichte
noch unterwegs sind; man liest und hofft und betet, daf auch sie so ende, wie
die im Evangelium von heute.

Sie hatten gehofft. Und sie meinen, nicht mehr hoffen zu konnen. Denn es
ist anders gekommen als sie hofften oder — vorsichtiger gesagt — selbst ihre
eigene Hoffnung interpretierten. Sie meinten, die Erlosung und die Frejheit
zu hoffen. Man weifl nicht, hofften sie das wirklich Hoffnungslose oder mein-
ten sie blof}, ihre wahre Hoffnung, die richtig ist, sei durch ihre Erfahrung -
enttduscht worden. Das weifl man nicht. Sie selber wuflten es auch nicht. Denn
unsere Ansichten von unseren Hoffnungen und darin diese selbst sind selber
immer noch unterwegs, und wo sie sich selber schliefilich finden und was sie
auf diesen ungeplanten Wegen des Lebens werden, das hiangt nicht blof§ von
uns ab, da wir auch darin nicht die souverdnen Herren unserer Wege sind.
Jedenfalls aber — wo das Urteil auf Tod lautete und der ans Kreuz genagelt
war und verscharrt ist, auf den man hoffte, da, so meinen sie, ist es eben aus.
Man kann nur noch aufgeben und fliechen. Es gibt Situationen, in denen
wirklich nichts mehr zu wollen ist, wo nichts mehr zu sagen ist als: Wir hatten
gehofft. So fiihlen sie sich als zur Einsicht gekommene Realisten und lassen
sich auf ihrer Flucht nicht aufhalten durch fromme Einbildungen guter
Frauen. Nein, ein zweites Mal, so sagen sie, fallen wir nicht herein. Es ist
nicht Anstindigkeit, sondern feige Dummbheit, so denken sie, Tatsachen nicht
sehen zu wollen. Und es ist nun einmal eine schlichte Tatsache, die durch keine
Theorie aus der Welt hinaus interpretiert werden kann, dafl ihre Hoffnung am
Galgen aufgehingt und dann in einer Grube verscharrt worden ist. Sie
gehen weg, heim oder anderswohin, aber jedenfalls weg.

Seltsam: Jeder von ihnen ist ganz allein, hineingestiirzt in die Grube seiner
hoffnungslosen Einsamkeit. Warum gehen sie zu zweit? Warum reden sie,
diese zwei modernen Existentialisten, eigentlich noch miteinander? Warum
suchen sie Trost beieinander, wenn es doch im Ernst keine Hoff nung gibt, iiber



- 82 Karl Rahner

die zu reden es sich lohnen konnte? Sie flichen und — reden. So wie wir. Sie
reden, obwohl es eigentlich sinnlos ist, und bezeugen unwissend gegen ihre
eigene Uberzeugung von sich selbst, dafl sie — Anfang der Gnade — doch noch
mit sich reden lassen. Sie wollen die Trostlosigkeit ihrer Einsamkeit durch Ge-
rede betduben, die Leere des Herzens mit Geschwitz, und geben so Gott die Ge-
legenheit, sich ins Gesprich zu mischen. Es ist oft noch und schon wieder Gnade
selbst in unserer Flucht vor ihr. Und Gott redet manchmal schon mit, wo wir
wihnen, sehr einsam nur tber ihn, den toten Gott zu verhandeln. Es kommt
ein Fremder des Weges. Es ist der Herr. Die triibe blickenden Augen sind
gehalten. Sie erkennen ihn nicht. Wer mit sich selbst beschiftigt ist und ein
hoffnungsleeres Herz hat, hat seltsam wenig Platz in Geist und Herz fiir an-
dere. Aber wenn es auch Heil ist, ihn zu erkennen, so bleibt das Erste und
Letzte, das auch ein klares Auge keinem geben kann, daf} er, der Herr, da ist
und mitgeht, dafl er selbst noch die Flucht von ihm weg mitmacht. Das gibt
er und nur er allein. Freilich 1auft er vielen iber den Weg, die es nicht
merken.

Er ist da auf dem Weg nach Emmaus wie einer, der weniger weif} als wir,
wie ein Fremdling, wie im Voriibergehen. Man weifl nicht, wann er kommt
und wann er gehen wiirde, wenn wir nicht sagen: Herr bleibe bei uns, denn
es will Abend werden. Der Jinger hoffnungslose Trauer hat sich noch nicht
so todlich in die Mitte ihres Herzens gebohrt, dafl dieses Herz dem fragenden
Wanderer die Antwort verweigerte, daf} es in todlicher Bitterkeit sich zynisch
weigerte, das Wort des Lichtes und des Trostes anzuhoren. Ihr Herz ist noch
nicht so stolz, daf} es in einem Narzifimus des Schmerzes und des Todes seine
bekiimmerte Verzweiflung schindlich lieben wiirde. Sie lassen den Fremden,
der weniger weifl, reden. Sie horen wirklich zu. Er sagt ihnen das Unbegreif-
liche, das das allein sich selbst Erklarende ist. Er sagt ihnen das tétende Schick-
sal, das erldst und befreit, er sagt ihnen leise, daf} alles in der Welt und in der
Schrift dies eine sagt, dafl namlich der eine dort die erfiillte Hoffnung ist, wo
sie meinten, die Betrogenen zu sein und die Verzweifelten sein zu missen. An
sogenannten Tatsachen sagt er ihnen genau nur das, was sie, die enttduschten
Realisten schon wufiten, nur zu gut wufiten: dafl Jesus der Gekreuzigte ist.
Aber er sagt ihnen diese Tatsache nicht als gemiedene und verleugnete, son-
dern als angenommene, als giltige und in sich stindige, als selbstverstind-
liche. Und darin, im Blick, der nicht mehr vorbeiblinzelt, in der Annahme, die
gelassen annimmt, wird diese Tatsache von innen her leuchtend, entbirgt sich
ihre eigentliche Wahrheit: dafl eben dieser Untergang die Weise des Ein-
gangs in die eigene selige Bestimmung, der Aufgang der eigenen Herrlich-
keit ist. Er sagt ihnen das nicht als allgemeines, dialektisches Gesetz des Da-
seins, als ob es im Grunde doch selbstverstidndlich wire, dafl einem Stirb ein
Werde folge. Er sagt dieses zwingende Gesetz des Untergangs, der der Ein-



Begegnungen mit dem Auferstandenen 83

gang in das herrlich Giiltige ist, von Jesus, von ihm allein, von ihm dem Ge-
glaubten, und von allen andern nur, wenn sie an ihn glauben.

Die Schrift berichtet nicht, daf} die Jiinger auf die Rede des unbekannten
Wanderers geantwortet hitten. Sie schweigen, Weil es sich ja nicht um eine
theoretische Frage, um eine bessere wissenschaftliche Theorie handelt, son-
dern um das letzte Wagnis des Geistes und des Herzens, die im Abgrund des
hoffnungsleeren Todes das Leben selber entdecken und das Licht aus dem
Rachen der Schlange rauben, darum ist Schweigen geziemend, da darin die
Wiedergeburt des Herzens geschieht. Aber bevor das geschieht im Raum der
schweigenden Erwartung, konnen die Jinger schon eines sagen, das Wort
hoflicher Besorgtheit, das dem schlichten Herzen voll Giite geziemt: Bleibe
bei uns, denn es will Abend werden, und der Tag hat sich schon geneigt. Sie
sorgen sich um die Nacht des Fremdlings, der die Nacht ihrer eigenen Herzen
hell macht. Wihrend sie den pilgernden Bruder suchen, laden sie den Herrn
und das Ziel ihrer eigenen Wege zu Gast; sie bieten dem Pilger ein Dach und
kommen so selber heim. Sie brechen mit ihm das Brot. Und da - nicht bei der
Theologie des menschlichen Daseins auf dem Weg, sondern in der Feier der
Gemeinschaft erkennen sie den Herrn. Er ist es. Was der Fremdling gesagt
hatte, sind die Worte des Herrn. Indem er das Brot bricht, senkt er sich ihren
Herzen ein. Und sie erkennen: Er ist wahrhaft auferstanden. Aus dem Grab
der Welt und aus der Grube des eigenen Herzens.

Adh, wir haben das selber schon oft erlebt, wenn vielleicht auch still und
klein und immer nur vorhaltend fiir ein Stick des Lebens. Vielleicht wiirde
der, der unser ganzes Leben auch mit seiner Zukunft Giberblicken kénnte,
sehen, daf wir noch auf dem Wege nach Emmaus sind, daf fiir das entschei-
dendste Gesicht unsere Augen noch gehalten sind, und der Herr, soviel wir
iiber ihn auch schon geredet haben mdgen, so sehr unser Herz bei seinem
Wort schon sanft ergliiht sein mag, im Grunde immer noch unerkannt mit uns
zieht.

Ja wirklich, vielleicht ist das Grofle des Lebens noch ausstindig. Wir sind
sogar gehalten, weiterzupilgern und zu laufen und nie zu meinen, wir hitten
es erreicht. Denn wir sind noch unterwegs zum Abendmahl des ewigen Lebens,
wo der Herr aufstehen und sich glirten wird, um uns den Wein der unsag-
baren Freude zu reichen. Weil wir noch unterwegs sind, brauchen wir uns nicht
zu wundern, daf} unser Herz immer wieder miide oder zornig iiber seine ent-
tauschten Hoffnungen weint und klagt, dafl wir immer wieder den Eindruck
haben, auf der Flucht aus der gestorbenen Hoffnung in eine tote Leere zu
sein. Auch auf solchen Wegen kann verborgen der Herr als das Erbarmen
Gottes mit uns gehen, dem willigen Herzen den Sinn der Schrift und des Le-
bens erschliefen. Auch solche Wege kénnen nach dem Emmaus unseres Lebens
fithren, wo wir beim Brotbrechen den Herrn erkennen.



84 Karl Rahner
Der gute Hirt

Man nennt den zweiten Sonntag nach Ostern den Guten-Hirten-Sonntag.
Der Name kommt selbstverstindlich von der Evangelien-Perikope dieses
Sonntags. Es sind sechs Verse aus dem 10. Kapitel bei Johannes, dem Kapitel
mit drei Hirtengleichnissen, von denen unser Text das dritte bringt, einen
Evangelientext, den wir mit der Perikopenordnung der evangelischen Chri-
sten gemeinsam haben. Christus nennt sich da den guten, den rechten Hirten.
Er erldutert diese Selbstaussage mit dem Hinweis, dafl er als Eigentiimer der
Herde anders als der bezahlte Taglohner sein Leben fiir seine Schafe ein-
setze, dafl er sie kenne und sie ihn, und mit der Voraussage, daB} er einmal der
eine Hirt aller sein werde, der die Zerstreuten — Juden und Heiden - zur Ein-
heit einer Geborgenheit in seiner Hut fithren werde, damit ein Hirt und eine
Herde sei.

Es ist ein uraltes Bild, das Jesus gebraucht, in einer der vielen johanneischen
Selbstaussagen Jesu, die alle beginnen mit dem unergriindlichen: Ich bin. Das
Bild kommt aus der patriarchalisch-vaterrechtlichen, nomadischen Hirtenkul-
tur: Der eigentliche Hirt ist als Herdenbesitzer darin einfach identisch mit dem
Herrn, auf den das Dasein aller gegriindet ist. Bei den Griechen sind die K&-
nige und Heerfiihrer die Hirten der Vélker. Im Alten Testament ist Jahwe
der Hirt und Konig seines Volkes. Wenn bei Ezechiel 34 das prophetische
Drohgericht tiber die pflichtvergessenen, selbststichtigen Hirten des Volkes er-
geht und der lebendige Gott der Geschichte verheifit, daf er sich seines Vol-
kes neu als ihr Hirt, es sammelnd, annehmen werde, dann heif}t es weissa-
gend vom Sohne Davids: , Ich werde iiber sie einen Hirten bestellen, der sie
weiden soll, meinen Knecht David; der soll sie weiden, der soll ihr Hirte
sein“ (Ez 34, 23).

In diese Tradition eines archetypischen Bildes stellt sich Jesus: Ich bin der
rechte, der eigentliche Hirt. Auch bei den Synoptikern weif} er sich als Hirten
(Mk 14,27; Mt 25,32; 26, 31), wenn dort auch der Blick mehr am Heilsschick-
sal der Schafe selbst haftet (Mt 18,12-14; Lk 15,3-7; Mk 6,34; Mt 9, 36).
Seitdem gehort dieses Bild in die Sprache des Christentums. Fiir den Hebréer-
Brief ist Jesus der grofie Hirt der Schafe (13,20); fiir Petrus ist Jesus als Vor-
bild und Lohn seiner Apostel der Erzhirt (1 Petr 5,4), der Hirt und Hiiter
unserer Seelen (1 Petr 2, 25), fiir die Apokalypse der Hirt, der mit eisernem
Stecken die Volker weidet (2,27). Darum bildete die alte Christenheit den
Herrn als den guten Hirten, der das Schaf tragt. Das ist das dlteste und hau-
figste Motiv der Katakomben-Grabkunst, die damit den Herrn als sammeln-
den Fiihrer der Seelen ins Paradies darstellen wollte. Und wenn Aberkios von
Hieropolis aus Phrygien im 2. Jahrhundert der Nachwelt sagen wollte, er sei
ein Christ gewesen, dann schrieb er auf seinen Grabstein: Ich bin Schiiler



Begegnungen mit dem Auferstandenen 85

eines heiligen Hirten, der die Herden seiner Schafe weidet auf Bergen und
Fluren und grofe, alles Giberschauende Augen hat.

Wenn der Herr nun bei Johannes sagt: Ich bin der gute Hirt, so ist eine
solche Aussage im Eigentlichen gerade umgekehrt verlaufend, als wir von der
Alltagssprache her erwarten witrden. Es kommt nicht auf ein leeres und vages
»1ch-bin“ eine Bestimmung zu, so daf wir aus ihr, dem klaren Pradikat, nun
endlich wissen, was dieses ,Ich“ sei. Jesus sagt vielmehr das alles umfassende,
in sich stehende ,Ich-bin“ und gibt darin dem ,Hirten“ erst seinen eigent-
lichen Sinn, so daf man weif, was mit dem rechten Hirten gemeint sei, wenn
man das ,Ich-bin“ verstanden hat. Das Subjekt bestimmt hier das Préadikat,
nicht umgekehrt. Das zeigt sich schon daraus, dafl Jesus eine ganze Zahl sol-
cher ,Ich-bin“-Sitze sagt: Er spricht: ,Ich-bin — der Messias (4, 26), das Brot
des Lebens (6,35), das lebendige Brot vom Himmel (6,42.51), der wahre
Weinstock (15, 1.5), das Licht der Welt (8,12; 12,46), die Tire (10,7), der
Hirt (10,11.14), die Auferstehung und das Leben (11,25), der Weg, die
Wahrheit und das Leben (14, 6), der Erste und der Letzte (Apk 1,17; 22,13),
der Ursprung und die Vollendung (Apk 22,13), die Wurzel und der leuch-
tende Morgenstern“ (Apk 22, 16).

Das ,Ich-bin“ wird wegen seiner so alle Wirklichkeit versammelnden und
in die Gegenwart des Menschen riickenden Macht einfach und ohne Zusatz der
Gegenstand des Glaubens, der die Siinde des Unglaubens richtet. Jesus spricht
von einem ,Nicht-Glauben, dafl Ich-bin“ (8,24), er sagt: ,Schon jetzt sage
ich es euch, ehe es eintritt, damit ihr, wenn es eintritt, das «Ich-bin» glaubet®
(13,19). So wie Gott im tiefsten und letzten nicht von aufien beschrieben, nicht
von einem Punkt aufler ihm her erfal}t werden kann, so wie er nicht in ein in un-
serer Macht stehendes, von uns angelegtes Koordinatensystem unseres Daseins
eingefangen und darin eingetragen werden kann, so wie er der Bestimmende,
nicht der Bestimmte — absolutes Subjekt, nicht der Empfanger von Pradikaten
ist, — so wie er darum dem Moses sich als der ,Ich bin, der ich bin“ offenbart,
so ist Jesus einfach der ,Ich bin“, Gott, der in der unbeherrschbaren Urspring-
lichkeit und Unableitbarkeit seiner Wirklichkeit da ist, und als solcher sich
kundtut: Ich bin. Ich bin alles: der Anfang und das Ende, der Weg und das
Licht, die Wahrheit und das Leben, der Getétete und der Sieg tiber den Tod,
‘Wourzel und Bliite: Ich bin. Und darum ist in ihm, der greifbaren Anwesen-
heit Gottes fiir uns, alles urspriinglich gesammelt. Darum gehort ihm alles,
darum sammelt er alles, was er als Ursprung geschaffen, in sich hinein als in
die Einheit des Endes, so wie er die Einheit des Anfangs ist. Weil er der ,Ich-
bin® ist, darum ist er der wahre Hirt, derjenige, der erst verstindlich macht,
was das ist: der rechte Hirt.

Christus macht sich also nicht verstindlich durch ein uns schon im vorhinein
gelaufiges Bild, obzwar wir es kennen miissen, sondern er macht uns vom Ge-



86 Karl Rahner

heimnis seines ,Ich-bin® her klar, was der eigentliche Hirt ist. Weil er ist, dar-
um gibt es einen, dem all das Zerstreute und Verlaufende gehort, einen, der
alles weif}, was so leer zerstreut, sinnlos und lichtlos durcheinanderliuft, einen,
den die letzte Ahnung dieser selbst in der Zerstreuung noch versammelten
Wirklichkeit doch noch kennt, einen, der sich opfernd in diese Zerstreuung
hinein begibt bis in die Verlorenheit des Todes und so die Sammlung des Zer-
streuten erwirkt, einen, der alles einen kann. Weil es diesen ,Ich-bin® gibt,
darum gibt es den Hirten.

Hirt des Seins hat der grofle Denker unserer Tage den Menschen genannt
und alles Schicksal und alle Wiirde des Menschen, die wir von ##7s her von uns
wissen, in dieses Wort gesammelt. Aber Jesus sagt uns hier die urspriing-
lichere Wahrheit, und wenn wir sie uns im Glauben sagen lassen, entbirgt sich
diese Wahrheit als unsere urspriinglichere Erfahrung: dafl wir die sind, tiber
denen der Hirt der Menschen behaltend und sammelnd waltet. Er, dieser un-
ser Hirt, ist keine abstrakte Idee, die wir weiden, wie man ,, Winde weidet”®,
sondern er, der da ist, an uns handelnd, der Gekreuzigte und Auferstandene,
der in der Taufe Genannte, iiber den wir nicht reden, sondern der uns sein
Wort sagt, der in der Feier des Abendmahles Gegenwirtige, der darin uns
sein Fleisch und Blut reicht. Wo er in seiner Gnade handelnd ist, da ist schon
der Anfang der Einheit gemacht iiber alle gedankliche Spaltung hinweg. Wo
er ist, ist der lebendige Gott und ist Gott uns nahe. ,Kommt, — heif}t es im
Psalm 94, 6 — laflt uns anbetend niederfallen und niederknien vor dem Herrn,
der uns schuf. Denn er ist unser Gott. Und wir sind das Volk, das er weidet,
seiner Obhut Schiflein“. Und Thomas von Aquin dichtet: ,Guter Hiré, Du
wahre Speise, Dich barmherzig uns erweise, immer schiitzend Du uns weide,
Du das ew’ge Gut bereite, in dem Lande ohne Tod*.

Wir sollten hier innehalten, unserer Wahrheit standhalten: daff wir die
Zerstreuten sind, deren Dasein selbst zerteilt und fern von den andern ist, die
Umbherirrenden, die Ungeeinten, die durch Zdune voneinander Abgesperr-
ten, die von Wolfen Gehetzten, die nicht wissen, wem sie gehoren (aufler dem
einen, dem sie nicht gehéren wollen, und der als Wolf des Todes hinter ihnen
her zu sein scheint). Wenn wir dem standhielten und dann das Wort uns tréfe,
da trife, wo wir wirklich die Verlorenen sind, das Wort: ,Ich bin®, dann
wiilten wir, dafl der rechte Hirt ist.





